

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

### THE SLAVIC COLLECTION



## Harbard College Library

BOUGHT WITH THE GIFT OF Archibald Cary Coolidge, Ph.D. (Class of 1887) Assistant Professor of History

Received 31 Qet. 1895.





# ИСТОРІЯ

# РУССКОЙ ЭТНОГРАФІИ

# томъ і

ОБЩІЙ ОБЗОРЪ ИЗУЧЕНІЙ НАРОДНОСТИ

ЭТНОГРАФІЯ ВЕЛИКОРУССКАЯ

А. Н. ПЫПИНА

deckland Wike is ster sign

С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Типографія М. М. Стасилевича, Вас. Остр., 2 лин., № 7.

1890.



# исторія русской этнографіи

# томъ і

ОБЩІЙ ОБЗОРЪ ИЗУЧЕНІЙ НАРОДНОСТИ и

ЭТНОГРАФІЯ ВЕЛИКОРУССКАЯ

als koande Nikoiru vitch Guli ..

А. Н. ПЫПИНА

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Тинографія М. М. Стасюлявича, Вас. Остр., 2 лин., № 7. 1890.

Ο

•

.

.

.

. .

.

.

Въ настоящей книгѣ собраны многолѣтнія работы по исторія изученій русской народности, первоначально помѣщавшіяся въ "Вѣстникѣ Европы" (1881—1888). Объединенныя здѣсь въ одно цѣлое, онѣ были вновь пересмотрѣны и въ различныхъ мѣстахъ болѣе или менѣе значительно дополнены.

Руссвая этнографія только въ послёднія десятилётія, почти только съ сорововыхъ годовъ, получила харавтеръ настоящей научной дисциплины: до тёхъ поръ мы можемъ слёдить только ея зародыши, первыя попытки, которыя, однако, во-первыхъ сохранили иногда и донынъ цънность научнаго матеріала и во-вторыхъ имѣють несомнѣнный историческій интересь какъ ступени общественнаго самосознанія, приводившаго постепенно къ болёе и более глубовому пониманию собственнаго народа и его жизни и наконець подготовлявшаго самую возможность точной, правильно постановленной науки. Въ эту прежнюю пору еще не было этнографін вавъ науки, но было несомнѣнное, часто глубово серьезное стремленіе въ изученію пародности, отражавшееся и на другихъ отрасляхъ знанія, какъ исторія, и на развитіи литературы поэтической, имвешей для русскаго общества великую воспитательную силу. Исторія этихъ стремленій должна составить необходные начало исторіи самой науви: въ этомъ смыслѣ исторія русской этнографіи должна быть начата съ первыхъ десятилётій XVIII въка, съ Петровской реформы и съ первыхъ изученій русской территоріи и населенія; здёсь вообще впервые возникаеть сознательная мысль объ изучении народа и народности, развившаяся позднѣе въ общественную дѣятельность для народа и въ правильную науку.

Въ своемъ изложении мы останавливаемся на главнейшихъ фактахъ этой исторіи, именно на основныхъ явленіяхъ самой науки и на сопредѣльныхъ явленіяхъ литературы, вліявшихъ на ся движеніе: большія подробности, увеличивъ объемъ книги, сдълали бы ее менъе доступной, - но мы желали бы распространенія историческихъ знаній о предметв, столь близкомъ интересамъ каждаго просв'ещеннаго человъка, въ возможно большемъ кругу читателей, а не въ одномъ тёсномъ кругу кабинетныхъ спеціалистовъ. Эти подробности необходимы, однаво, для спеціалиста и для каждаго приступающаго впервые въ изученію предмета, и онъ собраны въ другомъ трудъ, приготовляемомъ мною въ печати: это - систематическое обозрѣніе русской этнографической литературы, въ формѣ библіографическаго указателя. Это обозрѣніе, какъ я надѣюсь, доставить изслѣдователямъ небезполезный подборь фактовъ и справокъ, какого не могла бы дать собственная исторія науки, а для приступающихъ въ изученію предмета послужить руководителемъ въ общирной массъ разнороднаго матеріала, въ которомъ начинающій обыкновенно только съ трудомъ можетъ осмотръться, долго не имъя возможности составить себъ отчетливаго понятія о цёломъ составё избранной имъ и полюбившейся науки.

Изданіе всёхъ четырехъ томовъ настоящей книги я надёюсь окончить въ теченіе года, и затёмъ предполагаю приступить къ окончательной редакціи и изданію систематическаго обозрёнія.

А. Пыпниз.

Марть, 1890.

#### СОДЕРЖАНІЕ.

Предисловіе.

Введение. Стр. 1-15.

Глава І.—Общій обзоръ изученій народности и результать ихъ въ современныхъ понятіяхъ. Стр. 17—50.

Стремленіе къ изученію народности, стр. 17.

Первые проблески критическаго отношенія къ народной жизни: Котошихинъ, Крижаничъ, Посошковъ, стр. 19.

Значеніе Академіи наукъ, 19. Діятельность Гер. Фр. Миллера, 20. Московскій уняверситеть, 21.

Татищевъ, 22.

Времена имп. Екатерины II, 23. Новиковъ и Радищевъ, 25.

«Исторія Государства Россійскаго», Каранзина, 27.

Разысканія археографическія, 29.

Первыя этнографическія работы: Снегнревъ, Сахаровъ, Терещенко; Цертелевъ, Срезневскій, Максимовичъ и пр., 30.

Изучение славянства, 31.

Новая историческая школа, Соловьевъ и пр., 33.

Основаніе Географическаго Общества; Второе Отдёленіе Академін; новійшее развитіе филологія и этнографіи, 34.

Изученіе раскола, 36.

Результаты изученій — сближеніе общества съ интересами народа, 38.

Глава II.—Понатія о народности въ XVIII вѣкѣ. Стр. 51—77.

Поворотъ въ русской жизни послѣ реформы; два склада нравовъ и двѣ литературы, стр. 51.

Отношение новаго образования къ народности, 57.

Исевдо-классицизиъ, пренебрегающій народностью, 59.

Другое теченіе, исходящее изъ живого бытового преданія, стр. 60, поддержаннаго литературными вліяніями, 64.

Чулковъ, 65. Собраніе народной пѣсенной музыки, Прача, 70. Народныя оперы, 71.

Народные обычан, инеологія: Поповъ, Чулковъ, Глинка, Кайсаровъ и пр. 72.

Записи пѣсенъ, 75.

Начало историческаго знанія, 76.

Глава III.—ХУШ вѣкъ. Научныя изслѣдованія Россіи. Стр. 78—112.

Забытая деятельность ХУШ-го века, стр. 78.

Труды Петра В., относящиеся къ введению науки и къ научному изслёдованию Россия, 79.

Вліяніе западной науки; географическія изысканія; труды Мессершиндта, стр. 82, Штраленберга, 84.

Расширение научнаго интереса въ России въ Европъ, 85.

Откуда набирались дбятели русской науки? 87.

Поъздки для обученія за границу, 88. Десницкій, 91.

Какъ прививалась наука? 92.

Дальнѣйшее расширеніе географическаго знанія: Кириловъ, Бюшингъ, Бакиейстеръ, Сергѣй Плещеевъ и пр., 95.

Географические словари: Полунинъ, Щекатовъ, 98.

Ученыя экспедиціи ХУШ-го въка и трудности ихъ исполненія, 99.

Канчатская экспедиція: Берингъ, Стеллеръ, 101.

Сибирская экспедиція Миллера и Гиелина старшаго, 103.

Гиелинъ иладшій, Фалькъ, Георги, Гильденштедтъ, 105.

Палласъ, 106.

Кириловъ, Крашенниковъ, Лепехинъ, Озерецковскій, Иноходцовъ, Соколовъ, Зуевъ, Севергинъ, 108.

Глава IV.—ХVIII вѣкъ. Наука и народность. Стр. 113—160. Отношеніе науки къ жизни: раціоналистическое и утилитарное; «Духовный Регламентъ»; Лононосовъ, 113.

Обзоръ русскихъ ученыхъ путеписствій. «Дневныя Залиски» Лепехина, 119. Озерецковскій, 124. Иноходцовъ, Севергинъ, 126.

Мъстныя описанія. Рычковъ, 127. Крестининъ, Фоминъ, 128. Рубанъ, 129. Значеніе ученыхъ экспедицій и вліяніе науки на развитіе національнаго самосознанія, 131.

Исторіографія прошлаго вёка, 134. Татищевъ, 135. Историческіе труды Миллера, 142. Болтинъ, 147.

Глава V.---XVIII вёкъ. Наука и народность: языкъ народный и литературный. Стр. 161-202.

Переворотъ въ литературномъ языкѣ со времени реформы, 161. Ломоносовъ, 165; Тредъяковский, 168.

Ученыя общества для рёшенія вопроса о языкѣ; Россійское собраніе при Академін наукъ; Переводческій департаментъ; Вольное Россійское собраніе, 172.

ţĺ

Протојерей Петръ Алексвевъ, 174.

Россійская акаденія, 177—192.

Княгиня Дашкова, 178.

Руповский, Лепехинъ, Озерецковский, и пр., 180; Болтинъ, 185.

Отношеніе къ народному языку; языкъ областной, 186.

«Словарь всёхъ извёстныхъ языковъ», имп. Екатерины, 190.

Начало исторіи литературы: Коль, 192; Данаскинъ Рудневъ, 194; Баузе, 196.

Образовательные результаты реформы, 196.

Глава VI.—Александровскія вренена. Стр. 203—232.

Вопросъ о врёпостномъ правё въ концё XVIII и началё XIX вёка; отрицаніе его у Радищева и консервативная идиллія Каранзина, 203.

«Исторія Государства Россійскаго», 215.

Романтизиъ; этнографические интересы въ поэзии: Жуковский, 218.

Научное движеніе; исторія и археологія; исценатство графа Руиянцова, 222.

Кирша Даниловъ и Калайдовичъ, 226.

Славянские интересы, 230.

Глава УП.-Н. И. Надеждниъ. Стр. 233-275.

Оффиціальная народность, 233.

Біографія Надеждина, 234.

Литературные взгляды Надеждина: классицизиъ и романтизиъ, 237; исторія и ронанъ, 241; состояніе русской поэзіи, 247; европензиъ и народность, 248; историческая судьба русской литературы, 250; ся общественное положеніе, 256; литературная обработка налороссійскаго нарёчія, 260; литературная народность, 261.

Прекращеніе журнала «Телескопъ», ссылка и новые труды Надежднеа, 268.

Дѣятельность въ Географическовъ Обществѣ, 266. Работы по расколу, 269. Ходъ развитія, 271.

Глава VIII.-И. II. Сахаровъ. Стр. 276-313.

Biorpadia Caxapoba, 276.

Историческія интенія Сахарова, въ его «Воспоминаніяхъ», 283. Понятія о народности, 288.

«Сказанія русскаго народа», 292—311.

«Мисологія», 293; чернокнижіе, 296.

«Пёсни русскаго народа», 300. Былины, 305. Сказки, 306. Характеръ этнографическихъ работъ Сахарова, 311.

Глава IX.—Сногировъ. Пассокъ. Даль. Стр. 314—355. Оффиціальная народность, 314. Біографія Снегирева, 316.

Ученыя работы: «Русскіе въ своихъ пословицахъ», 321. «Русскіе простонародные праздники и суевѣрные обряды», 323. Лубочныя картинки, 325. Труды археологическіе, 326.

Вадниъ Пассекъ. Біографія, 329. «Путевыя заниски», 332. «Очерки Россіи», 339.

Даль. Біографія, 340.

Труды по этнографія, 343.

«Толковый Словарь», 345.

Пословицы, 341.

Повврья, 354.

Глава Х.—Археологическое народолюбіе.—Начало налорусской этнографін.—Вибшнее положеніе народныхъ изученій. Стр. 356—389.

Журналъ «Маякъ» 1840-45 г., стр. 356.

Савельевъ-Ростиславичъ, 362.

Морошкинъ, 367.

Изученія налорусскія: кн. Цертелевъ, Максиновичъ, Срезневскій; отношеніе Бёлинскаго къ налорусской литератур'я, 372.

Вителнее положение этнографии: недостатокъ правильной школы съ одной стороны, и съ другой стёснения цензурныя; взгляды гр. Уварова; положение Сахарова, Киртевскаго, Бодянскаго и пр., 376.

Глава X1.—Этнографические элементы въ литературъ отъ Пушкина до 50-хъ годовъ. Стр. 390-424.

Вопросъ о національномъ значенія Пушкина, 390.

Частное значение его произведений для изучений народныхъ: труды исторические, 399; отношение къ этнографии, 402.

Теоретическія понятія того времени объ искомой народности: Плетневъ, Ричь о народности, 410; Терещенко, 413.

Загоскинъ и Лажечниковъ, 414.

Даль, 416.

Лерионтовъ, Гоголь, 419.

Литература послё Гоголя; наступающій повороть въ изученіять народности, 423.

## ВВЕДЕНІЕ.

Имя народа теперь у всёхъ на устахъ. Люди совершенно противоположныхъ воззрёній говорятъ о немъ, ссылаются на него въ подтвержденіе своихъ идей, выставляютъ заботу о "народѣ" основаніемъ своихъ общественно-политическихъ мнёній и плановъ. Въ то же время литература наполняется массой равнообразныхъ изученій народнаго быта, научныхъ и беллетристическихъ.

Какъ ни отрадно, повидимому, это обращение къ народу, оно и прежде могло иной разъ возбуждать недоумвнія, а въ посдванее время особенно наводить на печальныя размышленія \*). Подъ видомъ побви къ народу слишкомъ часто прячется полное безучастіе къ его самымъ основнымъ интересамъ; мнимыми заботами о его благосостояния приврывается пренебрежение къ нему, или прямо врѣпостническія вожделёнія къ его экономическому и общественному порабощенію; или, даже при искреннемъ желаніи народнаго блага, это благо понимается нерѣдко самымъ превратнымъ образомъ, что опять можетъ кончаться только вредомъ для народа. Тёмъ не менёе, при всей отвратительности лицемърнаго злоупотребленія именемъ народа, при иножествё злоупотребленія невёжественнаго, въ этомъ распространение интереса въ народу есть однаво другая, глубоко-искренняя и серьезная сторона, которая даеть свётлыя надежды хотя на будущее. Несомнѣнно, въ этой лучшей сторонѣ сказывается, хотя бы въ начаткахъ, народно-общественное самосознаніе, предчувствуется великая историческая задача, предлежащая обществу-и безъ ръшенія которой грозить бъдствіе самому національному существу: сознается нравственный долгъ образованнаго меньшинства въ народной массъ и отсюда необходимость серьезнаго изученія.

\*) Писано въ 1881 г. ист. этногр.

Историческая задача общества ясна: это —- стремиться къ тому, чтобы народъ избавился, наконецъ, хотя отъ крупнѣйшихъ тягостей своего нынѣшняго существованія; получилъ возможность правильнаго развитія своихъ матеріальныхъ и нравственныхъ силъ и возможность выйти изъ умственнаго младенчества; сознать и осуществить свои общественные и политическіе идеалы.

Въ томъ смѣшеніи и противорѣчіи понятій, о какомъ мы упоминали, фальшивое употребление имени народа не есть только результать политической злонамъренности обскурантизма, но бываеть и просто следствиемъ недостаточнаго знания. При множестве сделанныхъ изученій, онѣ далеко не усвоены обществомъ настолько, чтобы повліять на ходячія представленія, и до сихъ поръ не только въ массѣ такъ-называемаго образованнаго общества, но и въ литературѣ держится много старыхъ понятій временъ крѣпостныхъ и полицейскихъ, много предразсудковъ, недодуманныхъ положеній, или вообще нежеланія, или неспособности къ критикъ, и этимъ пользуются обскуранты для тенденціозныхъ цёлей. Съ другой стороны незнаніе народной жизни, недостатовъ изученій по нёкоторымъ сторонамъ народнаго быта, или слабое вниманіе въ тому, что уже нёсколько изучено, составляють источникь ошибовь и въ средѣ людей добросовъстныхъ. Поспъшный идеализиъ, идущій изъ естественнаго желанія создать полное теоретическое и поэтическое возарёніе, прибавляеть свою долю ошибокъ.

Въ числё подобныхъ предразсудковъ и заблужденій въ послёднее время съ особенною назойливостью повторяется, въ искаженномъ видё, старая славянофильская теорія о совершенной исключительности русской народности, о зловредности Петровской реформы. будто-бы оторвавшей нашу исторію отъ народа и ему измёнившей, о происшедшей отсюда "измёнё" народу всей нашей послё-петровской образованности, и т. д. Крайности старой теоріи были давно указаны и она потеряла убёдительность для тёхъ, кто способенъ къ здравой исторической критикѣ. Но и до сихъ поръ эта точка зрёнія находитъ себѣ приверженцевъ или подражателей заявленіями объ ея будто бы чисто "русскомъ" направленіи, о представляемомъ ею "истинномъ" патріотизмѣ, и спутываетъ понятія у многихъ, которые не умѣютъ отдать себѣ яснаго отиета въ ея смыслѣ.

Наши взгляды прямо противоположны этому учению. Мы не думаемъ, чтобы съ Петровской реформой въ русской исторіи происходилъ перерывъ и измѣна, а напротивъ думаемъ, что въ ней совершалось прямое продолженіе и развитіе нашей исторіи; принятіе европейской образованности было не ошибкой, а необходимостью. Отдаленіе образованныхъ классовъ отъ народа, которое дѣйствительно

#### BBEAEHIE.

было и есть, во-первыхъ, происходило не столько отъ образованія висшихъ классовъ, сколько отъ подавленія низшихъ крѣпостнымъ и канцелярскимъ угнетеніемъ: образованіе, конечно, проводило извѣстную черту между народными слоями, но такая черта вездѣ и всегда нензбѣжна между людьми сословіями, прошедшими школу и не имѣвшими ея; такой черты не можетъ не быть между людьми, которые отличаются всѣмъ складомъ теоретическихъ понятій; во-вторыхъ, это отдаленіе началось даже раньше Петровской реформы, именно, когда начали пробиваться первые признаки науки (европейской, потому что другой не было и пока еще нѣтъ).

Было много говорено о тояъ, что при всёхъ тагостяхъ, которыхъ стонля реформа, именно въ ней сводится все, что въ послёдніе два въка было сдълано цънпаго для національнаго существованія и развитія: громадное расширеніе территеріи, пріобр'втенной для разселенія и дбятельности русскаго народа; распространеніе правтическихъ знаній, которое помогало этой деятельности; политическое значеніе Россін въ средѣ европейскаго и азіатскаго сосѣдства; развитіе науки и литературы и проч.; было замѣчено и то, что многое бѣдственное въ нашей жизни оставалось отъ неполноты реформы, отъ реакціоннаго застоя и невѣжества, питавшихся воспоминаніями "самобытной" старины XVII въка. Но одно историческое явленіе, великой важности, мало обращало на себя вниманіе, -- что новъйши я образованность и была именно могущественнымъ побужденіемъ и средствомъ въ достижению того національнаго самосознанія, которое одно можеть / объщать полноту народнаго развитія-и представителями котораго покушаются теперь выставить себя тё самые, кто отридается отъ Петровской реформы и клянеть принесенную ею образованность.

Изученія національныя, именно изученія народа и народности, съ цёлью научнымъ образомъ постичь характеръ и жизнь народа, какъ основу національности и государства, и указать истекающія изъ нихъ начала, особенности и современныя потребности общественнаго развитія—стали предметомъ вниманія ученыхъ и политиковъ только въ новѣйшія времена европейской образованности; національно-политическія движенія съ конца прошлаго вѣка сдѣлали теперь эти изученія и предметомъ общаго интереса, и вопросомъ науки.

Исторія нов'я шихъ в'вковъ стала тёснѣе и чаще сталкивать народы въ дружескихъ и враждебныхъ встрёчахъ; политическая мысль государственныхъ практиковъ и теоретиковъ выходила за предёлы своего народа, искала общихъ принциповъ и усматривала племенныя особенности; въ исторической наукъ мало-по-малу выростала потребность дать раціональное объясненіе разбросаннымъ фактамъ исторін. Въ XVII-мъ вѣкъ уже ставится вопросъ о философіи исторіи.

1\*

#### BBEAEHIE.

Восемнадцатый въкъ, при всемъ отвлеченномъ и космополитическомъ складѣ его общественныхъ теорій, встрѣтилъ въ исторіи вопросъ о "нравахъ", т.-е. другими словами, о племенныхъ отличіяхъ, о народности. Полигисторы, которыхъ было такъ много въ XVIII столѣтіи, стали обращать внимание на бытовыя черты, на народную старину, и дали пачало тому археологическому и этнографическому собиранію, которое слагается въ нашемъ въкъ въ правильную науку. Вниманіе къ народнымъ массамъ выростало и изъ научнаго интереса, и изъ либерально-филантропическихъ теорій вѣка и предшествій романтизма, и изъ возникавшаго внутренняго политическаго броженія европейскаго запада. Усилившіеся протесты противъ стараго феодализма. уврѣцивъ политическое сознаніе въ "третьемъ" сословія, продагали путь и для "четвертаго", для идеи цёлаго народа, свободнаго и равноправнаго. Европейскія событія нашего вѣка дали этому движенію еще болье врывкое основаніе и расширили его идею до господствующаго принципа,-съ одной стороны національно-политическаго, съ другой демократическаго. Быстрое развитіе культуры и экономической деятельности, сильныя столкновенія политическія потребовали вездѣ напряженія національныхъ силъ, которое еще ускоряло рость общественнаго мивнія и сі нимъ демократическихъ стремленій: требовалось возвысить производительность народныхъ силъ и по необходимости расширить народныя свободы и просвѣщеніе. Косвенное, но несомнѣнное вліяніе этого процесса оказалось у насъ въ освобожденіи крестьянъ. Параллельно съ движеніемъ демократическимъ, шло движение національностей, которое обнаруживалось возбуждениемъ національныхъ стремленій даже у такихъ племенъ (какъ многія славянскія), которыя уже не считались между живыми.

Это обращеніе къ идеѣ народа въ области политической и общественной сопровождалось въ литературѣ необычайнымъ оживленіемъ, цѣлымъ переворотомъ, который создалъ новыя направленія въ поэзіи и рядъ новыхъ спеціальныхъ отраслей въ наукѣ. Такъ называемый романтизмъ былъ, въ извѣстномъ смыслѣ, демократической реакціей противъ аристократическаго псевдо-классицизма и велъ къ тому, чтобы дать въ литературѣ мѣсто почти нетерпимой дотолѣ народной жизни и народному творчеству. Романтическое движеніе, въ разныхъ оттѣнкахъ, охватило всю Европу. Литература измѣнялась въ содержаніи и въ формѣ; преобразовывался самый языкъ въ богатыхъ, обработанныхъ литературахъ въ книгу проникали не только народный языкъ, но даже провинціальныя нарѣчія. Въ сознаніе общества входили этимъ путемъ представленія, прежде незнакомыя литературѣ, элементы еще недавно презираемые; общество знакомилось съ народною жизнью лицомъ къ лицу, въ ея самыхъ

#### введение.

5

скрытыхъ слояхъ и закоулкахъ; поэзія находила здёсь богатыя темы для мягкой, увлекающей идиллін и для потрясающей драмы и ронана, питала общественное чувство благороднёйшими внушеніями любен къ народу. Въ области науки интересъ къ народу произвелъ иножество въ высокой степени дюбопытныхъ и поучительныхъ изысканій, которыя давали новый видъ исторіи и вносили новое пониманіе народной жизни въ общественное сознаніе. Таковы были изученія въ области исторіи, филологіи, этнографія, антропологія, миеологія, языка, какъ въ единичныхъ народпостыхъ, такъ и сравнительно. Послёднія десятилётія нынёшняго вёка принесли богатый научный матеріалъ, съ которымъ впервые становится доступнымъ внутренній смыслъ народной исторіи. Работа теперь въ полномъ разгарѣ, и новѣйшая наука ставитъ уже вопросъ о "народной психологія".

Таково было европейское движеніе, какъ видимъ, еще весьма недавнее.

Съ извёстнымъ различіемъ въ частныхъ условіяхъ, параллельное движение въ освободительно-народнымъ идеямъ представляетъ и исторія нашей образованности со временъ реформы. Съ тѣхъ самыхъ поръ, какъ реформа открывала новыя средства для внъшвяго государственнаго развитія силь русскаго народа и, покинувъ старую національную исключительность (въ чемъ и видять мнимую "измёну" народу), расширила (хотя часто только съ своими тесно утилитарными цёлями) притокъ образованія, - съ тёхъ поръ въ средѣ общественной возникаеть, въ дополнение, а иногда и въ противоположность или исправление визшие-государственныхъ мъръ, и постоянно растеть самостоятельное стремление къ внутреннему національному сознанию, стремление усвоить и переработать новыя пріобр'втения начки въ пользамъ надодной массы, въ ея возвышению умственному, нравственному и общественному. Какъ только образованность начала установляться, она старается освободиться отъ тёсныхъ утилитарныхъ рамокъ, какія ей обывновенно ставились, изъ внижной схоластики направляется къ жизни и къ народнымъ интересамъ. Литература XVIII-го въка, построенная заново на иностранныхъ образцахъ, съ каждымъ шагомъ однако все болёе и болёе входить въ жизнь, становится выраженіемъ ся лучшихъ движеній, преобразовываетъ старый искусственный книжный языкъ вліяніями живой народной ръчи и т. д.

Эта образованность прошлаго въка, которую съ такимъ легкоимсліемъ обвиняли въ отступничествё отъ народа, напротивъ, своими лучшими силами стремилась служить его просвъщению, матеріаль-ному и нравственному освобождению. Это была несомивная истори-

#### BBEAEHIE.

ческая заслуза нашей образованности съ XVIII вѣка и донынѣ. Обвиненіе въ измѣнѣ, взводимое на нее, есть историческая клевета. И слѣдуетъ еще замѣтить, что эта задача, которую наша образованность прошлаго столѣтія ставила себѣ, была совершенно новая, гдѣ не было передъ ней стараго опыта и руководства. Московская Русь не дѣлала этого дѣла. Иной разъ приходилось встрѣчать и самыя серьезныя препятствія этому дѣлу, когда сама правительственная власть объ этомъ думала мало или прямо этому противолѣйствовала. Образованность XVIII вѣка начинала совершенно новое дѣло, всего чаще предоставленная самой себѣ, подъ Дамокловымъ мечомъ произвола.

Насъ прервутъ иные негодующимъ замѣчаніемъ: какъ, древняя Русь не имѣла самосознапія, Русь, носившая въ себѣ ту глубину христіанской мысли, ради остатковъ которой только и существуетъ новая Россія; Русь, создавшая своей "національной" политикой единство народа и сильное государство, самобытное и не слушавшееся Запада; Русь, не знавшая "средостѣній"; Русь, чувствовавшая себя какъ одинъ человѣкъ противъ всякаго недруга, политическаго и религіознаго, противъ католичества и "культуры" Запада (вѣроятно уже тогда начавшаго прогнивать)? и т. д.

Да, дъйствительно, древняя Русь и старая московская Россія не имъли того самосознанія, о которомъ мы говоримъ. Старая, до-Петровская Россія относительно Россіи новой представляетъ то же различіе, какъ Европа среднихъ въковъ относительно новой Европы. Средневъковая Европа также имъла свое самосознаніе, какъ и древняя Россія, но это было самосознаніе совсъмъ иного рода—инстинктивное, не доконченное, какъ сознаніе ребенка или юноши сравнительно съ сознаніемъ человъка зрълаго или приходящаго въ зрълость.

Начать съ того, что средневѣковая Европа, какъ и московская Русь, не были способны къ понятію народной *июльности*, вслёдствіе феодальнаго, или подобнаго, порабощенія и безправности народныхъ массъ. Эти массы были рабочая сила, которая считалась только какъ сила матеріальная, но пренебрегалась въ общественномъ смыслѣ, точно низшая раса: о нравственномъ ихъ правѣ не могло быть рѣчи; онѣ шли туда, куда ихъ вели, дѣлали то, что приказывалось. То, что можно было назвать національной идеей, могло относиться только къ классамъ привилегированнымъ. Въ средніе вѣка и въ Европѣ, и у насъ національность была гораздо меньше сознаніемъ, нежели чувствомъ и инстинктомъ. Въ цвѣтущія времена католицизма едва ли не выше всего стояло въ этомъ представленіи чувство религіозное: западная Европа къ чужому ей міру относилась какъ "христіанство"

#### введение.

(chrétienté) въ не-христіанству, именно въ византійской "схизив" и кь авіатскому магометанству; ся короли были "христіаннъйшіс" и "апостолические". Древняя Русь такимъ же образомъ всего рѣзче противополагала свое истинное православие "поганой латыни" и неверному бусурманству". Народность эмпирически опредёлялась языкомъ; но близость или даже полное единство народностей по языку не связывала ихъ, не внушала имъ политическаго стремления другъ къ другу, какъ части стремятся къ объединению въ целое, -- выше этого чувства стояло не только религіозное соображеніе (русскіе католики или уніаты считались какъ будто совсёмъ не русскими, даже и не въ средніе вѣка католики французы истребляли своихъ протестантовъ, какъ враговъ), но даже просто политическая граница (западный русскій, хотя и православный, быль для москвича "Литвой", а южные русскіе "червасами"). Въ Руси до-татарской національное сознание цёлаго въ этомъ отношении было, пожалуй, яснёе, чѣмъ во времена московскаго царства.

Другая черта неполноты ваціональнаго сознанія была въ томъ, что національность сознавала себя въ тё вёка лишь въ одиночествё, въ своихъ исключительпыхъ предълахъ. Знали и противополагали себя только ближайшему сосёдству - всего чаще враждебно, вслёдствје старыхъ и новыхъ военныхъ столкновеній, религіознаго различія; международное знакомство ограничивалось, вром'я дипломатическихъ сношеній, вёдомыхъ только власти, слабо развитыми торговыми связями, и при ограниченности или полномъ отсутствіи сношеній культурныхъ и образовательныхъ, народы мало знали другъ друга и не опредбляли своей особности въ этомъ отношении, или опредъляли ее только голымъ отрицаніемъ всего чужого... Для старой Россін все западно-европейское было безравлично "нёмецкимъ" или фряжскимъ": этотъ послёдній терминъ дожилъ отъ далекой древности до самаго конца XVII въка, не получивъ ближайшаго опредъленія! Изъ этого "немецваго" и "фряжскаго" известны были лишь случайныя черты, и неизвёстны - главибйшія; понятно, что старая ваціональность не могла сознать себя относительно этого чуждаго ијра, гдъ однако совершались великія созданія мысли и художественнаго творчества, --- которыя она должна была для своего собственнаго развитія (и послё чувствовала сама потребность) себе усвоивать...

Народное сознание или представление народа о своей жизни не оставались неизмёвными или тожественными и относительно быта политическаго и общественнаго.

Обыкновенно говорится, что народъ самъ создаетъ формы своей государственности, и такимъ самымъ подлиннымъ и характеристиче-

#### введение.

скимъ созданіемъ русскаго народа считается въ славянофильской школѣ московское царство. Въ извѣстномъ смыслѣ эта теорія справедлива, но лишь въ цъломъ и широкомъ, а но въ частномъ смыслъ: англичанамъ отвѣчаетъ ихъ свободная конституція, туркамъ ихъ безобразная деспотія и т. п.; но, что, напр., соотвітствуеть французамъ, --- республиканское ли правленіе, которое они имѣютъ теперь; наполеоновская ли имперія, орлеанская или бурбонская монархія и т. д.? Дёло въ томъ, что у народовъ, мало или совсёмъ не развивающихся, государственныя формы могуть оставаться неподвижны пёлыми вёками и поэтому считаться отвёчающими народному характеру и потребностямъ, ---такъ неподвижна турецкая деспотія; но формы европейскихъ государствъ не отличались вовсе этою неподвижностью, и сама англійская конституція, - очень прочная потому, что еще съ среднихъ въковъ обезпечивала удачно нъкоторыя общественныя свободы, -- постоянно, однако, развивалась и донынѣ развивается по возрастающимъ требованіямъ времени. Европейскія общества пережили нъсколько весьма несходныхъ государственныхъ состояній; въ данное время, каждую временную форму государства приверженцы ея считали, конечно, единственной соотвётствующей харавтеру страны и народа. Въ наше время мы видимъ, что формы самыя естественныя, какихъ слёдовало бы ждать по здравому смыслу, какъ объединеніе Италін, достигаются только теперь послё тысячелётней исторіи, между тёмъ тридцать лёть назадъ, не далёе, считались совершенно естественными безсмысленный деспотизмъ въ Неаполѣ, папа съ французскими войсками въ Римъ, австрійцы въ Миланъ и Венеціи, и т. д. Наша исторія знаеть не одну форму государственнаго быта: быть федеративныхъ земель, вѣчевыя народоправства, великія княженія, московское единовластительство по образдамъ византійскому и ордынскому, одно время съ полу-независимой јерархіей, имперію съ бюрократическимъ управленіемъ и крѣпостнымъ народомъ, имперію съ поставленными задачами широкой общественной реформы... Это быль историческій процессь, гдѣ отдѣльный моменть выражаль только наиболве настоятельныя потребности данной эпохи или преобладаніе того или другого общественнаго слоя, — и могъ бы считаться выраженіемъ цёлой національной бытовой идеи лишь настолько, насколько удовлетворяль потребностямь иплано народа. Могла ли считаться такой окончательной формой та, которая правила восточнымъ деспотизмомъ и основала врѣпостное рабство народа? Очевидно, что московская форма государства и общественнаго быта была форма историческая и тёмъ самымъ временная; возвращеніе къ ней можетъ быть мечтой или необузданнаго политическаго фанатизма, или простого невѣжества. Эта бытовая форма не можеть слёдовательно счи-

#### BBEAEHTE.

таться и самымъ подлиннымъ выраженіемъ русскаго народнаго харавтера, русской національности. Притомъ бытовыя и политическія формы создаются не однимъ исконнымъ характеромъ и волей народа,-предполагая, что они остаются неизмённы,-но вмёстё и принудительными внёшними условіями, противъ которыхъ народъ иногда физически безсиленъ. Эти принудительныя условія являются не только отъ столвновеній съ другими племенами (какъ у насъ татарсьое иго и т. п.), но и въ самой внутренней жизни народа; извъстная дательная доля племени, предпріимчивые князья съ завоевательной дружиной бывали, конечно, порожденіемъ народа, и масса, принявшая созданный ими порядокъ, подтверждала этимъ, что въ данную минуту не могла бы создать лучшаго порядка; съ теченіемъ времени, при этой невозможности, масса покорно привыкаеть къ возникшей формѣ и, въ ограниченномъ горизонть своихъ понятій, смотрить на нее фаталистически; сама она и ея теоретики наконецъ принимають ее какъ ндеалъ. Но и это теоретическое представление не совсѣмъ върно съ фактами: создание государствъ не обходится безъ насилия. Нівоторые изъ нашихъ историковъ похвалялись, что когда европейскія государства основывались завоеваніемъ, наше было основано призваниемъ; они забывали только, что преемники призваннаго на сверв Рюрика завоевывали (и даже "примучивали") остальную русскую землю. Насиліе, вёроятно, въ нёкоторыхъ случаяхъ было ненабъжно, для того, чтобы, хотя противъ воли извъстныхъ частей племени, объединить его для внёшней охраны цёлаго; вёроятно также, что въ другихъ случаяхъ насиліе было произвольно, т.-е. не нужно; но въ концѣ концовъ оно всегда укрѣпляетъ особые эгоистическіе интересы, династій, привилогированныхъ классовъ. Тѣ же историки похвалялись, что у насъ не было западныхъ сословій; западныхъ феодаловъ дъйствительно не было, но съ первыхъ шаговъ нашей исторіи было привилегированное боярство, служилый влассь, воторый сталъ наконецъ для народа такимъ же землевладъльцемъ и рабовладъльцемъ, вакъ западный феодалъ... Искать въ подобныхъ явленіяхь выраженій подлиннаго народнаго духа, обязательныхъ притомъ и для дальнъйшей исторіи народа, было бы странно.

Татарское нашествіе было громаднымъ фактомъ въ исторіи русской народности. Многіе изъ нашихъ историковъ (славянофилы, Соловьевъ) утверждали, что оно было только внёшнимъ игомъ, которое не коснулось глубины народнаго существа; теперь, кажется, начинаютъ думать, что коснулось. Татары не вмѣшивались во внутреннія дѣла, не трогали, даже ограждали церковь; русскій человѣкъ не переставалъ считать татарина "поганымъ" по преимуществу; но не даромъ обошлись повъздки князей въ орду, присматриванье татар-

#### введение.

скихъ нравовъ и порядковъ; потомъ московскіе внязья въ союзѣ съ татарами, и подкупая ихъ, дѣлали первые опыты знаменитаго "собиранія"; эти союзы и потомъ покореніе татарскихъ царствъ ввели въ русскій высшій классъ цѣликомъ настоящихъ татаръ, князей и царевичей: стали входить даже иные татарскіе обычаи. Московское единодержавіе было—деспотія съ очевидно восточнымъ характеромъ, полувизантійскимъ, полу-татарскимъ.

Московская форма, русская въ XV--XVII въкахъ, была нисколько не похожа на до-татарскую форму, которая въ свое время, до XV въка, была также самою русскою. Способъ объединенія государства былъ насильственный, и было бы чрезмърнымъ оптимизмомъ думать, что это насиліе уничтожило въ присоединяемыхъ земляхъ только одно негодное, исторически отжившее, и вводило только одно превосходное, исторически благодътельное. Довольно указать двъ черты московской формы.

Она истребляла преданія и обычаи народнаго самоуправленія: государство было выстроено на настоящемъ връпостномъ правъ, и поддавный не дароиъ пазывался "холопомъ"--онъ былъ имъ въ дъйствительности; иосковское управление было "московской волокитой"; церковь XVII-го въка примѣнила тоже деспотическое начало къ дёламъ народной вёры. Понятіе о единомъ царствё покупалось дорогою цёною. Порабощеніе личности было полное; необходимымъ слёдствіемъ была порча нравственная, упадокъ личнаго достоинства, въ приказномъ людѣ-всеобщая подкупность, самоуправство со всѣми низшими, униженность передъ высшими и т. п. Но и "цёльность" не была достигнута вполнф: народъ протестовалъ противъ насилія бъгствомъ отъ государства на окраины въ казачество, разбойничествомъ, которое дошло до эпическихъ размъровъ въ дъяніяхъ Стеньки Разина, составившихъ, вмёстё съ другими подобными, цёлый особый цивлъ народной поэзіи, ксторан здёсь очень расходилась съ государственными идеями Москвы. Въ то же время расколъ отрекся отъ государственной церкви, бъжалъ въ лѣсныя дебри и въ теченіе двухъ вѣковъ велъ свою отдѣльную жизнь, не сообщаясь съ государствомъ.

То просв'ящение, хотя скромное, какимъ влад'яла древняя Русь, въ Москв упало. Писатель, котораго мудрено упрекнуть въ недостатк любви къ русской старин, посвативший труды всей жизни на ея изслёдование, г. Буслаевъ, нарисовалъ мало привлекательную картину московскихъ нравовъ съ большою примъсью татарщины, и московской бёдной книжности въ сравнении съ той оживленной д'ятельностью, какая еще жила и развивалась въ старобытномъ Новгородъ. Но дни Новгорода были сочтены... Скудость знаний заставила Москву еще въ XVI столѣтии, даже для д'ялъ церковнаго учения

#### BBEJEHIE.

обратиться къ цомощи православнаго иноземца, грека Максима, какъ изднѣе понадобились для вапитальнаго, предпринятаго тогда дёла,--исправленія искаженныхъ невъжествомъ книгъ,-силы малорусской кіевской школы. Для прикладного научнаго знавія всякаго рода пришлось еще съ XV въка прибъгать къ усиленному вызову ино- земцевъ, населившихъ въ Москвѣ цѣлую нѣмецкую слободу. Не то, чтобы въ высшемъ влассѣ и въ самомъ народѣ не быдо влеченія въ внижному ученію, но государство и іерархія, присвоившія себъ право думать за всёхъ, не считали нужнымъ позаботиться о правильной школь (до основанія славяно-греко-латинской академія, которая сама была исключительно схоластической); своихъ людей ученыхъ или образованныхъ (кромѣ вызываемыхъ малоруссовъ) не было,--были только книжные начетчики, самоучки, бывалые люди. Мысль до того отвывла работать, что само религіозное ученіе сводилось на визшнее благочестіе, и народно-церковный расколь не умъль иначе опредблить своихъ желаній, какъ защитой буквы.

Московская форма, слагавшаяся въ XV--XVII столётік, наконецъ возобладала въ различныхъ сторонахъ народной жизни; но видъть въ ней законченное политическое выражение русской народности, полагать, чтобы даже въ тв въка и въ этой формъ народъ вполнъ высказалъ свое самосознание, -- есть историческая ошибка. Напротивъ, какъ мы замѣчали, это была временная, переходная форма народной жизни, и столь грубая, что пришлось бы отчаяться во всякой способности русскаго народа въ историческому развитию, еслибы приведенное мивніе оказывалось правдой. Московская форма, напротивъ, подавляла исконныя черты бытового русскаго склада, начала народнаго самоуправленія, первая связала народную жизнь приказнымъ чиновничествомъ, крѣпостнымъ правомъ, отсутствіемъ всякой заботы о школѣ. Высшіе классы были върными слугами той формулы, которая должна была выражать національную сущность (и на дёль вовсе ся не обнимала), потому что этой службой охраняли свой собственный интересъ и свое господство надъ порабощенными народными массами; но люди независимые и просвъщенные бъжали изъ отечества, какъ кн. Курбскій. Народъ подчниялся и жилъ въ умственной дремоть, мышая христіанскую религіозность съ воспоминаніями стараго явыческаго преданія, создаваль себъ фантастическое представление о библейсковъ властителѣ, подкрѣпляя его реальнымъ, но весьма неточнымъ соображеніемъ, что этотъ властитель-един(твенная гроза на его угнетателей, и рядомъ съ этимъ въ своей собственной поэвіи идеализируя Стеньку Ризина, превращая древняго Илью Муронца въ казачьяго атамана. Эти два слоя были разделены почти не меньше, чёмъ позднёе общество XVIII вёка отдёлялось

#### BBEIEHIE.

отъ народа; старый высшій классъ имёлъ, правда, съ народомъ одну почву въ понятіяхъ церковныхъ (исключая раскола) и почти одно невѣжество, но въ общественномъ смыслё точно также считалъ народъ за безправную и служебную массу. Довольно единодушно было подъ конецъ московскаго періода, кажется, одно отрицательное представленіе: недовѣріе, даже ненависть ко всему иноземному, которыя развиваются у всѣхъ народовъ, принудительно открываемыхъ своимъ режимомъ отъ общенія съ другими народами и отъ науки. Эта крайпяя исключительность, эта суевѣрная боязнь всего иноземнаго, эта подозрительность къ наукѣ, какъ дѣлу сомнительному и едва ли не бѣсовскому, была вовсе не вѣнцомъ чисто русской самобытности, а только прискорбнымъ наслѣдіемъ тяжелой исторіи, слѣдствіемъ и вмѣстѣ новой причиной невѣжества.

Если такимъ образомъ формы не остаются неизмѣнны, подвергаясь вліянію многоразличныхъ историческихъ условій, и въ извѣстныхъ случаяхъ перестають удовлетворять потребностямъ инасно, то съ другой стороны не остается неизмённымъ и такъ-называемый "ИСКОННЫЙ" НАРОДНЫЙ ХАРАКТЕРЪ, ИЗЪ КОТОРАГО ИХЪ ПРОИЗВОДЯТЪ. Какъ въ одну данную минуту народъ въ разныхъ областяхъ, съ мѣстными и историческими особенностями, представляеть различныя, иногда чрезвычайно рёзкія варіація типа, такъ вёка исторія, счастливые или бъдственные, спокойные или бурные, свободные или рабскіе, просв'ященные или нев'яжественные, налагають на народность свой отпечатовъ, болёе или менёе глубовій, или совершенствун ее, или нанося ей порчу, во всякомъ случав видоизмвняя, давая новыя черты характера, новыя понятія и потребности. Отсюда и необходимость развитія новыхъ формъ... Лучшее, здоровое можетъ пережить, но можеть и не пережить историческихъ испытаній, и если опо бывало заглушено, не высказывалось потомъ, это не значитъ, чтобы его не было прежде, и что оно не могло бы ожить при новыхъ условіяхъ.

Что московская государственная и бытовая форма не была ни полнымъ и правильнымъ выраженіемъ русской народности, ни окончательнымъ плодомъ народнаго самосознанія, объ этомъ самымъ внаменательнымъ образомъ свидётельствовала Петровская реформа. Что Петръ не былъ, какъ иные думали, выродкомъ изъ своего народа, а былъ именно его характернымъ и геніальнымъ дѣтищемъ, въ этомъ не сомнѣвается никто, не потерявшій историческаго смысла. Его дѣятельность стала энергической реформой, часто безогляднымъ отрицаніемъ старыхъ идей и порядковъ, именно потому, что онъ, воплощая и сосредоточивая въ себѣ исторически созрѣвшія потребности цюлой народности, вооружался противъ тѣхъ сторонъ преж-

#### введение.

няго быта, которыя связывали матеріальныя и умственныя силы народа, останавливали ихъ развитіе,—и чёмъ упорнёе были старыя преданія, тёмъ упорнёе онъ шелъ противъ нихъ. Съ него начинается новъйшій періодъ русскаго національнаго самосознанія.

Задачн были громадны. Народъ долженъ былъ прежде всего установить свое внёшнее политическое бытіе, и этой задачё Петрь Велнкій отдаль большую долю своей діятельности. Другой заботой его было водворить въ Россіи европейскія знанія, но, какъ ни высово цённых онъ самое знаніе, какъ силу, поднимающую людей изъ тымы невъжества, эта забота руководима была прежде всего утилитарными цёлями государства. Непосредственно, положевіе самого народа не облегчилось при Петрѣ, напротивъ, тягости еще возросли. врёпостное право усилилось, --- то время вообще не задавало себъ этого вопроса, даже въ вонцу столетія освободительная французская философія считала еще народную массу грубой служебной снлой;-но, несмотря на то, правственному вліянію Петровской реформы слёдуеть приписать одинь изъ главныхъ толчковъ въ тому внутреннему общественному-и уже гораздо шире сознательномудвижению умовъ, которое развивало понятие нравственной обязанности служевія обществу, и въ концу XVIII вёка пришло въ убёжденію о необходимости освобожденія. "Работникъ на тронв"; царь, пишущій и печатающій книги для образованія народа; царь, рёзко отрицающій отжившія преданія, — это было нѣчто невиданное. Образованность, начинавшаяся подъ такими впечатлёвіями, получила опору въ могущественномъ примъръ, и при всъхъ, часто непреодолимыхъ, трудностяхъ она не отступала и продолжала дъло Петра. Государственная задача велась правительственною властью; образованность бросила корни въ самомъ обществѣ и уже съ первыхъ шаговъ поставила вопросъ---о народѣ.

Образованность XVIII вёка начинала совсёмъ новое дёло, котораго не готовила московская Россія. Дёйствительно, то, что можно обыло назвать въ XVII-мъ вёкё подготовленіемъ реформы, было отрывочно и безсвязно; въ литературё, нёкоторыя новыя стремленія, навёянныя кіевскими учеными, были слишкомъ случайныя и слишкомъ схоластическія. Первая свётская школа является съ XVIII вёка и съ ней первыя начала настоящей не-схоластической науки; непосредственныя, хотя на первое время и нечастыя, связи съ западнымъ образованіемъ положили прочныя основанія научному интересу. Движеніе было еще въ зародышё, но шло уже по совсёмъ иному пути: вмёсто богословскаго направленія прежнихъ книжниковъ, вмёсто первобытно-эпическаго міровоззрѣнія народной массы, новая образованность принимаеть—и не могла не

принять-----направление научнаго раціонализма и вритики. Литература получаеть совсёмь иной видь и характерь содержания. Старая литература, оффиціально признанная ученость и книжность, состояла полли исключительно изъ церковной письменности и арханческой лётописи и велась на искусственномъ языкъ, который давно уже становился народу чуждымъ; письменность на живомъ языкъ народа, или болёе близкомъ къ народному, состояла въ легендё и повёсти, попадавшихъ на бумагу только въ качествё развлеченія и забавы для любителей; поэзія чисто народная преслёдовались со временъ введенія христіанства, сначала проклинаемая какъ поганое язычество, поздние осуждаемая какъ грубая потиха, недостойная книжнаго человѣка, и до конца XVII-го вѣка не дала почти никакихъ ростковъ личнаго творчества. Новая литература, подъ тёснёйшимъ вліяніемъ западно-европейскимъ, вносила новое содержавіе съ новыми формами и заговорила новымъ языкомъ. Ея содержаніемъ стало, во-первыхъ, усвоеніе идей европейской образованности въ переводахъ и собственныхъ произведенияхъ; во-вторыхъ, изображеніе русской дѣйствительности съ точки зрѣнія новыхъ пріобрѣтенныхъ знаній. Послё стараго періода, который зналъ почтя только одну народную поэзію, не получавшую мъста въ книгъ, и одни сухіе зачатки школьнаго стихотворства, въ новой литературъ впервые является художественное личное творчество, которому предстояло потомъ такое быстрое и блестящее развитие; съ другой стороны, также почти впервые возниваеть критический взглядъ-необходимое орудіе, которымъ можетъ быть достигнуто дъйствительное самосознаніе и отдёльной личности, и общества. Этими двумя данными будущность литературы была определена. Въ языкъ новая литература такимъ же образомъ оставила старый условный, полу-церковный языкъ, и все больше приближалась къ живой рѣчи общества и народа.

Съ этого времени идетъ совсёмъ новый рядъ явленій внутренней національной жизни. Характеръ власти и положеніе подданныхъ не измёнились: монархія Петра Великаго была деспотія, въ суровости не уступавшая XVI – XVII вёку (отъ которыхъ эта суровость и была унаслёдована), но она была своего рода просв'ёщенной деспотіей, и это имѣло громадное нравственное вліяніе. Петръ Велькій требовалъ ученья и службы отъ лёниваго и тунеяднаго боярства; давалъ къ этому средства; объяснялъ свои взгляды и планы, отбросилъ условный языкъ прежняго времени и говорилъ реальнымъ и нагляднымъ языкомъ дёла, и у него тотчасъ явились убъжденные приверженцы. Умственный горизонтъ общества чрезвычайно разширился; съ устраненіемъ прежней національной исключительности, съ притокомъ иностранныхъ ученыхъ людей и книгъ, съ увеличеніемъ знаній,

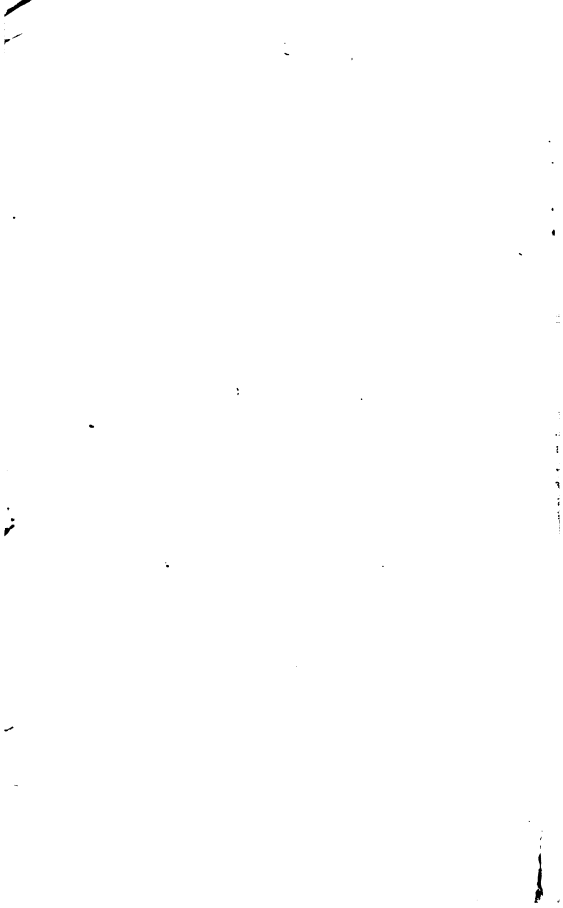
¥

#### введение.

явилась возможность сравненія и критики; успёхи внёшней политики, блестящее подтвержденіе заботь о флотё и арміи, торжество надъ Карломъ XII дали удовлетвореніе національной гордости; передъ обществомъ открывались, какъ никогда прежде, внёшнія и внутреннія дёла государства, и впервые съ московскихъ временъ возникаетъ дёйствительное національное самосознаніе, опирающееся на знаніи, правда, еще въ зачаточной степени, но опредёленное.

Нован образованность, поставленнан подобнымъ образомъ, не могла не возвысить своихъ интересовъ до интересовъ всенародныхъ. И дъйствительно, какъ мы выше замъчали, она отремится къ распространению знаний въ обществъ, къ изучению страны и народа, болъе сближается съ интересами народной массы, наконецъ, является защитницей ея человъческихъ и общественныхъ правъ. Если въ наше время потребность въ изучения народа, стремление къ распространению просвъщения въ его средъ, къ его матеріальному, иравственному и умственному освобождению, становятся сознательной обязанностью всякаго серьезно мыслящаго человъка, и во имя этой цъм ведется только послъдний результатъ тъхъ началъ, которыя положени были реформой, и тъхъ трудовъ, которые предприняты были впервые образованностью XVIII въка и съ тъхъ поръ непрерывно продолжались.

Матеріаль этнографія—народно-поэтическія воззрѣнія и обрядовый быть. Изученіе ся—путь къ опредѣленію "народности". Обзоръ ся исторіи, къ которому приступаемъ, есть вмѣстѣ обзоръ успѣховъ <sub>v</sub> народнаго самосознанія.



# ГЛАВА І.

#### Овщій обзоръ изученій народности и результать ихъ въ современныхъ понятіяхъ.

Факты, въ которыхъ сказалось стремленіе новаго образованія къ нзученію народности и вмѣстѣ къ поднятію положенія народной массы,—словомъ, къ достиженію дѣйствительно цѣльной, сознательной національной жизни, къ тому, что называется народнымъ самосознаніемъ,—эти факты разсѣяны по всей исторіи нашего просвѣщенія послѣднихъ двухъ столѣтій. Мы не будемъ останавливаться на тѣхъ внѣшне-политическихъ и внутреннихъ государственныхъ событіяхъ, которыя возбуждали національный инстинктъ и тѣмъ прямо или косвенно дѣйствовали и на это образовательное движеніе, и соберемъ только указанія о томъ спеціальномъ научно-литературномъ стремленіи къ изученію и возвышенію народности, которое до сихъ норъ слишкомъ мадо оцѣняли въ нашей исторіи прошлаго вѣка, да и нынѣшняго.

Это движеніе шло изъ одного источника, въ двухъ отдѣльныхъ, но близкихъ направленіяхъ: во-первыхъ, въ постоянно разширявшемся фактическомъ изученіи народа въ разныхъ отношеніяхъисторическомъ, этнографическомъ, экономическомъ, правственно-общественномъ; во-вторыхъ, въ также постоянно возраставшемъ стремленіи приблизить литературу къ непосредственной дѣйствительности, примѣнить пріобрѣтаемыя отъ западной науки и литературы знанія и нравственныя идеи къ русской жизни, дать литературному языку, дотолѣ искусственно-книжному, болѣе живой народный характеръ, ввести въ литературу самую жизнь народа и ея интересы.

Если им будеить искать стимуль, который возбуждаль это движеніе, то найдеить, что онъ быль не иной какъ накопившаяся въ

HCT. STROPP.

русскомъ народѣ (и высказавшанся въ извѣстномъ его слоѣ) потребность просвёщенія, анализа, совершенствованія, тоть инстинкть цивилизаціи, который быль свойствень русскому народу, какь европейскому, а не азіатскому, и который въ теченіе многихъ вѣковъ или находилъ только скудную пищу и принималъ слишкомъ одностороннее и узкое направленіе, или даже совсёмъ заглушался, а съ конца XVII-го и начала XVIII-го въка нашелъ себъ прочную опору въ европейской наукъ. Понятіе науки было совершенно неизв'естно старой русской жизни, мысль воторой строилась исвлючительно на авторитетъ и преданіи: бывали и тогда столкновенія мнъній, споры политическіе, церковные, но только въ предблахъ этого авторитета; у насъ "не было инквизиціи", но еретиковъ жгли точно также, если они выходили изъ этихъ предёловъ; вёроятно, жгли бы и ученыхъ, еслибы только они были. И теперь наука не явилась вполив свободною; но она была названа, за нею признано было право существованія, подъ извѣстными условіями она восхвалялась какъ образование человѣческаго разума и какъ государственная потребность, и действительно уже на первыхъ порахъ вносила въ умственную жизнь новую, неизвёстную прежде силу-критическій анализъ. Разъ допущенный и воспринятый, онъ долженъ былъ развиваться самъ собою и все сильнёе; это была, съ одной стороны, разлагающая, но съ другой великая созидающая сила.

Въ спорахъ о значении Петровской реформы (то, что они еще тянутся донынѣ, не говоритъ объ особыхъ успѣхахъ нашего просвъщенія и показываеть, что начала, выставленныя реформой, еще не закончили своего примъненія въ русской жизни), обвиняемой въ измвнв "народнымъ началамъ", часто забывалось это обстоятельство, а оно весьма существенно. Приходять въ негодование отъ нарушенія стародавнихъ обычаевъ (которые, по справедливости, нерѣдко были въ самомъ дёлё олицетвореніемъ застоя и невёжества, пріобрѣтенныхъ изъ Азіи), но надо было, наконецъ, подумать объ удовлетворении потребностей ума и здраваго смысла русскаго народа. Вновь появившаяся наука не могла не произвести внутренняго и внёшняго, бытового разлада; она разлагала много старыхъ понятій, но давала основанія для новыхъ, логически болве сильныхъ. Проклинають отделение образованныхъ классовъ отъ народа,---но соціально оно началось давно, и степень отдёленія увеличивалась приниженнымъ положеніемъ народа и невѣжествомъ, которое даже до послѣдняго времени намъренно поддерживалось, конечно, не въ духъ просвѣщенія, на которое указывала реформа. Недостатокъ образованія, доходящій до полнаго невѣжества въ обыденныхъ предметахъ знанія, — отъ чего бы ни происходилъ, — не можетъ мириться съ поня-

#### ОБЩІЙ ОВЗОРЪ.

тіями научнаго происхожденія, было ли оно близкое или отдаленное. Вопросъ объ уничтоженія этого раздёленія рёшается тёмъ, что не должно оставлять народъ въ состоянія полу-дикаго невёжества; и только выйдя изъ этого состоянія хоть нёсколько, народъ можетъ подать свой голосъ въ этомъ дёлё, и раздёленію, какъ оно есть донынё, можеть быть положенъ конецъ.

Исторія нашего общества съ XVIII вёка представляеть постоянный рость образованности и по содержанію, и по распространенію; виёстё съ тёмъ-рость народныхъ изученій.

Первые проблески сознательнаго вритического отношения въ государственной и народной жизни встрёчаются въ еще XVII вёкё у писателей, которымъ болѣе или менѣе были близки интересы просвѣщенія. Таковъ былъ Котошихинъ въ своей книгь о Россін; полурусскій Крижаничъ, ужасавшійся господствующаго въ Россіи невѣжества; человѣкъ изъ народа, Посошковъ, который, не выходя изъ преданій, чувствоваль, однако, необходимость науки. При Петръ, вопросъ науки, хотя всего больше въ утилитарныхъ примъненіяхъ, поставленъ былъ прямо, и основание Академии наукъ въ Петербургъ было въ этомъ отношении фактомъ великаго значения. Академия была витсть ученымъ и учебнымъ учрежденіемъ; такъ какъ сконъъ ученыхъ еще не было, то для основанія дёла приглашаемы были ученые иностранцы, въ числѣ которыхъ были знаменитыя европейскія имена (Эйлеръ, Бернулли, Делиль, Байеръ, Шлёцеръ и друг.), и это нивло свое вліяніе въ обществё, которому нужно было учиться уважать научное знаніе. Поздийе, Академія стала черезъ мёру иймецкой, но и при этомъ не осталась безъ великаго благотворнаго вліянія на русское просв'ященіе, --- она приняла и образовала многихъ руссвихъ ученыхъ: въ средѣ ея дѣйствовалъ Ломоносовъ, въ ея кругъ воспитались Крашениниковъ, Лепехинъ, Озерецковскій, Румовскій и пр.; къ ней примыкали и находили въ ней опору люди съ научными интересами, но къ ней не принадлежавшіе (Рычковъ, Татищевъ, Крестинивъ и пр.); вообще она была представительствомъ вауки, и для грубыхъ правовъ прошлаго въка "де-сіянсъ академія" была по крайней мъръ "въдоиствоиъ", гдъ наука имъла свое оффиціальное мѣсто и право.

Дѣятельность Академіи въ той области, о которой говоримъ, обнаружилась различными способами. Въ академіи началась первая строго научная разработка русской исторіи—могущественное орудіе національнаго самосознанія. Коль, Байеръ, Миллеръ, Шлёцеръ, Стриттеръ, позднѣе Кругъ, Лербергъ.—и особенно Шлёцеръ,—несомнѣнно приготовили дорогу Карамзину, не только непосредственными результатами своихъ изслѣдованій, но и еще болѣе своей исторической

1.

2\*

#### ГЛАВА І.

критикой: ихъ методъ изслёдованія приносилъ къ намъ прямо тѣ пріемы, которые европейская наука выработывала долгими вѣками критическаго труда. Шлёцеръ и въ своей собственной литературѣ былъ однимъ изъ первостепенныхъ представителей исторической критики; въ той же мѣрѣ его научная сила сказалась въ примѣненіи къ русской исторіи. По выраженію Погодина, вызовъ Шлёцера былъ "цастоящее событіе въ русской исторіи или, по крайней мѣрѣ, въ ея критикѣ: Шлёцеръ, какъ Цезарь, пришелъ, увидѣлъ, побѣдилъ!" Его восторгъ передъ Несторомъ, восторгъ, какого до тѣхъ поръ не высказалъ никто изъ самихъ русскихъ, безъ сомнѣнія многимъ внушилъ интересъ и уваженіе къ своей древности.

Въ связи съ этимъ пла другая работа, въ высокой степени важная для нашей исторіографіи-собираніе лётописей и вообще историческихъ источниковъ. Здёсь глубокаго уваженія заслуживаеть неустанная деятельность Герарда Фридриха Миллера, который быль въ этомъ отношения предшественникомъ Новикова и Археографической экспедицін. Это была опять работа совершенно новая. Старая носковская Россія по-своему заботилась о русской исторіи, но у людей того времени выходила только огромная, но грубая компиляція: такіе труды, какъ Никоновская лётопись, составлялись механически, въ томъ же родъ, какъ дълались лътописные своды въ XI-XII столътіи. Теперь самая задача историческаго знапія была поставлена совершенно иначе и рядомъ съ вритической разработкой древней русской исторіи шло собираніе и изданіе историческаго изтеріала, лѣтописей, автовъ и т. д. Работа опять начата была при Академіи: еще въ 60-хъ годахъ прошлаго въка изданъ былъ Радзивиловскій или Кенигсбергскій списокъ Нестора (принадлежавшій нѣкогда кн. Радзивиллу и находившійся въ Кенигсбергѣ, откуда быль вывезень въ Семилѣтнюю войну), до изданій Археографической Коммиссіи служившій главнымъ источникомъ для древняго періода; издана была Шлёцеромъ "Русская Правда"; изданы памятники старой исторической работы, какъ Никоновская лётопись, Степенная книга и проч. Многочисленные акты, собранные Миллеромъ, онъ пом'ящалъ въ СВОИХЪ изданіяхъ, въ "Вивліоенив" Новикова, въ изданіяхъ "Московскаго Вольнаго Собранія", и даже до послёдняго времени матеріалы, собранные имъ во время 10-лётняго пребыванія въ Сибири (1733-1743), печатались въ изданіяхъ Археографической Коммиссін. Заботами Академіи, именно Миллера, изданы были прежніе историческіе труды, наприм'єрь, "Россійская исторія" Татищева, его же "Судебникъ царя Іоанна Васильевича"-уже послѣ смерти автора: "Ядро россійской исторін" Манкіева (Хилкова), "Географическій Лексиконъ россійскаго государства" Полунина и др. Дбятельный

Миллеръ, потрудившійся какъ немногіе и посл'й него для русской исторін, обратилъ вниманіе на м'юстную исторію: кром'й "Сибирской исторіи", имъ начатой и по его матеріаламъ конченной академикомъ Фишеромъ, онъ сд'ялалъ н'юсколько описаній подмосковныхъ городовъ и монастырей, и т. п.

Оть Академіи идеть въ прошломъ столётіи рядъ другихъ ученыхъ предпріятій — путешествій для изученія Россіи въ естественноисторическомъ и этнографическомъ отношеніи. Это были опять первые въ своемъ родѣ труды, богатые результатами и по прямымъ иолезнымъ указаніямъ о характерѣ и экономическихъ средствахъ разныхъ краевъ Россіи, и потому, что они опять возбуждали научные интересы по отношенію къ государству и народу и воспитывали общественное самосознаніе. Съ описаніями страны, ся естественныхъ произведеній, являются здѣсь начатки этнографическихъ наблюденій о русскомъ народѣ и инородцахъ, сообщаются указанія археологическія и т. п. Назовемъ имена Гмелиновъ, Крашенинникова, Палласа, Лепехина, Озерецковскаго, Георги, Фалька, Гильденштедта и пр.

Къ дѣятельности Академіи относится и основаніе перваго журнала ("Ежемѣсячныя Сочиненія", Миллера).

Все это возбуждало интересъ къ наукъ, указывало необходимость изученія страны и народа, открывало въ исторіи вмъсто безсвязнаго ряда событій, какимъ она представлялась прежде, послѣдовательный рость государства въ его отношеніяхъ съ другими народами, въ событіяхъ научало замѣчать проявленія національнаго характера.

Вліяніе европейской науки, ся точекъ зрёнія и прісмовъ очевидно; оно шло и отъ дъйствовавшихъ въ Россіи нёмецкихъ ученыхъ, и отъ путешествій русскихъ за границу, и отъ европейской литературы. Новымъ сильнымъ проводникомъ европейскаго знанія сталь (съ 1755) Московскій Университеть. Здёсь, какъ и въ Академін, недостатокъ людей заставилъ въ первыя десятилѣтія прибѣгвуть къ приглашению иностранныхъ ученыхъ, опять по преимуществу нёмцевъ. Притовъ свъдъній по встиъ отраслямъ науки, особенно гуманистическимъ и государственнымъ, и здесь оказывалъ свое действіе, возвышая уровень нравственно-общественныхъ понятій; но кромѣ того, въ средѣ самихъ иностранныхъ ученыхъ няходились люди, дававшіе благотворныя указанія для изученія русской старины и народности. — люди, находившіе въ Россіи второе отечество и полагавшіе усердный трудъ на его изучение. Назовемъ Маттеи, описавшаго древнія гречесвія рувописи Синодальной библіотеви; иногостороннаго ученаго Буле; профессора Баузе, который составилъ съ знаніемъ двла замвчательное собрание рукописей и древнихъ предметовъ,это собрание, сгорѣвшее въ пожарѣ 1812 года, заключало въ себѣ настоящія драгоцівности, по отзыву знающих археологовь, которые его виділи <sup>1</sup>). Модныя теперь нападки на "европейничанье" (котораго именно въ XVIII вікі было гораздо больше, чімъ въ нашемъ) забывають, что среди нескладныхъ приміровъ, какіе были нензбіжны при полу-образованности (а для настоящей образованности государство ділало слишкомъ мало), діятели европейской науки сділали тогда много самаго настоящаго добра, полагали благородивійнія усилія на пользу призывавшей или усыновлявшей ихъ страны, и могли сділать это только въ силу своего европейскаго образованія. Результать, полученный изъ этой діятельности иноземцевъ въ Россіи или вообще изъ европейской литературы, —было благотворное возбужденіе умственной жизни въ русскомъ обществѣ, и только на этомъ нути возможно было достигнуть здраваго развитія государственнаго и народнаго.

Время Цетра провзвело сильное впечатлёніе на умы, и уже вскорѣ это характеристически выразняюсь въ дѣятельности Лононосова, который после Петра быль, вероятно, величайшимъ русскимъ умомъ XVIII-го стольтія. Къ Лононосову не осмѣливались касаться клеветы на наше подчинение европейской образованости; между твиъ Лононосовъ быль именно подизйшимъ представителемъ европейскихъ вліяній,—какъ нарочно, человѣкъ изъ самой подлинной народной среды, но великій почитатель реформы и европейскаго знанія. Онъ равно былъ дѣятелемъ чистой науки, и старался въ разныхъ отрасляхъ примвнять ее въ русской жизни; образование его было чрезвычайно разносторонне, --- въ философіи ученикъ Вольфа, естествоиспытатель, онъ ищеть и законовь русскаго языка, пишеть русскую исторію и заботится объ "изученій нёдрь нашего отечества", о "размноженін и сохраненіи россійскаго народа". Эти заботы были естественнымъ внушеніемъ образованія, которое именно вооружало умъ просвъщеннаго человъка средствами разумнаго служенія своему отечеству и народу: это образование не казалось Ломоносову "чужимъ", а такимъ, къ какочу долженъ бы былъ стремиться каждый разумный человёкъ, желающій своему отечеству пользы.

Старшій современникъ Ломоносова, Татищевъ, имѣетъ заслуженное имя въ исторіи нашей литературы и образованія, какъ авторъ "Исторіи Россійской", перваго опыта цѣльной (впро юмъ, недоконченной) исторіи, писанной до Миллера и Шлёцера, но подъ вліяніемъ новыхъ понятій,—плода тридцатилѣтнихъ трудовъ. Его ученіе пришлось въ разгаръ реформы и было, по обычаю, спеціально-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Нѣкоторыя цитаты изъ него въ "Исторіи" Карамзина; теперь извѣстенъ только каталогъ этого собранія.

техническое; два года онъ учился въ Германіи; не бывши гуманистомъ, онъ зналъ славнѣйшія произведенія философско-политической интературы, тогдашней и болѣе ранней, отъ Макіавеля и Пуффендорфа до Гоббса, Бэйля, Локка, Фонтенеля, и хотя отвергалъ ихъ крайнія инѣнія и называлъ ихъ вредными, но въ своихъ взглядахъ религіозно-бытовыхъ и историческихъ обнаружилъ немалую долю раціонализма. Его "Исторія" еще носить отчасти характеръ лѣтописнаго свода, но уже совсѣмъ не похожа на старыя произведенія этого рода, потому что сопровождаетъ факты прагматическимъ толкованіемъ. Въ своихъ новыхъ мыслихъ онъ былъ очень остороженъ, но взглядъ на народную жизнь былъ явно критическій... У приверженневъ старины онъ прослылъ за безбожника.

Времена Екатерины II были въ прошломъ въкъ по преимуще. ству временень "европейничанья", доходившаго до размѣровъ, которые становились странными; но въ эти же времена наиболёе ярко высказалось стремление въ изучению народа и въ сближению съ его жизныю и интересами. Стганно, въ самомъ дёлё, что императрица россійской имперіи, обладательница абсолютивишей власти, чрезвычайно къ ней ревнивая, державшая Шешковскихъ для нёкоторыхъ отправленій этой власти, ---обнаруживаеть рядомь съ этимъ великія сочувствія въ французскому литературно-философскому движенію, практический смыслъ котораго былъ, между прочимъ, отрицание абсолютняма. Эти сочувствія были увлеченіемъ живого ума, который нскаль новезны и оригинальности, понималь и не могь не цёнить блестящіе и глубовіе таланты Вольтера, Дидро, д'Аламбера, который санъ хотвлъ блеснуть примънениемъ идей, обходившихъ тогда всю Европу. Нёть сомнёнія, что въ этихъ сочувствіяхъ бывала настояшая искренность, но едва ли сомнительно также, что былъ и холодный разсчеть: этоть живой умъ былъ также достаточно трезвъ и холоденъ, чтобы идеи не могли переступить той границы, за которою стояль ревнивый абсолютизмъ, --- здёсь онъ самымъ недвусмысленнымъ образомъ отвергалъ тѣ самыя идеи, которыя прежде превозносилъ. **Думають обыкновенно**, что Екатерина II только въ концѣ царствованія отступила въ реакцію; но подобныя настроенія не трудно видъть и въ первое десятилътіе ся правленія. Но какъ бы ни было съ ся личными взглядами и политикой, идеи, разъ заявленныя изъ самаго средоточія власти (какъ било въ "Наказъ"), уже не могли быть остановлены и производили свое дъйствіе. Вліянія европейской литературы (говоря относительно, по тогдашнему числу образованнаго класса) были сильнёе, чёмъ когда-нибудь. Онё шли черевъ книги, черезъ путешествія и личныя встрёчи; съ начала французской революціи Россію стали наводнять эмигранты, между которыми бывали люди высокаго образованія и правственнаго характера. Задолго до наплыва эмиграціи, патріотическіе писатели жаловались на галдоманию, бранили и осмбивали людей, забывавшихъ отечественное для поверхностнаго подражанія, "отрывавшихся оть народа"; но теперь "галломанія" еще возрасла главнымъ образомъ, конечно, отъ недостатвовъ самой русской общественности и отъ слабаго развитія школы. И позднѣе, знаменитый патріотъ 12-го года, Ростопчинъ (кажется, первый основатель "квасного" патріотизма), не могъ быть безъ французскаго языка; величайшій русскій поэть сказаль однажды, что ему французскій языкъ ближе (plus familière), чёмъ русскій. Н'ёть сомнёнія, что было въ галломаніи много явленій варрикатурныхъ и нелёпыхъ, какъ въ извёстномъ классё они есть до сей минуты, --- но въ лучшемъ меньшинствѣ образованнаго класса (между прочимъ, дѣйстковавшемъ и въ литературѣ) прочно утверждались ученія французской литературы "просв'єщенія": ученія о нравственномъ достоинствъ личности, о гражданской обязанности, о человѣколюбивомъ отношения къ народу, объ общественной справедливости. "Навазъ", составленный подъ явнымъ вліяніемъ философіи "просвъщенія", съ буквальными заимствованіями изъ ся писателей,при всемъ историческомъ недоумѣніи, какое возбуждаетъ теперь,въ свое время, какъ правительственное заявленіе, подкрѣпленное на дѣлѣ созывомъ депутатовъ, произвелъ впечатлѣніе на умы и долженъ быль внушить или поддержать здоровыя общественныя понятія. "Наказъ" служилъ имъ опорой и позднѣе, когда правительственная погода измѣнилась и объ идеяхъ "Наказа" уже не было помину... Въ началѣ царствованія Екатерины поднятъ былъ вопросъ о справедливости и возможности освобожденія врестьянь; въ концѣ необходимость освобождения стала для многихъ убъждениемъ (хотя сама власть въ этомъ же періодѣ закрѣпостила сотни тысячъ свободнаго крестьянскаго населенія).

Большинство изъ упомянутыхъ выше ученыхъ историковъ и путешественниковъ дъйствовали въ царствованіе Екатерины: изданіе лѣтописей, описанія Россіи увеличивали горизонтъ историческихъ и этнографическихъ свѣдѣній; выроставшее политическое могущество Россіи расширяло національный патріотизиъ до степени, изображаемой поэзіею Державина; этотъ патріотизиъ заставлялъ оглядываться на славныя дѣянія прошедшаго, на доблести русскаго народа и на его настоящее. Къ послѣднимъ десятилѣтіямъ прошлаго вѣка возникаютъ изученія народнаго характера и этнографической старины.

Сама Екатерина занялась исторіей; въ эти изученія она внесла тоть разсчитанный оптимизмъ, съ какимъ вообще говорила о русскомъ народѣ и россійской имперіи и который долженъ былъ быть ея политикой. Въ древней Россіи она видить уже правильную самодержавную монархію и, конечно, при этомъ взглядё очень свободно распоряжается фактами. Но исторически важно въ разсматриваемомъ нами предметё было то, что исторія получала здёсь публицистическое примёненіе, что въ ней искали связей съ настоящимъ, въ ней иділась провёрка національной жизни. Рядомъ съ тенденціознымъ октимизмомъ были и другія миёнія, не менёе патріотическія, но болёе правдивыя и строгія.

Самыми знаменательными представителями той стороны общественнаго мивнія, которая старалась критически выяснить положеніе вещей, были Новиковъ и Радищевъ. Первому посвящено было въ наше время много изслёдованій, явилось нёсколько новыхъ свёдёні о второмъ; но значение обонхъ все еще определено не вполне. Новиковъ, послѣ Ломоносова, едва ли не замѣчательнѣйшій представитель уиственныхъ стремленій общества прошлаго въка какъ по настойчивости своихъ исканій и труда, такъ и по своей судьбѣ: сатирическій публицисть въ началѣ своей дѣятельности, неутомимый издатель книгъ, историкъ и археологъ, мистическій философъ, онъ въ основѣ всего былъ горячій патріотъ, исвавшій просвѣщенія для блага народа, подавленное состояние вотораго ему было видно. Его критическое отношение къ жизни касается уже самыхъ серьезныхъ предметовъ общественнаго и народнаго быта, какъ врѣпостпое право, недостатки въ церковной жизни, испорченность чиновничества; его исторические труды, "Вивлюенка" и проч., надолго остались однимъ изъ капитальныхъ источниковъ для нашихъ историковъ; предполагали не безъ основанія, что вліяніе Новикова сказалось на комедіи Фонъ-Визина и на "Исторіи" Карамзина <sup>1</sup>).

Двятельность Радищева была подорвана катастрофой безжалостнаго преслёдованія; нёсколько печальныхъ истинъ, необдуманно высказанныхъ предъ людьми, неспособными признать ихъ, навлекли гоненіе, отъ котораго онъ уже не могъ оправиться. Позднёйшіе критики бросили въ него еще нёсколько камней. Но каковы бы ни были частные недостатки его книги, она осталась памятникомъ такого пониманія самой тяжкой народной бёды, на которое съ отраднымъ чувствомъ можетъ указать историкъ, какъ на честный голосъ среди льстивыхъ и низкопоклонныхъ днеирамбовъ. Нёсколько страницъ въ его книгѣ—первая ясно поставленная картина крестьянскаго быта, которой продолжение явилось только въ сороковыхъ годахъ, съ несмѣлыми осужденіями крѣпостного права въ литературѣ, и ватѣмъ уже съ открытыми осужденіями съ конца пятидесятыхъ годовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Незеленова, "Н. И. Новиковъ". стр. 419-448.

Въ послёднихъ двухъ десятилётіяхъ прошлаго вёка возникаетъ, въ первыхъ, иногда зам'вчательныхъ пробахъ, изученое народныхъ обычаевъ, преданій, собираніе народныхъ пѣсенъ: это было не случайное дёло простого любопытства, а именно опредёленное, хотя часто еще весьма неумѣлое желаніе розыскать народную старину, какъ исторически поучительный остатовъ древнихъ временъ. Таковы были въ особенности труды Чулкова, Новикова, Прача. Остатки древности возбуждали все больше историческое любопытство; еще во времена Татищева, въ кругу людей новаго образованія были любители старыхъ рукописей, теперь они являются чаще и съ большимъ пониманіемъ историческаго значенія памятниковъ старины. Однимъ изъ тавихъ любителей былъ гр. А. И. Мусинъ-Шушкинъ, по мысли вотораго были собираемы лётописи изъ монастырскихъ библіотекъ. Цёлый рядъ лѣтописей древнихъ и среднихъ временъ изданъ былъ въ Москвѣ и Петербургѣ. Вопросы исторіи уже связываются съ современностью; между ними чувствуется тёсная связь; сравнивается старое и новое, разыскиваются причины общественныхъ явленій, указываются ошибки, заявляются идеалы. Таковы слёдующіе за Татищевымъ и Ломоносовымъ труды вн. Щербатова и Болтина, въ которыхъ видятъ зародыши славянофильства: ихъ смущали въ новомъ русскомъ обществъ разныя неблагопріятныя явленія, которыя были отчасти неизбѣжнымъ слёдствіемъ броженія, наступившаго послё реформы, отчасти дёломъ неудачныхъ преемниковъ Пстра, и возникала мысль, что виновата была самая реформа. Съ другой стороны върнъе дълалъ это сравненіе стараго и новаго молодой Карамзинъ (въ "Письмахъ русскаго путешественника") и другіе защитники новой Россіи, и развивается культь Петра Великаго, начатый его современными приверженцами.

Оглянувшись назадъ на это историческое изученіе и на результаты его, нѣсколько опредѣлившіеся къ концу вѣка, мы видимъ, что уже и въ этомъ несовершенномъ видѣ историческое знаніе того времени было такимъ фактомъ общественной мысли, о которомъ не имѣло понятія общество до-Петровское. Это была настоящая реставрація исторіи, впервые сознаваемая. Въ первый разъ является мысль опредѣлить съ извѣстною точностью начала нашей исторіи, установлялись факты ея внѣшняго и внутренняго теченія; научная критика выясняла ихъ связь и значеніе, давала истолкованіе древнимъ сказаніямъ, которыя старыми книжниками только механически повторялись и компилировались. Особая важность этихъ изысканій обнаруживается въ томъ, что многое изъ исторической старины, забытое въ московской книжности, являлось вновь на свѣтъ какъ пастоящее *открытие*. Такъ, открытіемъ была сама Несторова лѣтопись, когда ея высокое національно-историческое значеніе было объяснено Шлё-

церомъ; такими открытіями были столь важные памятники, какъ Русская Правда, завъщание Владимира Мономаха, Слово о полку Игоревѣ; отврытіемъ были собранные теперь акты, впервые подвергнутые критическому изучению; открытиемъ были многие вновь приобратенные факты этнографіи и археологіи; неслыханной прежде новостью было внимание къ произведениямъ народной поэзии; новостью были сопоставления русскихъ событий съ историею иноземныхъ народовъ и т. д. Никогда прежде исторія не понималась въ такой цёлости и причинной связи стараго съ новымъ и прошлаго съ настоящимъ, не ставились вопросы о дальнъйшемъ пути государственной и народной жизни; или никогда прежде эти вопросы не занимали умовъ въ такой мъръ, какъ тецерь, когда они становились близки большому числу образованныхъ людей. Словомъ, уже въ этомъ несовершенновъ видъ историческихъ и общественныхъ изученій несоинънно совершался процессъ національнаго самосознанія, которому предстояло развиваться далёе, все шире охватывая явленія народной жизни и яснѣе освѣщая ихъ средствами науки и возрастающаго общественнаго чувства.

Времена импер. Павла не были удобны для литературы; за то со вступленіемъ па. престолъ Александра I возникаетъ усиленное движение по разнымъ отраслямъ историческихъ и народныхъ изученій, монументальнымъ и характеристическимъ завершеніемъ которыхъ была "Исторія государства Россійскаго". Не будемъ исчислять ваучных тработъ, которыя шли одновременно съ трудомъ Карамзина и не мало ему содъйствовали. Довольно припомнить имена трудолюбиваго митрополита Евгенія, Успенскаго, Тимковскаго, талантливаго. и несчастнаго Калайдовича, Ермолаева, начинавшаго свое знамена. тельное поприще филолога Востокова, архивныхъ знатоковъ Бантышъ-Каменскаго и Малиновскаго и проч., наконецъ, знаменитаго графа Румянцова, который, вынесши изъ "западной" образованности пронлаго въка страстную любовь въ русской исторіи, оказалъ ся разработъв великія услуги своимъ покровительствомъ ученому труду, своими великолъпными изданіями, богатой библіотекой, послѣ его смерти поступившей по его завъщанию въ общественную собственность "на благое просвъщение", и который донынь не имълъ себъ достойнаго преемника въ нашей аристократии. "Исторія" Карамзина была первое широкое научное предпріятіе, которое на десятки лѣть стало руководствомъ въ дальнъйшей разработвъ и богатымъ запасомъ фактовъ, матеріаловъ и вритическихъ разъясненій. Она была и сводомъ всего прежняго труда, и богатымъ складомъ новыхъ фактовъ, и программой. Карамзинъ завершилъ предъидущій періодъ исторіографіи, воспользовался всёмъ его матеріаломъ, прибавилъ множество новаго

и, главное, поставилъ историческій вопросъ такъ широко, какъ до него еще не было сдёлано: программа обнимала всё стороны исторической жизни— государство, церковь, народный обычай, преданія; въ эту программу уже легко пріурочивались дальнёйшія изысканія и связывались ею тё, какія уже были сдёланы и въ ту минуту дёлались.

Въ понятіяхъ общества, за немногими исключеніями, трудъ Карамзина сталъ первой національной исторіей. Таковъ онъ былъ въ глазахъ императора Николая, въ глазахъ Пушкина и общественной массы.

Но если "Исторія государства Россійскаго" была явленіемъ высокой важности для развитія исторіографіи, то во многихъ частностяхъ она осталась произведеніемъ своего времени. Многія положенія ся не были приняты послёдующей вритикой; изображение "государства" въ древнъйшемъ періодъ было невърно; въ изложеніи, легкомъ и привлекавшемъ читателей (что было чрезвычайно важно), еще слышаяся авторъ "Бѣдной Лизы", и сантиментальное, мелодраматическое изображение древнихъ "россіянъ" не совсѣмъ отвѣчало исторической действительности. Съ этой стороны, отражавшей также общественныя теоріи Карамзина, трудъ его рано вызвалъ возраженія и меньше выдерживаль критику, чёмь въ спеціально-историческихъ и археологическихъ изысканіяхъ, гдё онъ припоминается и донынё.--"Исторія" стала выраженіемъ и опорой "оффиціальной народности" тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ. Съ другой стороны, противоръчіе, которое она встрѣтила при первомъ появленіи (въ мнѣніяхъ декабристовъ), не имѣло возможности высказаться правильно въ литературѣ, но не было лишено справедливости и осталось причиной предубъжденія, сохранившагося надолго. Сущность противоръчія была въ томъ, что Карамзинъ слишкомъ ндеализировалъ государственность и, напротивъ, мало выяснилъ значеніе и положеніе народа.

Движеніе, начавшееся въ нашей исторіографіи послѣ выхода "Исторіи", было чрезвычайно плодотворное. Изученіе исторіи, послѣ труда Карамзина, стало уже дѣломъ не патріотическаго любопытства, а обязанности для каждаго образованнаго человѣка: нужно было понимать свою исторію, чтобы можно было служить своему народу и обществу сознательно. Но труда предстояло множество, по разнымъ направленіямъ.

Размножаются ученые изслёдователи, уже подготовленные школой Шлёцера и Карамзина къ строгой исторической критикѣ. Мы назвали выше его ближайшихъ современниковъ. Отчасти при немъ же, и особенно послѣ него, работали-его противникъ Каченовскій, его критикъ и послѣ ревностный поклонникъ Погодинъ, Арцыбашевъ,

## ОБЩІЙ ОВЗОРЪ.

Д. Языковъ, Устриловъ, М. Соловьевъ, Бутковъ, Куникъ; нѣмецкій присть Эверсъ; оріенталисты: Френъ, Шармуа, позднѣе Савельевъ, Григорьевъ; финнологи Шёгренъ, Кастренъ; въ противовѣсъ и дополненіе къ исторіи государства Полевой задумалъ, хотя не въ силахъ былъ исполнить, "Исторію русскаго народа"; въ тридцатыхъ годахъ начались историческіе труди Надеждина... Кромѣ исторіи собственно, окивленное движеніе начинается въ сопредѣльныхъ изученіяхъ старины и народности.

Существенною необходимостью было болёе внемательное изученіе древнихъ памятниковъ письменности. Мы назвали выше Тимковскаго, Калайдовича, Малиновскаго, графа Н. П. Румянцова. Богатое собрание рукописей Румянцова, составившее (съ другими коллекціями) Руманцовскій музей, находящійся нынѣ въ Москвѣ, было отврыто для науки въ знаменитомъ "Описаніи" Востокова, которое послужило сильнымъ толчкомъ къ изслёдованіямъ древней русской литературы. Не менње богатое собраніе графа Ө. А. Толстого послужило главнымъ основаніемъ рукописныхъ богатствъ Публичной Библіотеки въ Петербургѣ. Собираніе рукописей стало привлекать больше и больше любителей и изъ людей богатыхъ, и изъ небогатихъ ученыхъ, и послёднимъ удавалось на скромныя средства собирать драгоцённыя въ научномъ отношенін библіотеки рукописей: назовень собранія Дубровскаго и Фролова (въ Публичной Библіотекь) кунца Царскаго (потомъ перешедшее къ гр. А. С. Уварову); Сахарова, Погодина ("древлехранилище", проданное имъ въ Публичную Библіотеву), Ундольскаго ((нынѣ въ Московскомъ Музеѣ), Григоровича (тамъ же), Гильфердинга (позднѣе у Хлудова); въ новѣйшее время-гр. Уварова (въ Порвчьв), кн. Вяземскаго (въ Обществе любятелей древней письменности), купца Хлудова, Тихонравова, Забёлина, Барсова, А. Титова, Вахрамбева и друг.

Но замѣчательнѣйшимъ предпріятіемъ относительно приведенія въ извѣстность и изданія историческихъ источниковъ была знаменитая археографическая экспедиція, устроенная въ тридцатыхъ годахъ по мысли Павла Строева, въ тѣ времена лучшаго библіографическаго знатока книжной старины. Масса лѣтописей и всякаго рода историческихъ актовъ, собранныхъ въ оффиціальномъ путешествіи Строева, послужила матеріаломъ для изданій Археографической Коммиссін, которыя стали въ сороковыхъ годахъ новымъ, послѣ Карамзина, поворотомъ въ нашей исторіографіи, раскрывши громадный неизвѣстный прежде матеріалъ; въ тоже время, какъ увидимъ, самыя изслѣдованія принимали новое направленіе съ развитіемъ новыхъ требованій историческаго знанія.

Одновременно съ успѣхами политической исторіи, установляв-

шейся Карамзинымъ, возникала отрасль изысканій, объщавшая пролить свъть на исторію племени. Это были изысканія филологическія, впервые съ научной точностью поставленныя Востоковымъ. Небольшое изслъдованіе его (1820 г.) стало эпохой въ славяно-русской филологіи, такъ какъ онъ первый, почти въ одно время съ Гриммомъ, выставилъ историческое начало въ развитія языка и указалъ основные звуковые пункты, отъ которыхъ идетъ различіе славянскихъ наръчій между собою, и подлинныя древнія особенности языка церковно-славянскаго. Филологическая шеола развилась уже позднѣе, въ сороковыхъ годахъ, но основанія положены здѣсь.

Въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ появляются первые труды по собственно-этнографическому изучению русскаго народа, имѣвшіе научное достоинство: собранія пѣсенъ, сказокъ, пословицъ, преданій, описанія нравовъ и обычаевъ, старины, народнаго искусства и т. д. Это были въ особенности труды Снегирева, Сахарова, Терещенка; множество пѣсеннаго и иного этнографическаго матеріала стало появляться въ журналахъ. Съ тридцатыхъ годовъ начались другія собранія, изданныя только впослѣдствіи, какъ сборникъ П. Кирѣевскаго, предпріятіемъ котораго былъ заинтересованъ Пушкинъ; какъ собранія пословицъ и сказокъ Даля, какъ его "Толковый Словарь", изданный имъ въ шестидесятыхъ годовъ, въ концѣ жизни.

Въ эту пору этнографическія изслёдованія исходять уже изъ сознательнаго намъренія изучить въ содержаніи народной поэзіи и преданіяхъ старины истинный характеръ народа, въ его подлинныхъ выраженіяхъ-съ послёдней цёлью воспринять народную стихію въ складъ и интересы общественной жизни. Правда, чувствовалось ЭТО СИУТНО, ВЫДАЖАЛОСЬ ЧАСТО СЪ НАТЯНУТОЮ САНТИМЕНТАЛЬНОСТЬЮ ВЪ мнимо-народномъ вкусѣ тогдашней оффиціальной народности (особливо у Сахарова), съ недостаткомъ критики, но иногда съ немалымъ знаніемъ и искуснымъ объясневіемъ древности (особенно у Снегирева). Вообще, это были еще первыя попытки собиранія, внушенныя развитіемъ исторической науки, романтическимъ интересомъ въ старинѣ и ростомъ общественнаго сознанія. Настоящая научная точка зрвнія на предметь и пріемы изследованія еще далеко не выработана (въ этомъ послѣ помогла западная, особливо нѣмецкая наука); у ревнителей этнографіи попадались поддёльныя, будто бы народныя произведенія (у Сахарова, въ "Запорожской Старинѣ" Срезневскаго), разоблаченныя только въ послѣднее время, хотя вообще понималась уже и объяспялась необходимость изучать произведенія народной поэзіи въ ихъ подлинномъ видь. Но несмотря на молодость дёла, въ нёкоторыхъ случаяхъ оно велось съ замёчательнымъ

умъньенъ и на подкладкъ цълой обдуманной теоріи (труды Петра Киръевскаго).

Къ изучению народа великорусскаго присоединялось ревностное изучение малорусской старины и народности патріотами южнорусскими. Еще около 1820 г. издано было кн. Цертелевымъ первое собраніе малорусскихъ народныхъ пёсенъ; затёмъ слёдовали болёе или исиће богатые и оригинальные сборники Максимовича, Срезневскаго, Метлинскаго; въ сороковыхъ годахъ явилось замёчательное по своему времени сочинение Костомарова "Объ историческомъ значении русской народной поззи" (1843; главнымъ образомъ, однако, малорусской).

Этнографические интересы особенно были усилены новымъ научвыть движениеть, идущимъ также съ тридцатыхъ годовъ, --- начавнимся изученіемъ славянскаго міра, западнаго и южнаго. Учрежденіень въ университетахъ каседръ славянскихъ нарёчій правительство императора Николая, -- какъ ни сурово вообще относилось оно къ умственной жизни общества, - оказало общественной образованности великую услугу, какъ подобную услугу оказало учрежденіе Археографической экспедиціи и комписсіи. Та и другая мёра отвётила на возникавшую потребность; дёло объ археографической экспедиція началось по частной иниціативь, славянскія изученія также начались раньше оффиціальнаго признанія ихъ необходимости (Шишковъ, Востоковъ, Каченовскій, Калайдовичъ, Венелинъ, Срезневскій, Бодянскій). Для основанія славянскихъ казедрь въ университетахъ, въ концѣ 30-хъ годовъ послано было въ славянскія вомли нёсколько иолодыхъ ученыхъ, которые уже дона были отчасти приготовлены въ этому поприщу упомянутымъ этнографическимъ романтизиомъ. Путешествіе развило у нашихъ первыхъ славистовъ этотъ романтизиъ до цълой теоріи, гдъ первобытная арханческая, наивная народность какъ-бы противополагалась искусственной цивилизаціи и ставилась для нея прим'вромъ и руководствомъ. Эта теорія, отчасти близкая къ славянофильству, но во многомъ съ нимъ несогласная, внушена была зрълнщемъ возрожденія славянскихъ народностей; никогда достаточно не объясненная этими первыми славистами въ приивнени къ общественной практикъ, она была туманна, но принесла свою долю пользы: внушала любовь въ народу, учила цёнить народную личность, хотя бы действительное применение этого поучения дало и не тотъ результатъ, вакой предполагали бы первые слависты. Съ этник изученіями, въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ въ русской литератури впервые точно были опредилены этнографическія отношенія русскаго народа въ остальному слаяянству. Эти отношенія, какъ извъстно, обратили на себя вниманіе уже давно; еще съ

31

ХУП-го въка у Крижанича высказана была политическая славянская теорія: онъ помышлялъ о возможности славянскаго союза, даже единства подъ главенствоиъ Россіи. Эта политическая идея, оставшаяся у Крижанича одинокою и неясно мелькавшая потомъ въ теченіе XVIII-го вѣка, въ новѣйщее время, въ новой окраскѣ, повторилась у одного вружка девабристовъ; о ней напоминали политичесвія событія (вавъ освобожденіе Сербін); въ тридцатыхъ годахъ возникали цёлые панславистическіе планы (у Погодина). Другіе могли не дёлить этихъ мечтаній, по крайней мёрё откладывали ихъ на далекое будущее и руководились только интересомъ къ единоплеменнымъ народамъ и помышляли о нравственномъ союзъ; но во всявомъ случав было очевидно, что какое-нибудь здравое следование по этому пути возможно было бы только при ближайшемъ знакомствъ съ этнографическими и историческими отношеніями: непосредственныхъ связей не было, мысль вознивала изъ племенныхъ инстинктовъ; освѣтить ее могло только научное знаніе.

Изученіе славянства чрезвычайно благопріятно под'ействовало и на разработку самой русской этнографіи, - собственно говоря, оно впервые дало ей настоящее основание, указавъ для древнъйшей поры народности ся общеславянскую основу. Явилась возможность сравненія языка; сравненія мисовъ, преданій, поэзін; сравнепія бытовыхъ учрежденій и обычаевъ и, въ концѣ концовъ, опредѣленія общеславянскихъ свойствъ русской народности и ея исключительныхъ особенностей. Съ другой стороны, знакомство съ славянскимъ возрожденіемъ указало прим'връ того благотворнаго действія, какое забота о народности можетъ оказать на національное самосознаніе племенъ, расврывая для нихъ дорогу просв'ященія, поднимая и матеріальныя, и правственныя ихъ силы. Наконецъ, оно открывало для нашихъ ученыхъ литературы западнаго славянства, до тёхъ поръ почти . совершенно у насъ неизвёстныя, но представлявшія уже немало замёчательныхъ трудовъ по славянской древности и этнографіи (Добровскій, Шафарикъ, Копитаръ, Палацкій, Караджичъ и пр.).

Такимъ образомъ, разширеніе научной области все больше разширяло интересы народности въ общественномъ сознаніи; все болѣе раздвигался горизонтъ наблюденій, размножался матеріалъ фактовъ, увеличивалось разнообразіе точекъ зрѣнія, съ которыхъ должно быть изучаемо явленіе столь великое и сложное, какъ народная жизнь и народная сущность. Съ тридцатыхъ годовъ, когда такъ возросла масса историческаго матеріала, возникаютъ первые признаки научнаго движенія, которое развилось позднѣе, въ сороковыхъ годахъ, и ввело новые способы историческаго изслѣдованія. Въ передовыхъ кружкахъ недолгое вліяніе Шеллинговой философіи смѣняется господствонь гегедіанства: это философское направленіе—при всёхъ односторонностяхъ, въ какія впадало у насъ, какъ въ Германіи—имѣло то благотворное вліяніе, что заставляло искать общихъ основаній въ исторін народа или руководящей идеи, объяснять событія народной жизни не одними толкованіями тёснаго прагматизма, но цёлымъ складомъ основной народной сущности. Исторія переставала быть массой случайныхъ лицъ и событій, исполняющихъ ближайшія цёли, а послёдовательнымъ развитіемъ національной идеи. Къ той же эпохѣ относится новый непосредственный притокъ европейской, по преимуществу нёмецкой науки, какъ путемъ литературы, такъ и путемъ прамого вліянія, черезъ новый рядъ молодыхъ ученыхъ, посланныхъ за границу готовиться къ занятію казедръ, въ особенности права и наукъ гуманитарныхъ.

Въ самой Германіи, то было время богатаго развитія историческихъ изученій, и наши ученые усвоивали научные методы или прямо изъ нѣмецкаго университетскаго источника, или изъ открывавшейся передъ ними литературы. Савинын-въ исторіи права, Риттерь-въ географія, Раумеръ, Гервинусъ, Ранке, Лео и пр.-въ политической исторін, Гримпъ-въ исторіи языка, въ народной мисологіи и поэзіи, въ археологія права, Боппъ-въ сравнительномъ язывознанін, имёли у насъ своихъ, иногда непосредственныхъ учениковъ. Свое значительное вліяніе имбла научная литература французская, англійская,--и весь этоть запась новаго знанія отразнися на русскихъ изученіяхъ. Историческое понимание стало многосторонные, чыть когда-нибудь прежде, критика источниковъ достигала замъчательной тонкости, истодъ изслёдованія пріобрёталь точность логической формулы; къ изучению русской старины и народности примёнены были тогда только-что прочно утверждавшіяся новыя науки-сравнительное языкознаніе и сравнительная этнографія.

Появленіе новой школы, опредёленно заявившей себя въ сороковыхъ годахъ и развивающейся до сихъ поръ, стало эпохой въ изученіи русской народности. Это были прежде всего труды Соловьева, Кавелина, Забёлина, Калачова, Неволина, К. Аксакова, Бёляева, Костомарова; въ области языка, мисологіи, народной поэзіи—Срезневскаго, Билярскаго, Каткова; Буслаева, Асанасьева и пр.

Собираніе этнографическаго матеріала приняло въ послёднія десятилётія размёры по истинё грандіозные. Здёсь благотворное вліяніе имёло основаніе Русскаго Географическаго Общества; разрёшеніе его было еще заслугой правительства имп. Николая для общественнаго образованія, какихъ не представили послёдующія времена. Въ устройствё Географическаго Общества главнымъ дёятелемъ былъ Литке, и особливо Надеждинъ; Надеждинъ и его сотоварищи съумёли

HCT. OTHOPP.

8

возбудить интересь въ Обществу, которое вследствие этого и могло установиться въ широко дъйствующее предпріятіе. Общество разослало программы для собиранія всякаго рода этнографическихъ свѣавній, получило массу матеріала, который появлялся въ "Этнографическомъ Сборникъ" и въ періодическихъ изданіяхъ Общества. Рядъ ученыхъ экспедицій, устроенныхъ Обществожъ, далъ замѣча тельные географическіе результаты относительно разныхъ краевъ нашего отечества; цёльная географія Россіи собрана въ богатомъ "Географическомъ Словаръ" П. П. Семенова и его сотрудниковъ, и пр. За послёдніе годы замечательнымъ трудомъ, обязаннымъ Географическому Обществу, были "Труды этнографической экспедиціи въ югозападный край", Чубинскаго, гдъ собранъ богатъйшій этнографическій матеріаль. Общество стало наконець развётвляться: явился Кіевскій, Сибирскій (восточный и западный), Кавказскій, Оренбургскій отаблы, которые вели полезную исстную дбятельность. Изъ нихъ, Кіевскій былъ закрыть правительствомъ въ послёдніе годы минувшаго парствованія, усибвъ въ короткое время заявить себя важными этнографичесвими трудами.

Въ частности, собранія народныхъ пъсенъ явились въ рядъ заивчательныхъ изданій. Таковы-обширный старый сборникъ Кирбевскаго, съ дополненіями, изданный Безсоновымъ; сборники Шейна, пѣсенъ великорусскихъ и бѣлорусскихъ; небольшіе, но любопытные сборники Якушкина, Варенцова; обширный галицко-русскій сборникъ Головацкаго; малорусскія пісни у Чубинскаго, Рудченка, Антоновича и Драгоманова. Множество небольшихъ мъстныхъ собраній появлялось въ изданіяхъ Второго отдёленія Академіи и (еще съ сороковыхъ годовъ) въ журналахъ; дътскія пъсни, Безсонова. Новъйшее времи ознаменовано открытіемъ богатаго запаса еще живого и свѣжаго народнаго эпоса въ одонецкомъ краѣ; это-сборникъ Рыбникова, и въ особенности "Онежскія былины", послёдній, по истинъ монументальный и драгоцённый трудъ Гильфердинга. Сказки были изданы Асанасьевымъ, Худявовымъ и др.; пословицы собраны Снегиревымъ, Буслаевымъ, Далемъ. Литература народныхъ картиновъ была излагаема Снегиревымъ и недавно замъчательнымъ образомъ изучена Д. А. Ровинскимъ.

Въ послёднія десятилётія всё указанныя и другія изученія сдёлали новые обширные успёхи. Мы можемъ здёсь только отмётить труды—по археографія: Срезневскаго, Бодянскаго, Горскаго, Бычкова, Андрея Попова, Тихонравова, Викторова и др.; по языку: Срезневскаго, который между прочимъ составилъ общирный, нынё издаваемый по его бумагамъ, словарь древняго русскаго языка; Буслаева (историческая грамматика русскаго языка), П. Житецкаго

# ОБЩІЙ ОВЗОРЪ.

(труды по исторіи языка южно-русскаго), Соболевскаго, и въ особенности замѣчательныя грамматическія изслѣдованія Потебни; по объасвенію средневѣковой поэзіи: Буслаева, Тихонравова, Кирпичникова, но въ особенности Веселовскаго и Ягича; по исторіи литературы и образованія: Тихоправова, Галахова, Порфирьева, Сухомлинова, Стоюнина, Миллера, Ефремова, Незеленова и др.; по исторіи церкви: Филарета Черниговскаго, митр. Макарія, Знаменскаго, Голубинскаго. Большое развитіе пріобрѣла исторія бытовыхъ учрежденій, гдѣ должно назвать, кромѣ многихъ изъ упомянутыхъ, имена Бѣляева, К. Аксакова, Тюрина, Кавелина, Калачова, Сергѣевича, Пахмана, Чичерина, Ө. Дмитріева и др.; особенное вниманіе изслѣдователей привлекла сельская община и вообще обычное право, обширная литература котораго была описана въ замѣчательномъ трудѣ Евг. Якушкина и пр.

Съ 1850-хъ годовъ въ интересахъ народовъдънія, особливо по языку и народной поэзіи, много работало Второе огдъленіе Академіи наукъ, когда въ это Отдъленіе, образованное изъ бывшей Россійской Академіи, вступилъ Срезневскій. Съ тъхъ поръ и донынъ въ изданіяхъ Второго Отдъленія явилось множество работъ по русской этнографіи, и въ послёднее время въ особенности труды Александра Веселовскаго, составляющіе эпоху въ нашихъ изученіяхъ народной поэзіи, миеологіи, древней письменной и живой народной легенды.

Одновременно со Вторымъ отдѣленіемъ Академіи большую массу матеріала и этнографическихъ изслѣдованій доставило Московское Общество исторіи и древностей, руководимое до второй половины 1870-хъ годовъ Бодянскимъ.

Въ шестидесятыхъ годахъ возникъ новый дѣятельный органъ народныхъ изученій въ московскомъ Обществѣ любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи. Множество полезныхъ работъ сообщаютъ спеціальныя изданія: "Филологическія Записки", издаваемыя въ Воронежѣ Хованскимъ, и "Р. Филологическій Вѣстникъ", Колосова, потомъ Смирнова, въ Варшавѣ. Впослѣдствіи упомянемъ о массѣ матеріала, который появляется въ изданіяхъ провинціальной литературы.

Славянскія изученія въ послёднія десятилётія также принесли большое количество цённыхъ трудовъ, нерёдко важные не только для русской литературы, но и для самого славянства. Эти изученія исходили отъ университетскихъ каседръ или примыкали къ нимъ. Таковы труды: Срезневскаго, П. Лавровскаго, В. Ламанскаго, Макушева, Будиловича; Бодянскаго, Евг. Новикова, А. А. Майкова, Гильфердинга, Котляревскаго, Дринова; Григоровича, Кочубинскаго, П. Ровинскаго и цёлаго ряда молодыхъ славистовъ, какъ Зигель, Брандтъ, Флоринскій, М. Соколовъ и др.

Не будемъ входить въ подробности твхъ изученій, которыя направлены были на экономическое и промышленное состояние народа. Въ прежнее время эти изученія всего чаще исполнялись оффиціально и бюрократическими пріемами; но за послѣднія десятилѣтія, именно съ первой явившейся возможности касаться крипостного вопроса, они стали предметомъ сильнаго общественнаго интереса и съ особенною любовью направились къ изученію собственно крестьянскаго быта, сказываясь и здёсь стремленіемъ къ защитё народнаго интереса. Эта защита-факты которой (съ конца пятидесятыхъ годовъ) будутъ причисляться въ благороднёйшимъ страницамъ русской литературы, когда общество придеть въ дъйствительному самосознанію, въ настоящему разумѣнію національной жизни-была параллелью тому теплому живому участію къ народной жизни, которое раньше обнаруживалось въ изученіяхъ народности, проникало лучшія работы въ этнографіи и, какъ дальше увидимъ, одушевляло также наиболѣе жизненныя произведенія новой поэзіи. Съ этихъ политико-экономическихъ и общественныхъ изученій открывается тоть основной мотивъ, на которомъ донынѣ сосредоточиваются изученія, тревоги и идеалы нашей литературы. Вопросъ слишкомъ труденъ, многосложенъ, притомъ слишкомъ былъ спутанъ и затемненъ реакціей послёднихъ десятилітій, но опыть, часто, въ сожалітнію, слишвоми тяжелый, все больше выясняеть дёло и начинаеть указывать пути, которыми върнъе можетъ быть достигнуто благо народное и общественное: сказываются недостатки крестьянской реформы, и между прочимъ тв, отъ которыхъ предостерегали задолго искренивйшіе изъ приверженцевъ реформы; правдивое изслёдованіе вопроса въ настоящую минуту приходить уже нербдко къ положеніямь, какія выставлялись уже за тридцать лёть тому назадь...

Изъ числа новыхъ изученій упомянемъ, наконецъ, одно, можно сказать, впервые возникшее съ конца пятидесятыхъ годовъ, когда улучшившееся положеніе печати дало нёкоторую возможность высказываться общественному мнёнію и научному изысканію. Это — мзученіе раскола. До пятидесятыхъ годовъ, оно было, собственно говоря, недоступно литературё. Въ печати могъ находить мёсто только взглядъ, господствовавшій въ администраціи свётской и церковной, а для нихъ расколъ былъ только предметъ неустаннаго гоненія. Здёсь вполнѣ держалась точка зрѣнія XVII столѣтія: расколъ былъ лжеученіе; церковь осуждала и проклинала его. Свётское правительство "изучало" его оффиціально, черезъ людей съ "особыми порученіями", "совершенно секретно", изучало какъ изучаетъ обвинитель, стараясь

# общій обзоръ.

разузнать распространение зла и его степени, розыскать главныхъ зачинщивовъ и пособнивовъ, чтобы потомъ опредѣлить соотвѣтственныя кары и ибры предупрежденія и пресбченія. Церковное изученіе было чисто обличительное. Изучение критическое и свободное не существовало. Когда оно стало, наконецъ, нъсколько возможно, въ литературь тотчасъ высказалось иное отношение къ предмету. Во-первыхъ, точка зрвнія историческая выясняла, что въ условіяхъ своего возникновенія расколь не быль вовсе такимь злонамфреннымь преступленіемъ, какимъ по преданію понимала его іерархія и за ней свётская власть, что онъ былъ естественнымъ порожденіемъ времени, во иногомъ былъ дниствительно въренъ "старой върв" и "обряду" XVI--XVII стоявтій, во многомъ былъ следствіемъ скудости просвещения, которымъ московская Россія вообще не была богата, не по винѣ народа;-словомъ, эта точка зрѣнія уже вносила историческое объяснение и примирение. Другая точка зрѣнія вносила это примиреніе съ иной стороны: образованіе научало вѣротерпимости, указывало общественный вредъ и неразумность преслёдованія современнаго раскола за его двухъ-вѣковсе преданіе, указывало правственную неприглядность положенія вещей, гдё административное подавленіе раскола сводилось на грубые поборы низшихъ полицейскихъ чиновниковъ и духовенства съ раскольничьяго населения, на отлучение отъ общественной жизни людей, часто совершенно безобидныхъ, трезвыхъ и трудолюбивыхъ. Эта точка зренія видела, что въ результать преследованія получалось только то, что съ одной стороны угнетались люди за искреннюю вёру, съ другой --- въ большинствѣ случаевъ интересъ церкви (если уже былъ этотъ интересъ въ преслѣдованін) продавался за взятки, извѣстныя всѣмъ кромѣ правительства,---и не могла считать такихъ явленій полезными ии для правительства, ни для церкви. Наконецъ, для объихъ упомянутыхъ точевъ зрѣнія послѣдователи раскола были тотъ же русскій подлинный народъ и притъснение его было тяжело по чувству "народности", которая въ это же время была провозглашаема оффипіально.

Обличительная церковная литература противъ раскола, начавшись въ XVII столётів, продолжалась почти неизмённо до послёдняго времени. Въ "секретной" литературё свётской, т.-е. чиновнической, извёстны сочиненія Надеждина, Даля на службё по министерству внутреннихъ дёлъ; въ томъ же "секретномъ" періодё изучалъ расколъ Мельниковъ, который съ такимъ успёхомъ въ публикё изобракаетъ его въ поэтизированныхъ картинахъ впослёдствіи. Въ числё новъйшихъ обличителей особенно дёятеленъ г. Субботинъ, сообщавшій, впрочемъ, много фактическихъ данныхъ. Обличеніе, доходившее до скандала и, какъ говорили, до шантажа, имѣло представителя въ Θ. Ливановѣ. Съ другой стороны, образовалась уже тенерь весьма общирная литература безпристрастныхъ историческихъ изслѣдованій начиная съ книги Щапова (1857) и до сочиненій Пругавина, Θедосѣевца и проч., гдѣ расколъ разсматривается, внѣ обличительнаго богословія, какъ широкое историческое явленіе народной жизни, старой и новѣйшей, какъ явленіе, развивающееся до сей поры и представляющее въ этомъ развитіи многія любопытныя, здоровыя и привлекательныя черты чисто-русскаго національнаго характера. Нѣкоторые изъ новѣйшихъ изслѣдователей, защищая историческую и человѣчную сторону раскола, доходили наконецъ и до преувеличеннаго оптимизма... Въ началѣ шестидесятыхъ годовъ впервые издано было нѣсколько сочиненій раскольничьей литературы, имѣющихъ историческое значеніе.

Вопросъ о вёротернимости относительно раскола возникаеть нынё не въ первый разъ. Бывали примъры, что тягость преслъдованія сиягчалась; старообрядцы находили заступниковъ можду сильными людьми, съ помощью которыхъ получали нёкоторую льготу. Въ саможъ обществъ пробуждалось если не сочувствіе, то болье мягкое отношеніе въ этой ревности въ своихъ религіозныхъ убъжденіяхъ; мистики конца прошлаго въка относились сочувственно въ мистическимъ сектамъ раскола; въ первые годы царствованія императора Александра I положение раскола нёсколько улучшилось. Но все это были отдёльныя счастливыя случайности; въ царствованіе императора Николая всякія облегченія прекратились; общество не знало дёль раскола, и еслибь знало, не могло осмёлиться о нихъ говорить. Въ настоящее время вопросъ вѣротернимости становится болѣе и болье живымь общественнымь интересомь и выясняется въ публицистической литературѣ-въ пользу примиренія старой церковной вражды, уничтоженія "раскола" въ смыслѣ народно-общественномъ и государственномъ.

Этоть длинный рядъ разнообразныхъ изученій народа, исходнымъ пунктомъ которыхъ было время Петра Великаго, указываетъ ясно всякому безпристрастному наблюдателю, что реформа, направившая умы подобнымъ образомъ, именно была обнаруженіемъ глубокой народной потребности, что она не отрываля отъ народа, когда естественнымъ и тотчасъ явившимся слѣдствіемъ ея было обращеніе къ народу и изученіе его, столь широкое и разнообразное, о какомъ понятія не имѣла московская Россія. Въ наукѣ, которая впервые при реформѣ получила право гражданства, искали во-первыхъ реальнаго знанія, необходимаго для насущныхъ потребностей общества и

## общий обзоръ.

государства, во-вторыхъ идеальнаго содержанія, разширенія понятій о природ'в и челов'як'я; къ этому тотчасъ примкнуло стремленіе приложить научныя знанія къ ближайшему сознательному изученію народа и къ его пользамъ.

Обращансь въ литературъ собственно, т.-е. въ содержанию нашей позвін, или того, что замбияло позвію, увидимъ явленіе, совершенно вараллельное тому, что видёли въ развитіи научной образованности. Мысль о народ'я, какъ основной стихіи государства, ради которой само государство существуеть, возникаеть съ первыхъ шаговъ новой литературы, и чёмъ дальше, тёмъ становится яснёе, реальнёе, шире; литература подходить все ближе въ народной жизни, ся содержанию и языку. Формы литературы были заимствованныя, какъ и формы научнаго знанія, потому что своихъ не было: старая литература не выработала формъ для подобнаго содержанія и для личнаго поэтическаго творчества, но извѣстно теперь, что стремленіе усвонть ихъ предшествовало Петровскому времени,-его можно замътить еще въ XVII въкъ. Взяты были эти формы не у какого-нибудь одного народа (у "нёмцевъ"), какъ подражаніе; онѣ приняты были какъ формы общеевропейскія, которыя въ самой Европъ были наслёдіень оть классическаго міра и прочно установились только съ зиохи Возрожденія. Кантемирь береть форму у Буало, но и у Горація и Ювенала-изъ того же античнаго источника, изъ котораго червали и литературы новой Европы.

Со временъ Цетра литература приняда тотчасъ совсѣмъ иной складъ содержанія, чёмъ было прежде. Какъ извёстно, самъ Петръ заботнися о переводѣ на русскій языкъ книгъ по исторіи, подитикѣ и другимъ общеполезнымъ предметамъ; люди его школы: извёстный Брюсъ, князь Дм. Мих. Голицынъ, Кантемиръ, Андрей Матвеевъ, Савва Рагузинскій, заказывали переводы или переводили сами иного сапитальныхъ сочиненій стараго и нов'йшаго времени, и въ числѣ ихъ много книгъ именно политическихъ. Такъ были переведены въ ть годы вниги: Гуго Гроція, Юста Липсія, Слейдана, Баронія, Пуффендорфа и т. д.; наконецъ и "Книга мірозрвнія" Гюйгенса, гдъ налагалась система Коперника, которая въ древней Россіи была бы осуждена какъ злёйшая сресь. Не всё эти книги были напечатаны, иногія нов нихъ оставались въ употребленіи частнаго кружка людей съ серьёзною любознательностью, но онв свидвтельствують твиъ не иенве о наступившемъ новомъ направления умственныхъ потребностей и запросовъ. Извёстно далёе, что Петръ и по русскимъ дёламъ желалъ распространять политическія понятія и знанія. Проповідники временъ Петра, его приверженцы, были публицисты, объаснявшіе и защищавшіе реформу съ церковной каседры, которая и

заговорила тогда послё многовёкового молчанія; "Духовный Регламенть", принисываемый Өсофану, но составляющій также (въ неизвестной пока степени) трудъ самого Петра, въ некоторыхъ своихъ частяхъ есть настоящая публицистика съ характерными, чисто литературными эпизодами. Это было очень ново и, разумвется, дюбопытно для русскаго общества и-что мало обыкновенно вамвчается -эта забота Петра Великаго о воспитании политическихъ понятий отразилась потомъ на содержаніи развивавшейся литературы. Первые писатели, настоящимъ образомъ начинавшіе литературу ХУШ в., и ихъ преемники постоянно уже затрогиваютъ эту тему-національный политическій вопросъ. Онъ долго еще возвращался въ литературѣ въ видѣ защиты и прославленія реформы, какъ великаго дѣла, давшаго истинное направление всей національной жизни, ---и это было естественно: для большой массы все еще казалось, что въ старину было лучше, и надо было защищать просвещение, а кроме того, следовавшее за правленіемъ Петра время слишкомъ часто отставало отъ великаго примъра и объ этомъ примъръ полезно было напоминать. Правда, уже всворъ эти разсуждения стали впадать въ рутинные панегирики и стихотворную лесть передъ каждой предержащей властью, --- какова бы она ни была, --- но осталось внимание въ политическому положению народа, и изъ столкновения мнѣній малопо-малу развивалась способность въ серьёзной критикѣ общественныхъ явлъ.

Новыя идеи, явившіяся въ обществѣ изъ запаса европейскихъ знаній, требовали новаго литературнаго языка, потому что старый внижный языкъ, кромѣ того, что не былъ языкомъ живой рѣчи, не имвлъ ни достаточнаго запаса словъ для выраженія предметовъ новаго знанія, ни стилистическаго строя, достаточно выработаннаго для передачи болёе тонкихъ оборотовъ мысли. Это преобразование языка было великимъ, еще мало оцвняемымъ двигателемъ напіональнаго сознанія, выражавшагося въ литературѣ. Оно вцервые выводило литературу изъ прежней условной области въ реальную среду жизни и доставляло образовательнымъ идеямъ простое и близкое выраженіе. Понятно, что это совершилось не вдругъ; но самый языкъ Истровскаго времени, искусственный и необработанный, испещренный иностранными словами, повидимому, столь уродливый, въ сущности былъ все-тави выше гладкаго цервовно-славянскаго стиля лучшихъ церковныхъ писателей XVII въка,-потому что построенъ былъ на живой ръчи. Языкъ перваго стихотворенія, присланнаго Ломоносовымъ (какъ нарочно, изъ-за границы), поразилъ какъ что-то неслыханное и вибстб прекрасное: это именно было впечатление живого языка, явившагося въ книгъ съ изящной формой, на какур

онъ былъ способенъ, но которой раньше онъ еще никогда не полу-

Съ успѣхами книжнаго образованія литературный языкъ все совершенствовался въ одномъ направления: каждый первостепенный писатель отм'ячаль новый шагь въ сближению съ языкомь общества и народа. Послѣ Ломоносова, Державинъ и фонъ-Визинъ, Крыловъ, Карамзинъ, Жуковскій отврывали своими произведеніями новыя эпохи въ исторіи литературнаго языка; онъ становился съ каждымъ поколѣніемъ все ярче, живѣе, богаче, подвижнѣе, и въ произведеніяхъ Пушкина наша литература пріобрёла первостепенные образцы. которые донынь, черезъ полстольтія (и даже больше) остаются свьжими, сохранившими для насъ все свое изящество -признакъ, что итература достигла въ языкѣ основнаго тона, схватила его народный сыздъ. Поздивния литература разработываеть уже подробности, обогашаеть литературный языкъ еще неизученнымъ раньше матеріаломъ народной рѣчи, продолжаеть его стилистическую и эстетическую обработку, разширяеть для научныхъ пёлей. Таково, въ этомъ отношения, значение писателей послё-пушкинскаго времени: Гоголя, Тургенева, Неврасова, Льва Толстого, новой плеяды писателей, посвящающихъ свой трудъ изучению и изображению народнаго быта и, наконецъ, писателей въ области науки.

То же стремленіе къ изученію и воспроизведенію народнаго, какое мы видѣли въ научномъ движеніи и въ исторіи литературнаго языка, находимъ, наконецъ, и въ содержаніи поэтической литературы.

И здѣсь литература пришла къ народному не вдругъ, и это было понятно. Новая литература, которая явилась прежде всего изъ потребностей научнаго и практическаго знанія и затвиз естественно распространилась на область общественно-образовательную и поэтическую, въ своихъ европейскихъ образцахъ увидёла совсёмъ незнаконыя раньше иден и новыя формы; а главное, мысль о собственно народной стихія была еще слишковъ далека, и въ первое время трудъ литературы былъ употребленъ на то, чтобы усвоить эти формы, воспринять идеи тогдашней образованности, найти для нихъ выражение на русскомъ языкъ, на которомъ онъ дотолъ были неизвъстны. Шисатели XVIII-го въка гордились сами, и другіе ставили имъ въ заслугу, что одинъ написалъ первыя трагедія, другой — комедія, третій оды, четвертый быль первымь баснописцемь и т. д. Это была первая необходимая школа начинавшейся литературы. Далбе, западная **литература — в**ъ тѣхъ сторонахъ своихъ, которыя дѣйствовали у насъ-занята была общини философскими вопросами, критикой нравственныхъ идей, отвлеченными вопросами о человѣческомъ обще-

Å

ствѣ, и все это весьма естественно занимало первыхъ образованныхъ людей новаго общества, — хотя, конечно, въ весьма укороченномъ видѣ. Свой собственный вопросъ для русской литературы состоялъ, какъ мы видѣли, въ защитѣ реформы, т.-е. въ защитѣ той новой образованности, которой она открывала путь: народившаяся личная поэзія высказывала прежде всего идеалы не столько общественные или народные, сколько именно государственные, надежды на просвѣщеніе и величіе націи, на ея политическое могущество, и затѣмъ надежды, что она будетъ имѣть собственныхъ Платоновъ и Невтоновъ. Но у Ломоносова является уже глубокая забота о массахъ "россійскаго народа" собственно. Ломоносовъ былъ человѣкъ перваго послѣ-Цетровскаго поколѣнія. Въ шестидесятыхъ годахъ прошлаго столѣтія завершалась его дѣятельность, и идея о "россійскомъ народѣ", именно объ его массахъ, продолжается въ сочиненіяхъ Новикова.

Косвеннымъ образомъ мысль о народѣ питала и та область литературы, которая посвящена была интересамъ образованнаго (по преимуществу дворянскаго) класса. Эта литература, во вкусѣ XVIII-го вѣка любившая нравоученіе, старалась смягчать нравы, внушать обязанности къ обществу и дѣйствительно въ этомъ успѣвала. Малопо-малу, несмотря на все господство крѣпостного права, нравственныя идеи философіи прошлаго вѣка оказывали вліяніе на умы: были люди, которые серьезно задавали себѣ вопросы объ "обязанностяхъ человѣка и гражданина", и въ послѣдней перспективѣ этихъ обязанностей, еще при Екатеринѣ, возникала мысль объ освобожденіи врестьянъ. Въ книгѣ Радищева теоретическія разсужденія перемежаются картинами изъ крестьянскаго быта, смыслъ которыхъ ясенъ.

Народъ начинаетъ тогда же привлекать литературу съ другой стороны. Въ то время, когда нёкоторые любители сочли нужнымъ собирать народную поэзію, являются попытки передавать ее въ новой форм'в на народный ладъ (наприм'връ, у Карамзина), вводить въ поэзію черты пароднаго быта (какъ у Державина), поддѣлываться подъ тонъ народныхъ сказовъ (у Чулкова), брать цёликомъ народнобытовой матеріалъ для драматическихъ пьесъ (у Аблесимова) и проч. Народное не получало еще полнаго права въ литературъ, ни какъ предметь, ни какъ форма; все еще полагалось и по старымъ реторикамъ, и по псевдо-классической манеръ прошлаго въка, что оно принадлежить къ "низвому слогу", тогда какъ литература стремилась въ особенности въ "высокому"; народное считалось умъстнымъ въ поэзіи шутливой и въ комедіи (которыя сами по себѣ допускали извёстную вольность), въ идилліи и эклоге, где русскій воображаемый пастушовъ могъ съ успёхомъ замёнить такого же воображаемаго Дафииса и Титира;---но уже возникновение народныхъ этнографическихъ изученій показывало, что готовится иное воззрѣніе; сиутно чувствовалось, что именно въ народномъ хранится что-то необходниюе для правственной жизни общества и для самой литературы.

Сантиментальная школа сдёлала шагъ въ этомъ направленія. Съ романтизмомъ въ литературныхъ взглядахъ произошелъ цёлый перевороть, сильно поднявшій и роль народнаго элемента. Съ внѣшней стороны, романтизиъ уже вскоръ вытъснилъ натянутыя и жеманныя формы псевдо-классическія и тёмъ даль просторь для новаго элемента, искавшаго мъста въ литературъ. Со стороны содержанія романтизыть, хотя большею частію смутно понимаемый самими нашими романтиками, черпавшими его изъ трехъ разныхъ европейскихъ источниковъ, давалъ, однако, совсёмъ иное настроеніе и складъ поэзіи; онъ разширялъ поэтическую область и вносиль въ нее много такого, что могло бы привести въ негодование классика, и именно, гоняясь за легендарнымъ и чудеснымъ, онъ входилъ въ народное чудесное и вообще въ народный быть: тамъ онъ находилъ желаемую оригинальность, простоту и новость красокъ, такъ непохожія на монотонную натанутость псевдо-классицизма и т. д. Новое направление очень помогло выработкѣ легкой свободной формы, при которой въ свою очередь становилось легче овладбвать новымъ матеріаломъ.

Произведенія Жуковскаго были уже большимъ шагомъ послѣ Карамзина. Пушкинъ, какъ мы замёчали выше, овладъваетъ съ великниъ мастерствоиъ народною формой и содержаніемъ (съ нѣкоторыхъ его сторонъ); его деятельность стала переломомъ въ развити нашей литературы. Съ Пушкина, -- литературныя идеи котораго опять интались западными источниками, --- начинаются впервые правдввыя, хотя на первое время, конечно, неполныл, изображенія народной жизни. Гоголь, воспитанный на впечатлёніяхъ народнаго быта своей роднны и воспринявшій наслідіе Пушкина, выполниль этоть литературный переломъ глубовой истиной своихъ изображеній; и правдивость этого реализиа, которая донынѣ остается обязательной для русскаго писателя, существенно помогла върному усвоению народнаго содержанія. Однимъ изъ первыхъ писателей, въ которомъ удивлялись умѣнью схватывать черты народной жизни и языка, быль этнографъ Даль; у него было действительно общирное знаніе народнаго языка и обычая, но онъ не оказалъ большого вліянія въ литературѣ, потому что въ содержании разсказовъ ограничивался анекдотически занимательнымъ и не проникалъ нь наиболье серьезпыя стороны быта, воторыя тогда были еще закрыты отъ литературы. Въ новомъ поволёнін писателей, которые были школой Пушкина и Гоголя, отношеніе въ народному быту опредбляется ясно. Уже Лермонтовъ, въ

великольпной песне о купце Калашникове, даль образчивь глубокаго мастерства въ изложении народно-поэтической темы. У Тургенева, Некрасова, Григоровича, Писемскаго, потомъ у Потёхниа и др. является рядъ замёчательныхъ изображеній народной жизни, пропикнутыху сознательными сочувствіями въ народу и внимательнымъ изученіемъ. Произведенія этихъ "людей сорововыхъ годовъ" шли въ параллель съ общественными стремленіями другихъ писателей той же шволы-вритивовъ и публицистовъ; со стороны своего общественнаго смысла, онѣ возникали отчасти подъ несомнѣннымъ вліяніемъ тогдашней западной литературы, и твмъ не мензе еще не было въ нашей литературѣ поры, когда бы съ такою очевидностью высказались сочувствія образованнаго слоя къ интересанъ народной нассы, стремление защищать ся права, поднять се изъ матеріальнаго и нравственнаго униженія и порабощенія, и когда бы съ такимъ успѣхомъ усвоено было искусство литературнаго изображенія народной жизни. Произведенія названныхъ и другихъ писателей были для литературы великимъ пріобрѣтеніемъ, важнымъ не только по художественному, но и по воспитательному значенію для общества. Онъ предваряли эпоху освобожденія врестьянъ и въ своей области достойнымъ образомъ послужили великому дълу...

Действовавшее потомъ поколение писателей продолжало трудъ этихъ предшественниковъ. Оно воспиталось подъ вліяніемъ общественнаго и литературнаго оживленія конца натидесятыхъ и начала шестидесятыхъ годовъ, и его дѣятельность займетъ любопытную страницу въ исторіи русской литературы. Эти писатели-Рішетниковь. В. Слёпцовъ, Левитовъ, Глёбъ Успенскій, Златовратскій, Наумовъ, Назарьевъ, Нефедовъ и много другихъ-посвятили себя исключительно изученію народной жизни и дали рядъ произведеній различной художественной цёны, но рисующихъ съ небывалою до сихъ поръ правдивостью и наглядностью народный быть. Видимо, народъ и его жизнь----господствующая мысль образованнаго класса, представляемаго литературой; и въ самомъ дёлё, довольно самаго б'вглаго обзора современной литературы, чтобы увидёть, что вопросъ о народе есть всеобщая дума, идеалъ и забота. Всюду одинъ глубокій и тревожный вопросъ: имъ по преимуществу занята поэтическая дѣятельность современной литературы; имъ занята публицистика, земскія экономическія изысканія; ему посвящены историческія и этнографическія изслёдованія. Въ этой массё современныхъ изображеній народная жизнь проходить передъ нами ръдко, въ свътлыхъ картинахъ, которыхъ въ сожалёнію мало даеть дёйствительность, а чаще въ печальныхъ чертахъ его тягостей, и иногда, наконецъ, въ мрачныхъ до

45

трагизма вопросахъ объ отношеніяхъ этого народа къ обществу и государству.

Мы не упоминали до сихъ поръ о томъ, какую роль играли въ литературномъ развити народнаго интереса славянофилы.

Послёдователи этой школы обыкновенно приписывають именно ей великую заслугу въ возбуждении самаго вопроса и въ объяснения основного характера русской народности, словомъ, въ славянофилахъ видать главнёйшихъ и даже исключительныхъ представителей этого движения.

Предшествующее изложение можеть достаточно указать, что это вовсе не такъ, что начало движенія восходить къ писателямъ ХVПІ вѣка, и съ тѣхъ поръ постепенно развивалось. Славянофильская школа нибла свою роль въ развитін народныхъ изученій, но далеко не столь обширную, какъ говорять ея приверженцы. Школа есть произведение тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ, и ея первые тезисы, какъ и у ея тогдашнихъ противниковъ, выросли изъ примѣненія въ нашему паціонально-историческому вопросу — нѣмецкой философіи. Школа заняла м'есто въ литературѣ, когда нъсколько даровитыхъ ся представителей выставили свою теорію, доведенную до послъдняго предъла исвлючительности. Крайность, высказанная рёзко и, у нёкоторыхъ писателей шкоды, съ бодьшинъ талантонъ, вызвала ожесточенные споры, которые повели къ новымъ изслёдованіять спорныхъ пунктовъ исторіи и народнаго быта. Въ этомъ возбужденін была большая заслуга славянофильства. Но утверждать, что именно оно внушило даже своимъ противникамъ интересъ къ народнымъ изученіямъ и сочувствіямъ есть только историческій недосмотръ. У такъ-называемыхъ "западниковъ", развитие ихъ народнаго интереса идеть оть Ломоносова, Новикова, Радищева, декабристовъ, Пушкина, Гоголя, отъ вліяній европейской литературы; люди "сороковыхъ годовъ", столько враждовавшіе съ славянофилами, какъ выше указано, самымъ яснымъ образомъ въ своихъ произведеніяхъ выразили глубовія народныя сочувствія. Эти сочувствія были въ воздухв, воспринимались и развивались какъ завёть прежняго развитія, внушались множествомъ вліяній современной жизни, и славянофильская икола, напротивъ, не дала ничего, подобнаго тому богатому литературному развитію, какое представляется съ 40-хъ годовъ въ дѣятельности другой стороны, вызывавшей въ нихъ такую вражду. Откуда же спорь двухъ партій, тянущійся до настоящей минуты? Оттуда именно, что исходные пункты были различны. Различны были и результаты. Славянофильство съ самаго начала приняло свладъ мистическо-консервативный, ихъ противники-реально-прогрессивный.

Славянофильство, вслёдствіе внёшенхъ и личвыхъ условій своего развитія, получило своеобразный характерь, очень сложный, -- но дялево не такой, чтобы оно могло считаться сполна представительствомъ народности. Не всё черты школы принадлежали каждому изъ ея представителей, но въ цёломъ школа носила на собъ отпечатокъ условій своего происхожденія: она образовалась въ средѣ барства, довольно независимаго, чтобы не войти въ служебную колею Николаевскихъ временъ; по своему образованию и воспринятымъ теоретическимъ понятіямъ, она очутилась въ извёстной оппозиціи съ тогдашними чиновническими властями, которымъ не нравились и казались подоврительны всякія, равно восточныя и западныя, проявленія самобытнаго общественнаго чувства; но въ то же время она стояла въ извёстномъ барскомъ отношения къ народу, которому давала себя въ истолкователи и представители: состоя изъ иосквичей, она отличалась врайнимъ московскимъ партикуляризмомъ, и накипёвшее недовольство "порфироносной вдовы" отплачивала ненавистью въ Петербургу; толчокъ и основанія въ философскому установленію своего ученія школа получила изъ гегелевской философіи, которая въ тѣ годы имѣла вообще большое вліяніе въ передовомъ литературномъ кружкѣ; и затѣмъ школа усвоила себѣ археологическіе идеалы, которыхъ, по-правдѣ, некуда приложить въ настоящей политической жизни и къ которымъ искренно былъ привязанъ развѣ одинъ Константинъ Аксаковъ, идеалисть и мечтатель, и заявляла сочувствія въ современной бытовой народности, которыя сознательно принималь, быть можеть, одинь только Петрь Кирбевскій; многіе другіе изъ славянофиловъ знали и любили народъ не больше, чёмъ многіе изъ "западниковъ". Такимъ образомъ, школа представне какое-нибудь непосредственное откровение народности, ляеть произшедшее отъ мистическаго наитія народнаго духа, а сложность разнаго рода источниковъ, иногда народу совсёмъ чужихъ; отсюда возможно было то явленіе, которое въ тайнѣ смущало многихъ, искренно ей върившихъ, напр., что кн. Черкасскій, одинъ изъ столповъ школы, былъ въ то же время самымъ сухимъ и рѣзвимъ бюрократомъ, что газета "Русь" свободолюбіе и народолюбіе старой школы могла мирить съ такою же бюрократическою наклонностью командовать народною жизнью, съ порядочнымъ общественнымъ обскурантизмомъ. Въ прежнее время крайняя несвобода нашей печати побуждала многихъ преувеличивать цёну оппозиціонныхъ заявленій шволы; потомъ, когда внёшнее положеніе школы бывало вполнё благопріятно, становилось ясно, что ея старая теорія была идеалистической фантазіей, совершенно непримѣнимой въ жизни, а въ рукахъ своего последняго главы школа забывала даже свое прошедшее; "Русь"

нногда мало чёмъ отличалась отъ "Московскихъ Вёдомостей". Школа не оставила примыхъ продолжателей; у тёхъ, кто выдаетъ себя за преемниковъ ея заслуги, именемъ народа можетъ приврываться недвусмысленный обскурантизмъ и сомнительное народолюбіе; ихъ противники не дёлаютъ изъ народа ни ширмы, ни идола, но указываютъ на самыя дёйствительныя тягости его положенія, матеріальнаго и нравственнаго, и думаютъ, что если желать, чтобы "народъ" былъ рёшающимъ принципомъ, онъ долженъ сначала выйти изъ покрывающей его темноты, и путь къ этому—не мистика, и возвращеніе "домой", а общественная свобода и просвёщеніе.

Безпристрастная исторія нашей общественной образованности нослё Петра должна будеть сказать, что эта образованность была не только не изибной, но, напротивъ, постояннымъ и успёшнымъ стремленіемъ къ народу, къ сознательному единенію съ нимъ въ общей нравственно-общественной двятельности и просвещении. Истиннаго "единства" не знала и старая Россія: единство тёхъ временъ было единство безсознательной патріархальности, уже тогда отживавшей свой исторический періодъ; новая образованность искала единства сознательнаго, какое дается просв'ящениемъ и участиемъ въ улучшению быта народныхъ массъ, матеріальнаго и правственнаго. Петровская реформа была первымъ рѣшительнымъ шагомъ на этомъ пути; самый путь быль уже намёчень предъидущей исторіей: дальнъйщее развитіе русскаго народа было немыслимо безъ усвоенія существовавшей образованности, но первыя попытки были слабы, тесны, боязливы; Петръ повелъ дёло съ чрезвычайной сидой, даже насиліенъ, которыя явились какъ мёрка созрёвшей потребности. Эта нотребность не всёми, чувствовалась, и вслёдствіе вёкового застоя введение иноземной науки многими встрёчено съ предубъжденіемъ, даже ненавистью; но болёв приготовленная часть общества примкнула въ реформъ съ восторженными сочувствіями и въ геніальной личности преобразователя, и въ самому дълу. Довазательствоиъ того, что сочувствія были искреннія, что въ нихъ сказывалось действительно чувство глубокой національной необходимости, служать всё дальнёйшіе успёхи образованія и литературы. Давно уже не было настойчивыхъ требованій власти; преемниви Петра продолжали дело его вяло, часто только по необходимости, чтобы не уронить своего достоянства, отставая отъ славнаго преданія; государство ограничивало дёло образованія цёлями вазенной надобности, и не разъ сурово напоминало, что не хочетъ знать широкихъ требованій мысли и знанія, - словомъ, чистый интересъ науки и обра-

ł

T

зованія мало находель поддержви, а иногда встрвчаль уже и прямой отнорь со стороны всемогущей власти; не мало предстояло бороться съ восностью большинства даже верхнаго слоя общества; и несмотря на все это, образованіе росло не только числомъ людей, принимавшихъ извѣстное просвѣщеніе, но и серьезностью содержанія. Образованіе стало заботой общества, а государство нер'я во оставалось въ ней равнолушно, бывало и прямо враждебно: такъ, съ первыхъ десятиаттій нынъшняго въка, когда было основано нъсколько новыхъ университетовъ, правительство заподозрѣвало ихъ науку (скромное повтореніе западной и немногія попытки своей), и съ тёхъ поръ университеты никогда не подьзовались особымъ расподожениемъ власти. Науку двигали и одушевляли общественныя силы. Правда, государство все-таки, для подготовки служилаго сословія, доставляло необходимъйшія матеріальныя средства-основаніемъ школъ и т. п., но въ нихъ не было мъста для свободпой науки, и ся идся сохранилась и развилась только благодаря укрѣпившимся научнымъ потребностямъ общества. Такимъ же образомъ, литература, особенно въ послёднее время, была чисто созданіемъ общественной силы; государство держало только надъ нею цензурную опеку, и какимъ тяжвимъ, часто невыносимымъ бременемъ была эта опека-извъстно достаточно. Темъ больше была заслуга литературы, которая среди бюровратическихъ помѣхъ, успѣла выростить и сберечь свои лучшіе илеалы.

Исторія нашей образованности была чрезвычайно сложна, какъ и естественно было ожидать на переходъ народа отъ патріархальнодеспотическаго московскаго царства въ государству новъйшаго склада, оть невѣжества въ какому бы ни было, но образованію; притомъ государство, которое на первый разъ явилось намъ образцомъ, было извѣстное "полицейское государство"... Все это должно было перебродить въ русскожъ обществъ, и это брожение отразилось множествомъ странныхъ явленій, увлеченій, ошибокъ, нелёпой подражательности, грубости понятій и т. л. Оттого въ самой литературѣ всегда была особенно сильна навловность къ сатирѣ, оть сатиры внижной до самой реальной, отъ временъ Кантемира до Салтыкова, --- наклонность къ такъ называемому отрицанию. Но за всёмъ тёмъ, въ образованности нашей съ самаго начала явились и донынѣ пеотступно развиваются стороны вполнѣ положительныя: въ общихъ понятіяхъ --постоянно укрѣплявшееся усвоеніе научнаго знанія, во внутренней общественной жизни-укрѣплявшееся сознаніе народнаго интереса. Это послъднее прошло различныя степени, начиная отъ слабаго пониманія этого интереса, поглощеннаго государствомъ, и отъ полной почти невозможности заявить самый вопросъ; оно прошло потомъ

### ОБЩИЙ ОБЗОРЪ.

разныя болье или менье узвія, даже фальшивыя точки зранія, напр., вогда знали только панегирики "доблестянъ" русскаго народа и восхищались добродътелями Фрола Силина, или когда любили разсказывать о талантахъ "простого русскаго мужичка", объ его "сметкъ", двлающей ненужною школу, и т. п., или поддвлывали русскую народность въ тонѣ чувствительно-патріархальномъ, обскурантно-мистическомъ и т. д.; и наконецъ, въ наше время, съ начатымъ разрѣшеніемъ главнѣйшей тягости, лежавшей на народѣ, приходить къ постановкѣ народнаго вопроса въ его дѣйствительномъ смыслѣ.

Было время, когда подъ напоромъ этихъ влеченій общества былъ оффиціально заявленъ принципъ "народности"... Это заявленіе имъло свое долю правственнаго вліянія, ставя хотя неясную цёль однимъ, воздерживая грубый эгоизмъ другихъ; но, заявление различнымъ образомъ само себѣ противорѣчило: начало "народности"--въ крѣпостной формѣ, было внутреннимъ противорѣчіемъ, и дѣйствительно вязалось съ самыми грубыми его исваженіями. "Народъ" этой точки зрвнія быль-начто въ рода театральныхъ пейзанъ, стоящихъ на задненъ планъ въ разноцвътныхъ костюмахъ, какъ фонъ для картины съ маркизами на первомъ планѣ, поющихъ пѣсни простодушнаго веселія и преданности; за кулисами съ этими пейзанами имѣли дело бурмистры и становые. Многимъ мнимымъ представителямъ народа и теперь хотёлось бы такого или подобнаго порядка вещей. но врестьянская реформа и сопровождавшій ее рость общественнаго сознанія произвели иную точку зрёнія. "Народъ", въ отдёльности оть "общества" (или оть "сословія"), есть наибольшая масса цёлой націн; это—не малолётніе, которыхъ всегда слёдуеть водить на помочахъ; имя народа никакъ не вывѣска того оракула, вмѣсто котораго, какъ въ извъстной баснъ, говорилъ спрятавшійся за истукана ловкій шарлатанъ; "народъ"---это такіе же люди, какъ "общество", люди христіански намъ равные; по освободившему ихъ законуне рабы, а граждане; экономически-несущіе на себ' главную государственную тяготу, своими трудами доставляющие средства государству и обществу, но донынъ врайне неустроенные, слишкомъ часто бъдствующіе и имъющіе все право на помощь и заботу для своего матеріальнаго обезпеченія и для своего просв'ященія. Народное благовысшая цёль и критеріумъ государственной и общественной дёятельности; но чтобы можно было сослаться на голосъ народа, чтобы знать дъйствительное содержание народности, нужно, чтобы, она могла высказаться и быть сознанной; нуженъ большій просторъ для народной (земской) жизни и просвѣщенія, чтобы за истинную, подлинную народность не выдавались темные инстинкты временъ рабства и невѣжества. Въ настоящее время "народъ" несомнѣнно пере-

MCT. OTHOPP.

живаеть критическую эпоху: по общему отзыву знающихъ наблюдателей, старый быть подъ вліяніемъ новыхъ условій отживаеть и падаеть, нарождаются новыя явленія экономическія и нравственныя, и въ пору этого кризиса особенно настоятельно требуется кромѣ матеріальной заботы и настоящее "народное просвѣщеніе" и свобода для общественной мысли, только это могло бы устранить печальныя явленія, которыя порождаются умственною безпомощностью массы и внутреннимъ броженіемъ общества. Съ другой стороны, отъ тѣхъ, кто берется говорить о потребностяхъ народной жизни, особливо говорить будто бы отъ имени народа, тѣмъ больше требуется честное отношеніе къ дѣлу и тѣмъ постыднѣе намѣренная ложь, разсчитанная на личную выгоду и интересъ партіи.

50

# ГЛАВА П.

# Понятія о народности въ XVIII въкъ.

Посл'я реформы, въ теченіе XVIII в'яка, произошелъ въ русской жизни следующій повороть въ образовательномъ отношении. Въ прежнее время народъ и высшія сословія ("общество") составляли по складу своихъ понятій почти однородную массу-однородную по бытовому и идейному преданію, или по свудости свёдёній, не нарушавшей ни въ чемъ этого преданія, по безграничному суевѣрію, по недовърію въ научному знанію природы, въ которомъ видѣли волшебство и д'вйствіе нечистой силы; -- кстати представителями этого зпанія являлись иноземцы, заподозрѣнные впередъ за поганое латынство и люторство. Немногія исключенія въ этомъ порядкѣ составляли люди, усвоившіе кіевское образованіе или другими случайными путями успѣвшіе познакомиться съ пользой и интересомъ иноземной науки и ся безвредностью для душевнаго спасенія.-Съ появленіемъ новой школы, съ посылкой русскихъ молодыхъ людей въ ученье за границу, эти исключенія стали умножаться, и всворѣ, еще при Петрѣ. образовалась хотя все не многочисленная, но уже ясно опредѣлившаяся группа людей новаго образованія. Въ этомъ особенно и состояль тоть "разрывь" съ народомъ, въ которомъ полагается извъстной школой преступление Петровскаго періода. Мы объясняли въ другомъ мѣстѣ. что существенный "разрывъ", --- который бывалъ у насъ, какъ и у всѣхъ народовъ, -- совершился гораздо раньше неравенствомъ состояний, которое давнымъ-давно было узаконено въ неравенство общественныхъ правъ; паденіемъ народныхъ учрежденій; господствомъ приказнаго чиновничества; крепостнымъ правомъ. Различіе образованія, которое теперь (въ силу этого стараго неравенства) доставалось почти исключительно служилому сословію или высшему влассу, увеличило, повидимому, разстояние между ними, прибавило

4\*

разницу [понятій, производимую образованіемъ; но въ дъйствительности, этой новый "разрывъ" былъ знаменательнымъ историческимъ шагомъ къ общественному самосознанію, которому предназначено примирить общество и народъ, связать ихъ въ единое нравственнообщественное цълое. Въ освобожденіи крестьянъ мы видъли уже одинъ великій фактъ этого историческаго процесса.

Современники и позднайшие историки вообще изображали наступившій повороть какъ яркій контрасть стараго и новаго, и контрасть абиствительно былъ. Въ литературъ, отражавшей событія, произошла. также глубокая перемёна. Литература, нёкогда однородная, раздвоилась и распредѣлилась по разнымъ влассамъ общества. Старая письменность въ образованномъ классъ совсъмъ забылась: здъсь цервовно-лётописный складъ старой внижности смёнился новымъ складомъ содержанія, которое почерналось изъ западной школы и литературы, и новымъ складомъ языка, который стремился въ сближенію съ явыкомъ жизни; новая литература выростала подъ вліяніями новой свътской образованности, принадлежавшій по преимуществу высшему общественному влассу, дворянству и чиновничеству, всенному и гражданскому. Въ эту литературу перешли высшіе интересы научнаго знанія и поэзіи, выросшихъ подъ вліяніемъ новыхъ условій и возбужденій. Старая письменность продолжала храниться въ народномъ грамотномъ классѣ: куппы, посадскіе люди, грамотные врестьяне продолжали читать старыя душеспасительныя вниги, почерпали историческія познанія въ "Хронографахъ" и "Космографіяхъ", увеселялись старинными повестями и сказками. Въ какой общирной степени старая письменность продолжала жить въ прошломъ столетіи, свидётельствують массы ея намятниковъ разнаго рода въ спискахъ XVIII стольтія и цёлая литература народныхъ картинокъ, начало которыхъ восходитъ въ до-Петровской старинѣ.

Дев литературы, какъ два образованія и два склада нравовъ, были, конечно, крайнимъ контрастомъ по существу; этотъ контрастъ и признается обыкновенно какъ ръзкій историческій фактъ. Но вглядъвшись ближе въ дъйствительность, въ этомъ представленіи надо сдълать весьма существенныя ограниченія и оговорки. На практикъ противоположность не была такою крайнею, и вообще, реформа, круто проводившаяся въ области государственной и служебной, не такъ быстро овладъвала нравами и обычаями. Историческое преданіе, запомнившее деспотическія мъры Петра Великаго въ исполненіи его плановъ; дальнъйшее распространеніе европейскихъ обычаевъ; новъйшіе доктринерскіе спори о значеніи преобразованія, создали вообще преувеличенное представленіе объ этой сторонъ періода реформы, и оно теперь только можетъ быть провърено, съ ближай-

# понятія о народности въ хупп въкъ.

шимъ изученіемъ тогдашней жизни. Въ самомъ дѣлѣ, перемѣна въ нравахъ, даже въ наиболёе образованномъ классё, была не такая быстрая и глубовая, какъ обыкновенно думаютъ; самое образованіе распространялось не такъ сильно и охвативало не такую массу ардей, чтобы перемёна могла считаться столь внезапной и рёшистельной. Напротивъ. Извъстно теперь, что самъ Петръ, при всемъ несомивномъ желаніи передблать въ извёстныхъ отношеніяхъ нравы, нри всей ненавасти во многимъ явленіямъ старины, при всей несомнённой ломкё въ армін, флотё, гражданскихъ учрежденіяхъ, школь, книжности, ---что потомь отразилось новыми формами общественности и типами людей, вовсе не быль врагомъ бытовыхъ обычаевь, где они не мешали его намереніямь, и самь соблюдаль такіе обычан. Его сподвижники перваго поколёнія были приверженные исполнители его дёла, но помнили, однаво, хорошо старые обычан, окружавшіе ихъ повсюду внѣ казенной службы. Семейный и народный быть были исполнены этой старины, и послё насильственныхъ мёръ Петра, направленныхъ только на нёкоторые исключительные старые обычан (какъ, напримъръ, невъжество и умственную лёнь стараго боярства, азіатское заключеніе женщины, разныя нельпыя суевьрія и предразсудки), на старину уже не было никакого особеннаго давленія кром' того, какое д'влалось само собою, естественнымъ ходомъ развивавшейся новизны, потребностями общественной жизни и просвъщенія. Второе и третье покольніе въ своихъ более серьезныхъ представителяхъ были такими же русскими людьми по складу своихъ бытовыхъ понятій и не чувствовали разлада съ народностью, который имъ навязывали наши историки. Средина XVIII въва наполнена царствованіемъ Елизаветы; историкамъ оно представляется какъ время русской національной реакціи (т.-е. побізы надъ придворной німецкой партіей), хотя западное вліяніе продолжалось. Замёчательнёйшіе діятели литературы первой половины въка, величайшіе поклонники Петра, были самые несомнѣнные руссвіе люди, напр., не только доморощенный самоучка Посошвовъ. но Ломоносовъ, прошедшій заграничную школу и высово ее чтившій, Татищевъ, котораго уже винили въ вольнодумствѣ, даже Кантемиръ и проч., писатели, усиленно работавшіе для введенія въ нашу литературу иноземнаго содержанія и стиля. Чёмъ больше разработывается біографія историческихъ двятелей прошлаго ввка, именно изъ того образованнаго дворянскаго класса, который считается по преимуществу "оторваннымъ" отъ народа, ---тёмъ больше біографы находять ихъ людьии чисто-русскаго склада, съ воспитаніемъ, основаннымъ на впечатлёніяхъ русскаго быта и преданія; они были болёе специфически "русскими", чемъ нынешние образованные люди съ самими

славянофилами включительно, — такъ что навязывается вопросъ: въчемъ же эти люди "оторвались" отъ народа?

Если народъ становился все-таки дальше отъ высшихъ образованныхъ классовъ, то внёшняя общественная причина этого была, какъмы сказали, отношение этихъ влассовъ къ народу, какъ помъщивовъ и чиновниковъ къ крёпостнымъ; и злоупотребленія первыхъ, вообще. равнодушно принимавшіяся самою властью, стали главнымъ источникомъ народнаго раздраженія и недовфрія къ барству; затімъ извъстное образование произвело разницу понятий, гдъ, перевъсъ познаній быль не на сторонь нанкнаго и суевърнаго невъжества; бывали, наконець, примёры, что люди высшихъ классовъ дёйствительноотрывались отъ народности до нелбиой французомании, до незнания руссваго языка, --- но это составляло принадлежность исключительно той высшей общественной сферы, которая и донын'в остается въ томъ же безучастномъ отношенія къ русской жизни: извѣстное числовелибосвётскихъ хлыщей и барынь донынё живуть въ состоянія. межеумковъ, сохранившихъ изъ русской жизни только врёпостническіе вкусы и, конечно, крайне далекихъ отъ настоящаго европейскаго просвъщения.

Словомъ, корень удаленія "общества" отъ народа заключался въ крѣпостничествѣ и въ томъ покровительствовавшемъ ему общественномъ режимѣ, который дѣлалъ сближеніе съ народомъ невозможнымъ для просвѣщеннѣйшихъ людей, на которыхъ этотъ упрекъ и не можетъ пасть. Болѣе просвѣщенные люди старались о смягченіи этого режима, въ чемъ и заключалась дѣйствительно важнѣйшая потребность общества. Новиковъ и Радищевъ погибали при злорадныхъ апплодисментахъ крѣпостниковъ. Власть не могла одобрять Чацкаго, но еще раньше подняли противъ него вопль сами люди "общества", конечно не въ силу того, чтобы приверженность къ иноземному оторвала ихъ отъ народа, а именно въ силу освященнаго закономъ крѣпостничества: они были націоналы, а Чацкій приверженецъ запада.

Но вёдь несомнённо же, скажуть намъ, что общество наше не только XVIII-го, но и XIX-го вёка, и почти до нашихъ дней, жило подражательностью, заимствованіемъ чужого, забывало національныя черты быта, народной поэзіи, искусства, нравовъ, и пр.? Да, но слёдуетъ вдуматься въ разные мотивы и размёры этой нодражательности и оторванности.

Принятіе нёкоторыхъ иновемныхъ обычаевъ было очень естественно, безобидно, наконецъ, благотворно, и во многихъ случаяхъ началось задолго до Петра. Если Петръ заводилъ ассамблен, это былъ естественный протестъ противъ теремной жизни, которую мудрено

### понятія о народности въ хуіл въвъ.

исторически и правственно защищать: женщина пріобрётала свое личное право, вступала въ общество, ей становилось доступно образованіе, правственное вліяніе въ семьё и обществё; ассамблея была не нарушеніемъ народнаго обычая, — народъ собственно не зналъ терема, составлявшаго принадлежность зажиточнаго класса, — а отмёной привившагося обычая восточнаго. Перемёна одежды, длинной восточной на короткую западную, могла быть непріятна насильственностью; но эта перемёна не впервые была сдёлана Петромъ, и западная одежда опять смёняла не только руссвія, но и восточныя илатья. Въ прежнее время, въ XVI вёкё, у насъ прямо начинали входить восточныя моды, доходившія до бритья головъ и ношенія "тафьи", татарской ермолки; бритье бородъ началось еще при Василіи Ивановичѣ<sup>1</sup>).

Нёкоторыя изъ нововведеній были таковы, что, составляя дёйствительную потребность возникающей общественности, не могли найти для себя основанія въ соотв'ятственномъ русскомъ обычав. Тавовы были ассамблен: въ быту руссваго боярства не было формы общественнаго собранія мужчинъ и женщинъ, общаго препровожденія времени. Театрь, установившійся въ XVIII-мъ вѣкѣ (собственно долго спустя посав Петра) впервые введенъ былъ-при самонъ дворѣ---еще во времена царя Адексвя, въ разгарѣ московскаго царства, какъ примъръ такой же нарождавшейся потребности, для которой не было опоры въ русскомъ обычай: этотъ театръ при царй Алевсей быль иностранный. Совершенно такъ продолжался театръ въ XVIII въкъ, когда при дворъ держалась итальянская опера, французские спектакии, балеть, въ которымъ только долго спустя присоединилась русская сцена, --- и зрителей, придворныхъ, надо бывало обязывать подпиской къ посъщению театра. Съ тъхъ поръ театръ оставался дворцовой монополіей, и теперь, когда національные вкусы очень развиваются, друзья искусства и приверженцы народа хлопочуть о доставленін этой иностранной затен народной публикь. Очень большая доля иноземнаго входида въ жизнь черезъ иностранное устройство армін и флота; цёлый запась иностраннаго входиль черезъ школу, научныя знанія, наконець литературу. На огульный счеть, все это была масса всевозможной иноземщины, --- но глё же было въ русской національной жизни что-либо, дававшее въ этихъ случалать возможность обойтись безь иноземщины? И необходимость ся достаточно указывается твиъ, что очень многія изъ всёхъ этихъ нововведеній, чуть не всё, впервые, хотя слабо, возникали

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ср. разныя подробности у Костомарова, "Очеркъ домашней жизни и нравовъ въ XVI и XVII стол.", 8-е изд. Сиб. 1887; Забёлина, "Домашній бытъ русскихъ царей и царицъ", 1862—69.

задолго до Петра. Новъйшіе обличители реформы видбли въ изобиліи иноземщины неуважение въ своей народности, но справившись съ фактами, мы убѣждаемся, что у людей реформы не только отсутствовала мысль объ унижении своей народности, но, напротивъ, была прямая забота о возвышения "российской славы": иноземное было не цёлью, а средствомъ, и люди реформы спёшили только скорёе имъ воспользоваться; борьба противъ стараго застоя была иногда суровая (по старой привычий въ суровости), но велась она не противъ народности, а за нее, за ея возвеличение. Мысль о русскомо благополучін, о русских успехахь въ войне, наукахъ, проинслахъ и т. д. была господствующая; за русскую народность не было ви мальйшаго опасенія, не возникало о томъ мысли у самихъ деятелей, потому что дъйствительно она всей силой національнаго характера, и въ частности цёлой массой преданій, нравовъ и пр., господствовала надъ входившей иноземщиной, которая въ ся средѣ была небольшимъ процентомъ, сливавшимся и исчезавшимъ.

Петръ сталъ народнымъ лицомъ, героемъ народной поззін; въ народныхъ представленіяхъ образовался новый типъ царя, — не царялёнивца и полу-монаха XVI — XVII столётія, а царя энергическаго, дёятельнаго, всюду проникающаго, дёйствительно идущаго впереди своего народа.

Нападенія на подражательность западу, на "галломанію" тогдашняго общества стали ходячей фразой еще съ прошлаго вѣка. Но, свѣряя дѣло съ фактами, нельзя не увидѣть, что въ этихъ нападкахъ была значительная доля недосказанности, или прямо лицемѣрія, и у позднѣйшихъ историковъ, быть можеть, еще больше, чѣмъ у современниковъ. Выше мы упоминали, что число слѣпыхъ подражателей и настоящихъ "галломановъ" было во всякомъ случаѣ не такъ велико, чтобъ они представляли опасность для національной жизни; качество "галломанства" въ громадномъ большинствѣ было слишкомъ поверхностное, и оно заслуживало развѣ только водевильной шутки. Національное чувство могло бы достаточно успокоиваться тѣмъ, что немудреныя обличенія "галломаніи" (по новѣйшему, "европейничанья") были чрезвычайно изобильны, — начиная отъ Фонъ-Визина и... до Достоевскаго, и находили всегда сочувствіе въ массѣ общества.

Мы видѣли, наконецъ, въ предыдущей главѣ, что все движеніе науки и литературы, т.-е. наиболѣе просвѣщенной части общества, шло именно въ изученію народности, въ ея осмысленію, въ историческому возстановленію са прошлаго, въ пониманію настоящаго. Обращеніе въ западу и его знанію именно и дало первыя дѣйствительныя средства въ этому изученію; идеи западнаго просвѣщенія

### понятія о народности въ хупі въкъ.

сообщали болёе гуманный взглядъ на народъ, учили уважать въ рабѣ человѣческое достоинство, готовили мысль о необходимости освобожденія. Это была неизбѣжная ступень общественнаго и національнаго самосознанія, такъ-какъ послѣднее могло совершиться только на почвѣ критической мысли, а не наивно-эпической фантазіи.

Возвращаемся въ отношеніямъ двухъ литературъ старой и новой. Судьба ихъ не могла быть иная. Новое общество, въ самыхъ серьёзныхъ своихъ запросахъ, не могло найти пищи въ старой письменности; новая литература обращалась въ западному образованию, отврывавшему содержание, о какомъ не нибла понятія (или получала только слабые отдаленные намеки) старая письменность, и это содержаніе естественно привлекало людей новаго порядка; вмѣстѣ съ тъжъ, безъ обращения въ западнымъ литературамъ не было средствъ пріобрёсти тё формы, которыя были необходимы для болёе широкаго литературнаго развитія: не было образцовъ для эпоса, рожана, лириви, драмы, - какъ въ жизни не было формъ болѣе свободнаго общежитія, интересовъ исвусства и простого техническаго знанія по встять его отраслянъ. XVII-й въкъ уже чувствоваль эту самую потребность, что и выказалось давними неумёлыми попытками усвоить западный романъ, драму, легкую повёсть, комедію Мольера, а наконецъ, двумя-тремя удачными опытами самостоятельной русской повъсти.

Какое же было въ частности отношеніе новаго образованія и литературы къ народности?

Вопросъ объ этомъ отношении спутывается обыкновенно тъмъ, что новъйшіе историки, обоихъ направленій, вносятъ въ сужденія о тъхъ временахъ нынъшнія понятія о значеніи народности и забываютъ объ условіяхъ, въ которыхъ начиналась дъятельность литературы въ тъ времена.

Прежде всего, въ тѣ времена вопросъ о народности, какъ ставять его теперь, совсѣмъ не существовалъ.

Настоящая основа нашего понятія о народности есть вовсе не мысль о возвращеніи отъ чего-то чужого къ своему, какъ это представляютъ славянофилы, — а мысль объ освобожденіи народа, о расширеніи его общественнаго права, о введеніи его интересовъ въ область гражданской жизни и просв'ященія. Это понятіе существенно новое, развившееся подъ многоразличными вліяніями и особенно подъ вліяніемъ именно западной образованности, возвысившей чувство челов'яческаго достоинства въ личности и чувство достоинства народнаго. На переходъ отъ XVII къ XVIII столъ тію, еще не очень далеко отъ среднихъ въковъ, не только у насъ. но и въ самой западной Европъ, собственно "народъ" былъ служебная масса, которая поставляеть матеріальныя средства государстваи даже буквально поставляла, напр., припасы для царскаго двораи не можеть имѣть никакого притязанія на политическую и общественную равноправность 1). У насъ, это понятіе о народѣ было унаслёдовано отъ московскаго царства, и Петръ, если отягчилъ подоженіе массы, требуя бо́льшей службы для государства, то слёдоваль только прежнему направлению. Но отрицание народнаго обычая? Этобыла одна черта въ цёломъ процессё реформы, а на реформу должносмотрёть, какъ на борьбу двухъ историческихъ началъ. --- и заёсь большинство національной массы стало на сторонь, защищаемой Петромъ. Свидътельство-вся дальнъйшая исторія Россіи. Новъйшее стремленіе въ народности,---не въ понятіяхъ ограниченныхъ людей или фанатиковъ, а людей здравомыслящихъ,--было нимало не отрицаніемъ, а, напротивъ, ревностнымъ развитіемъ реформы. На счетъ реформы ставять обывновенно господство нёмцевь при дворё и въ правления, преторіанскія безобразія прошлаго въка и т. д.; но эти факты относятся въ политическому безправію русскаго общества, а оно было дёломъ давнимъ и вкоренившимся, и при этомъ ничтожество преемниковъ Петра легко давало возможность къ преторіанскому господству. Царствование Елизаветы считается возстаниемъ русской народности противъ иновемщины, но основное направление образованности не измѣнилось; это было время дѣятельности Ломоносова. безусловнаго поклонника и послѣдователя реформы.

Ни Петру, ни его приверженцамъ и послъдователямъ, какъ мы говорили, не могла бы вмъститься въ голову мысль, чтобы они были противниками русской народности; такая мысль показалась бы имъ безумной, и справедливо: именно русской народности посвящена была вся ихъ самоотверженная работа. Дъло въ томъ, что понятіе народности, неизвъстное тогда въ его спеціальномъ новъйшемъ смыслъ, совмъщалось въ національномъ чувствов, и съ этой стороны дъятели реформы, общество и самая народная масса были удовлетворены,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Намъ дѣлали упрекъ, что ми забиваемъ о земскихъ соборахъ. Это было дѣйствительно прекрасное начало, но ми не вводниъ его въ общія очертанія стараго бита по слѣдующей причинѣ: земскіе соборы были историческимъ остаткомъ отъ прежней народоправной старини, къ истребленію которой стремилось московское единовластіе и, наконецъ, этого достигло. Это было не развивавшееся, а истреблаемое, отживавшее начало, отживавшее потому, что оно не могло себя защитить; начало патріархальное, которое по существу уже отрицалось московскимъ порядкомъ, а вовсе не было именно его достояніемъ и достоинствомъ. Если земскіе соборы могутъ быть политическимъ идеаломъ, то лишь пройдя черечъ иныя воззрівна, въ формѣ сознательнаго, опреділеннаго, а не<sup>г</sup> патріархальнаго учрежденія.

исключая только періодъ бироновщины, когда господствовала придворная партія, поднятая, впрочемъ, самодержавною императрицей. Петръ Великій ни мало не думалъ превращать русскихъ въ шведовъ или голландцевъ; онъ просто желалъ, чтобы русскіе были не глупфе шведовъ и голландцевъ. Какъ съ реформой, въ понятіяхъ ся приверженцевь, отождествлялись успёхи и слава "россійскаго народа", такъ литература, среди явнаго и нескрываемаго подражанія нёмцамъ, французамъ и проч., мечтала о томъ, чтобы русскіе, не уступая европейцамъ, имъли своихъ Платоновъ и Невтоновъ, своихъ Расиновъ, Корнелей и даже Вольтеровъ. Убъжденіе, что доморощенные Расины и Корнели были самые русские, -- было полное, и въ довазательство являлись трагедін съ Рюриками, Хоревами, эпическія поэмы съ Владниіромъ, Іоанномъ, баснословные романы изъ временъ русскаго язычества съ жрецами Перуна, комедін, гдъ рядомъ съ Скаиннами простодушно ставились русскія имена, и т. д. Но мало-помалу въ чужую условную форму стала все больше пробиваться настоящая русская жизнь,---въ комедіи Фонъ-Визина послышались взятыя прямо изъ дъйствительности ръчи, когда еще дъйствовалъ Ломоносовъ, когда еще неизвъстенъ былъ Державинъ. Начинались нападки на галломанію; нападавшіе не подозръвали, что сами были повинны въ ней, копируя французскія книги, но они замѣтили ее въ правахъ и осудили, повинуясь инстинктивному яаціональному чувству.

Представление о народности, особенно господствовавшее въ литературъ прошлаго въка, было окрашено псевдо-классицизмомъ. Франнузскій ложный влассицизиь инфль свои высокія литературныя достоинства, но по пониманию народнаго элемента въ литературѣ онъ быль крайне односторонень, и его свойства были перенесены въ намъ. Онъ относился къ народу равно фальшиво и въ исторіи, и въ современности: въ обоихъ случаяхъ онъ не понималъ простой реальной действительности. Въ исторіи, старыя времена представлялись инсателянь того времени или эпохой героической, на манерь классической древности, какъ она понималась школой; или эпохой патріархальности, съ невинностью первобытныхъ нравовъ, на манеръ влассической идилліи и эклоги; или эпохой невѣжественной грубости. Французскій псевдо-классицизмъ презиралъ свою національную старину, не знавшую изящнаго быта, говорившую "грубымъ", не вылощеннымъ академіями языкомъ. Къ народу современному онъ былъ высоком'трно равнодушенъ: въ этомъ народѣ смѣшно было искать героевъ, въ немъ допускали идиллическую патріархальность, а больше находили невѣжественную грубость и простоватость.

Въ этомъ псевдо-классическомъ взглядѣ на народъ не трудно

было бы прослёднть отраженія многоразличныхъ явленій западноевропейской жизни и образованности: отголоски феодальнаго презрынія къ пароду, презр'ёнія школьной науки эпохи Возрожденія къ profanum vulgus, литературной изысканности, пренебрегавшей грубостью народной рѣчи, и фактической подавленности народа. Этотъ взглядъ, приходившій въ намъ вняжнымъ путемъ, находилъ и свои домашнія подтвержденія, --- прежде всего, въ бытовыхъ условіяхъ, гдъ народъ былъ врёпостнымъ, "чернью", гдё новая швола выдёлялась отъ старины, какъ отъ невѣжества, и новые нравы вводили чужую изысканность. Въ литературъ того времени мы найдемъ изобиліе примёровъ этого псевдо-классическаго представленія народности. Такъ оно повторилось въ историческихъ понятіяхъ о старинѣ и народности. Героическая подвраска древности дощла до самого Карамзина вмёстё съ сантиментальной подвраской сельской "невинности", "простыхъ нравовъ" и т. п. Современный народъ въ ходячихъ понятіяхъ былъ народъ "подлый", правда, не въ томъ отчаянномъ смысль, какой имветь это слово теперь, но все-таки въ смыслв не очень одобрительномъ. Литература псевдо-классическая, занятая отвлеченными моральными идеями, поглощаемая усвоеніемъ образцовъ и имъ подчинявшаяся въ стилъ и содержаніи, ръдво вспоминала о народъ; всего чаще онъ отсутствовалъ въ обиходѣ са интересовъ, но если появлялись народныя фигуры, то или въ чертахъ крѣпостного быта, какъ подначальная масса, или въ шутливо-комическихъ, или, наконець, въ чувствительно-идиллическихъ.

Но рядомъ съ этимъ господствомъ псевдо-классицизма въ высшей литературной сферѣ, очень рано сказывается другое теченіе, еще мало прослѣженное, но заслуживающее вниманія. Школьная ученая литература не заглушила интереса къ народу, народному содержанію и формѣ. Въ разныхъ видахъ, съ различною силой, это влеченіе къ народному, стремленіе вводить его въ литературу, проявляется съ первыхъ шаговъ новой литературы, и указанный псевдо-классическій взглядъ сопровождается другимъ направленіемъ—въ народную сторону. Это не было именно направленіе сознательное, ясно опредѣляющее свои взгляды и цѣли; это былъ скорѣе инстинктъ, простое побужденіе народно-національнаго чувства.

Первымъ источникомъ этого направленія было естественное продолженіе бытового преданія.

Относительно XVIII-го въка есть не мало предубъжденій, не мало фальшивыхъ восхваленій и осужденій. Къ числу послъднихъ принадлежатъ преувеличенные толки о внезапной измънъ образованнаго класса народности, со временъ Петра. Напротивъ, дъдовскіе нравы жили очень долго нерушимыми, и въ разгаръ XVIII-го въка, французскихъ вкусовъ двора и крупнаго барства, подъ иноземной внѣшностью, подъ иностранными названіями жили старосеѣтскія понятія, вкусы и обычан и въ крупныхъ, и въ мелкихъ житейскихъ отношеніяхъ. Возьмемъ нѣсколько примѣровъ.

Общество нашего времени, при всемъ развитіи научныхъ изслѣдованій, стоитъ уже очень далеко отъ народнаго быта, преданій, поэзіи, — знаетъ ихъ по книгамъ и настолько, насколько успѣло усвоить разъясненія ученой и поэтической этнографіи. Въ прошломъ вѣкѣ было еще столько простоты или грубоватости быта, что даже люди высшаго барства не бывали далеки отъ "народности", знали, а иной разъ и раздѣляли, народныя понятія, суевѣрія, и услаждались народной поэзіей. Настоящій перерывъ бытового преданія совершился (очень постепенно) уже гораздо позднѣе Петра, въ теченіе XVIII-го вѣка, и въ то же самое время начиналось сознательное стремленіе въ возстановленію этой связи.

Сахаровъ, въ "Сказаніяхъ русскаго народа", говоря объ извёстномъ сборнивѣ былинъ, который приписывается Киршѣ Данилову, а по его мнѣнію сдѣланъ былъ въ Тулѣ Прокофіемъ Демидовымъ, такъ разсказываетъ о барскомъ бытѣ прошлаго вѣка, по собственной памяти и преданіямъ:

"Я зналь и досель знаю обывновение тульскихь боярь сбирать ижеельниковъ и сказочниковъ, слушать пъсни и сказки. Потъшники,такъ въ старину называли этихъ людей,---принимали на себя всѣ увеселительныя должности. Они за деньги нанимались: лежать мвсяцъ на одномъ боку; простоять недёлю на одной ногъ; бъгать на пристяжет витесть съ лошадью; выпивать непомфрное число воды. Всё рёдкости записывались грамотнымъ дворовымъ человёвомъ. Потёшники странствовали изъ одного мёста въ другое во всю свою жизнь, и стекались толпами тамъ, гдъ щедрость боярская давала имъ пріють. Потвиннка, какъ новаго гостя, приводили прежде всего посмотръть на боярскія очи. Дворецкій предлагалъ боярину искусство новаго потёшника. Начиналась проба. Если потёшникъ нравился боярину, то его оставляли гостить; онъ долженъ былъ и сказывать сказки, и пѣть пѣсни, и творить разныя продѣлки. Въ свободное время умный дворецкій заставляль его обучать дворовыхъ людей новымъ пѣснямъ и сказкамъ. Все это дѣлалось на случай, когда боярину бывало свучно, когда не являлось новыхъ потешниковъ. Въ скучные часы дворецкій входиль съ новыми півцами и подаваль внигу съ чудесными песнями и сказками... Таковы были въ старину увеселенія у И. въ селё Дёдновё, у М. въ Яковлевскомъ, у И. въ Высокомъ, у М. въ Горенкахъ... Вотъ какъ составлялись сборники пѣсенъ и сказовъ".

61

И дъйствительно, біографіи и мемуары проплаго въка, разныя случайныя и неслучайныя свидътельства тогдашней литературы, дають множество указаній, что при всемъ господствъ кръпостного права, дълившаго помъщиковъ отъ крестьяпъ точно два разныя илемени, точно побъдителей и побъжденныхъ, старосвътскій помъщичій быть былъ гораздо ближе, чъмъ впослъдствіи, къ быту народному, къ старымъ нравамъ и міровоззрѣнію. Учителя изъ дворовыхъ, "дядьки" и няни стараго времени-до классической няни Пушкинасоставляли всегдашнее посредствующее звено, черезъ которое этнографическія черты народной жизни цъликомъ доходили до сословія, которое считаютъ теперь "оторваннымъ отъ народа западною культурой", можетъ быть, дълан ему этимъ слишкомъ много чести.

Крёпостное право безъ сомнёнія влекло за собой множество всякихъ безобразій, отъ медкихъ притесненій до крупной и (за рёдкими исключеніями) безнаказанной уголовщины-но это принадлежало не въ "оторванности", а въ самой русской почвѣ. Напротивъ, помѣщичій быть былъ своего рода продолженіемъ и примѣненіемъ стараго "Домостроя". Напомнимъ одинъ фактъ, гдъ это примъненіе дошло до настоящей виртуозности. Во времена Петра Великаго, учился, еще юношей, "навигацкому" искусству въ Голландіи Вас. Вас. Головинъ. Впослѣдствіи онъ жилъ въ деревнѣ, и здѣсь обставиль свой помещичий быть курьёзными обрядностями въ чисто-русскомъ складъ, въ стилъ "Домостроя". У него было заведено, чтобы въ нему ежедневно являлись съ докладомъ всѣ деревенскія власти; важдый разъ ихъ впускала горничная съ обрядовымъ причитаньемъ: "входите, смотрите тихо, смирно, бережно и опасно, съ чистотою и молитвою, съ докладами и за приказами въ барину нашему, въ государю; кланяйтесь низко его боярской милости и помните-жъ-смотрите накрилко!" Начинались чинныя донесенія дворецкаго, ключника, выборнаго и старосты. Вотъ, напримъръ, докладъ выборнаго: "во всю ночь, государь нашъ, вокругъ вашего боярскаго дому ходили, въ колотушки стучали, въ трещотки трещали, въ ясакъ звенѣли и въ доску гремѣли. Въ рожовъ, сударь, по очереди трубили и всѣ четверо между собою громко говорили. Нощныя птицы не детали, страннымъ голосомъ не вричали, молодыхъ господъ не пугали и барской замазки не клевали, на крышѣ не салились и на чердакѣ не водились". Староста оканчивалъ свой докладъ такъ: "во всѣхъ четырехъ деревняхъ, милостію Божіею, все состоить благополучно и здорово: врестьяне ваши господскіе богатёють, скотина ихъ здоровѣетъ, четвероногія животныя пасутся, домашнія птицы несутся, на землѣ трясенія не слыхали и небеснаго явленія не видали" и т. д. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Родословная Головиныхъ, собранная П. Казанскимъ, М. 1847; Пекарскій, Наука и литер., I, 142—143.

Въ деревенскомъ быту старый обычай хранидся иногда одинаково объими сторонами. Помъщики-домосъды хорошо знали и сами исполняли требованія старины въ обычаяхъ благочестія, въ повърьяхъ и суевърьяхъ, увеселеніяхъ, въ въръ въ колдовство, и т. д. Въ быту хозяйственномъ помъщики знали и уважали крестьянскій внутренній распорядовъ и обычай <sup>1</sup>).

Напомнимъ еще влассическую картину стараго барскаго быта въ "Семейной Хроникъ" С. Т. Аксакова. Герой хроники, въ которомъ еще слышится дикость временъ, когда русскими боярами и пом'вщиками дёлались настоящіе татары, князья и мурзы, есть такой же върный последователь "Домостроя", какіе бывали вёроятно въ XVI въкъ, и съ этой стороны онъ ни мало не "отрывался" отъ народа. Онъ не далеко ушелъ отъ народа и по образованию. "При общемъ невъжествъ тогдашнихъ помъщиковъ, и Багровъ не получилъ никакого образованія, русскую грамоту зналі плохо; но служа въ полку, еще до офицерскаго чина выучился онъ первымъ правиламъ ариеметики и выкладет на счетахъ, о чемъ любилъ говорить даже въ старости". Это была уже вторая половина XVIII-го въка! Онъ и его врестьяне совершенно понимали другъ друга, и по-своему были довольны Домостроевскимъ образомъ правленія, --- по его смерти "никогда безъ слезъ о немъ не вспоминали": домъ онъ держалъ строго; онъ былъ очень добрый человвкъ, по свидвтельству автора, но при случав "спуску не даваль", свою жену уже старухой таскаль за волосы, дочерей биваль, его неудовольствія боялись какъ огня... Двоюродная сестра Багрова, очень богатая молодая помѣщица, "страстно любила пѣсни, качели, хороводы и всякія (т.-е. деревенскія) игрища", "всяваго рода русскихъ пёсенъ она знала безчисленное множество". Нѣкоторые изъ помѣщиковъ уфимскаго захолустья въ деревенской жизни совсёмъ дичали и, по выраженію автора, "обашкиривались", -слёдовательно "отрывались отъ народности" совсёмъ въ противоположную сторону, чёмъ обывновенно. Легво было бы размножить эти примъры изъ бытовой жизни тъхъ временъ. Напомнимъ еще образчиви этого быта въ разсказахъ о старомъ фельдмаршалѣ Каменскомъ<sup>2</sup>), или въ недавно найденныхъ и изданныхъ запискахъ Толубъева, который въ концъ XVIII въка росъ, въ Орловской губериіи, среди полнаго господства патріархальной народной старины, сохранившейся вокругь него въ полномъ цвёту. Самыя запискиинтереснѣйшій этнографическій матеріаль<sup>8</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) В. Семевскій, Крестьяне въ царствованіе Екатерины П. Спб. 1881, въ разнихъ ийстахъ, объ отношеніяхъ между помёщиками и крестьянами.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Е. Ковалевскій, "Гр. Блудовъ". Сиб. 1866.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Записки Никиты Ивановича Толубева (1780—1809). Рукопись изъ собрания А. А. Титова. Спб. 1889.

Образованіе дворянства въ прошложъ вѣкѣ вообще было очень слабое; большинство были "люди неграматикальные и никакихъ исторій отъ роду не читывавшіе", какъ рекомендуетъ себя одинъ защитникъ крѣпостного права въ концѣ прошлаго столѣтія. Новые обычан, конечно, заходили и въ эту среду; но въ ней легко сберегались и старинные нравы. Эта непосредственная связь съ народностью сохранялась и въ тѣхъ людяхъ этого круга, которые уже были "граматикальны" и дѣйствовали въ литературѣ. Читая старыхъ инсателей, касавшихся народнаго быта не съ литературю-школьной точки зрѣнія, можно видѣть, что этотъ бытъ, его нравы и языкъ были имъ весьма достаточно извѣстны (напримѣръ, В. Майковъ, Аблесимовъ, Мих. Поповъ, Н. Львовъ и проч.).

Это непосредственное чувство народности и становилось безсознательнымъ противовѣсомъ псевдо-классицизиу. Интересъ къ народу возбуждается въ то же время съ серьезной общественной точки зрѣнія, вавъ въ извѣстномъ "Разсужденіи" Ломоносова. Тредьявовский, защищая тоническое стихосложение, считаеть его навболе свойственнымъ русской поэзіи, и доказательство находить въ народныхъ пъсняхъ. Усердно, какъ и Ломоносовъ, перенося къ намъ исевдо-классическія правила и образцы, онь въ то же время горячо вступается за достоинство русской народной поэзіи, въ которой тогда многіе относились съ пренебреженіемъ. Тредьяковскій высказываеть любопытное мнёніе, что первыя народно-поэтическія произведенія принадлежали жрецамъ, и что складъ ихъ сохранился въ нашихъ народныхъ пъсняхъ, между которыми есть очень древнія. "Народный составъ стиховъ есть подлинный списовъ съ богослужительскаго... Простонародное стихотворство, за подлость <sup>1</sup>) стихотворцевъ и матерій, отъ честныхъ <sup>2</sup>) и саномъ именитыхъ людей презираемо было всевонечно, такъ что и понынѣ суетно строптивые люди зазирають неосновательно, ежели вто народную старинную пёсню приведеть токмо въ свидётельство на письмѣ". Отвёчая тёмъ, кто говорить, что онъ взялъ новое стихотворение съ французскаго, онъ говорить: "поэзія нашего простаго народа въ сему меня довела. Даромъ, что слогъ ея весьма неврасный, отъ ненскусства слагающихъ; но сладчайшее, пріятнъйшее и правильнъйшее разнообразныхъ ся стопъ, нежели тогда греческихъ и латинскихъ, паденіе подало инъ непогръшительное руководство"... Онъ взялъ названія изъ французской версификаціи, но-, самое діло у самой нашей природной наидревнъйшей оныхъ простыхъ людей поэзіи".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ тогдащиемъ смыслё: грубость, необразованность.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Въ тогдашненъ синслѣ: людей высшаго сословія.

Въ самомъ разгарѣ псевдо-классицизма съ его античными героями, натянутыми формами, въ литературѣ продолжается эта наклонность въ "природной поэзіи", въ простому народному содержанію. Когда нашь псевдо-классицизмь высокаго стиля вводить русскихь историческихъ героевъ въ трагедію, пытается ввести русскую жизнь въ комедію, и т. д., популярная литература охотно останавливается на рыцарскомъ волшебномъ романъ, восточной сказкъ, шутливой повъсти, которыя дають поводъ ввести въ книгу русскую баснословную старану, народную сказку, наконецъ, народную песню. Еще нёть прямого этнографическаго интереса или литературнаго нововведенія, но видимо чувствуется сила и врасота народной поэзіи, затрогивающей непосредственное чувство, и возникаетъ желаніе ввести се изъ круга любителей въ литературное обращеніе, наперекоръ школѣ. Нѣтъ яснаго представленія о старинѣ, котораго не давала и только-что начинавшаяся историческая наука, - но въ чудесныхъ повъстяхъ съ охотой выводятся сказочные и былинные богатыри; старина возстановляется при помощи фантазіи, и въ русскія темы прибавляются преданія, или клочки преданій и имена западно-славянскія, скандинавскія, литовскія, нёмецкія, какія нашлись въ литературномъ обиходѣ.

Это направленіе обнаружилось очень рано. Новая образованность медленно одолѣвала старину и новая литература долго не могла установиться. Лишь около 1740 г. является первое стихотвореніе Ломоносова; въ 1755 основанъ Московский университетъ; въ 1750-хъ годахъ начинается нѣсволько правильный русский театръ; въ 1764 является первая комедія фонъ-Визина; въ 1770-хъ годахъ едва начинаетъ Державинъ, и въ эти же годы является по своему времени замѣчательный пѣсенный сборникъ, гдѣ на ряду съ книжными пѣснями, какими увеселялась нарождавшаяся читающая публика, поставлены произведенія подлинной народной поэзіи.

Замѣчательнѣйшимъ работникомъ въ этой области былъ трудолюбивый, довольно талантливый писатель, Михайло Дмитріевичъ Чулковъ (ум. 1793), московскій студентъ и сенатскій секретарь, разсказчикъ не безъ юмора и видимо большой любитель народной старины и поэзіи. Труды его даютъ образчикъ тогдашнихъ этнографическихъ понятій.

Въ 1770—74 годахъ Чулковъ издалъ въ Петербургѣ "Собраніе разныхъ пѣсенъ", въ четырехъ частяхъ. Второе издапіе этихъ пѣсенъ явилось, уже безъ имени Чулкова, въ шести частяхъ <sup>1</sup>).—это такъ

б

٠.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Новое и полное собраніе россійскихъ пѣсенъ, содержащее въ себѣ Пѣсни Любовныя, Пастушескія, Шутливыя, Простонародныя, Хоральныя, Свадебныя, Свя-

ECT. STHOPP.

называвшійся "Новиковскій піссенникъ". Сборникъ Чулкова заключалъ въ себі два разряда преизведеній: во-первыхъ, пісни или романсы различныхъ тогдашнихъ авторовъ, по преимуществу или исключительно любовные, и во-вторыхъ, множество піссенъ чисто народныхъ (историческихъ и другихъ), которыя у него впервые были занесены въ печать въ такомъ изобилій и въ подлинной народной одеждё. Книга, очевидно, пришлась по вкусу читателей: это доказывается скорымъ повтореніемъ изданій и появленіемъ другихъ сборниковъ, подобнымъ образомъ соединявшихъ пісни сочиненныя и народныя <sup>1</sup>). Впослідствіи, такого рода піссенники размножаются, и постоянно видоизмівняясь, доходять до нашего времени въ произведеніяхъ—по преимуществу мосвовской книжной торговли, иміющей главное гніздо на Никольской.

Въ 1780 г. Чулковъ началъ издавать свои "Сказки"<sup>2</sup>). Въ "извѣстіи", т.-е. въ предисловіи къ книгѣ, онъ замѣчаетъ, что "издать въ свѣтъ книгу, содержащую въ себѣ отчасти повѣствованія, которыя разсказываются въ кажедой харчезию, кажется, былъ бы трудъ довольво суетный", но онъ уповалъ найти свое оправданіе въ слѣдующемъ соображеніи:

"Романы и сказки,—говорить онъ,—были во всё времена у всёхъ народовъ; они оставили намъ вёрнёйшія начертанія древнихъ каждыя страны народовъ и обыкновеній, и удостоились потому преданія на письмё, а въ новёйшія времена, у просвёщеннёйшихъ народовъ, почтили оныхъ собраніемъ и изданіемъ въ печать. Помёщенныя въ Парижской Всеобщей Вивліоеикѣ Романовъ повёсти о Рыцаряхъ, не что иное какъ сказки богатырскія; и французская Bibliothèque Bleue содержитъ таковыя же сказки, каковыя у насъ разсказываются въ простомъ народѣ. Съ 1778 г. въ Берлинѣ также издается Вивліоенка Романовъ, содержащая между прочими два отдѣленія: Романовъ древнихъ нѣмецкихъ Рыцарей, и Романовъ народныхъ. Россія имѣетъ также свои, но оныя хранятся только въ подобных подобныя изданія, и издаю сіи сказки Рускія, съ намѣреніемъ сохранить сего

точныя, съ присовокупленіемъ Шѣсенъ изъ разныхъ Россійскихъ Оперъ и Комедій". Въ Москвѣ, въ университетской типографіи у Н. Новикова, 1780-81. Шесть частей. Затѣмъ "Собраніе разныхъ Пѣсенъ" вышло "вторымъ тисненіемъ" въ Москвѣ же, въ типографіи при театрѣ у Хр. Клаудія, въ 1788.

<sup>1</sup>) Дев части, прибавленныя въ "Новиковскомъ песеннике", состоять только изъ песень сочиненныхъ.

<sup>2</sup>) "Рускія сказки, содержащія древнъйшія повъствованія о славныхъ богатырахъ, сказки народныя и прочія оставшіяся чрезъ пересказываніе въ памяти приключенія". Въ Москвъ, въ университетской типографіи у Н. Новикова, 1780—83, 10 ч. Третье изданіе, сокращенное, въ 6-ти частяхъ. М. 1820. рода наши древности и поощрить людей, имѣющихъ время, собрать все оныхъ множество, чтобъ составить Вивліоенку Рускихъ Романовъ.

"Должно думать, что сіи приключенія Богатырей Рускихъ имѣють въ себѣ отчасти дѣла́ бывшія, и есть ли совсѣмъ не вѣрить онымъ, то надлежить сумнѣваться и *во всей древней исторіи*, коя по большой части основана на оставшихся въ памяти Сказкахъ; впрочемъ, читатели есть ли нохотятъ, могутъ различить истинну отъ баснословія, свойлтвеннаго древнему обыкновенію въ повѣствованіяхъ, въ чемъ, однако, никто еще не успѣлъ.

"Наконецъ, во удовольствіе любителямъ Сказовъ включилъ я вдёсь таковыя, которыхъ никию еще не слыхивало, и которыя вышан въ свёть во первыхъ (т.-е. впервые) въ сей книгъ".

Это извѣстіе производитъ въ читателѣ нѣкоторое недоумѣніе; съ одной стороны, издатель обѣщаетъ повѣствованія, разсказываемыя "въ каждой харчевнѣ", заключающія наши "древности", хранящіяся "только въ намяти", — но рядомъ ссылается на Bibliothèque Bleue, на рыцарскіе романы, и "въ удовольствіе любителямъ" обѣщаетъ и такія казки, которыхъ "никто еще не слыхивалъ". Очевидно, здѣсь нечего искать подлинной народной старины. Этнографическаго пониманія не было; подлинная древность была почти неизвѣстна; за стариной признавалось значеніе то тько баснословное, и думали, что новѣйшій писатель можетъ смѣло пользоваться ею какъ матеріаломъ, можетъ исправлять и дополнять этотъ матеріалъ по своему усмотрѣнію. Чулковъ не усумнияся, для сказочной реставраціи русской древности, взять себѣ въ образецъ "Синюю библіотеку" и берлинское собраніе рыцарскихъ романовъ.

"Сказки" Чулкова именно и наполнены чудесными разсказами въ этомъ вкусв. Богатыри не даромъ названы въ заглавіи и играють не малую роль въ его повёствованіяхъ, отчасти вёрную съ народной поэзіей, но гораздо больше произвольную. Въ началё книги Чулковъ посвятилъ имъ шутливое вступленіе, изъ котораго видно, впрочемъ, что онъ хорошо знаетъ ихъ героическія похожденія.

"Мы опоздали выучиться грамоть, —говорить онъ, —и чрезь то лишились свъдънія о славнъйшихъ нашихъ Рускихъ Ирояхъ въ древности, которыхъ довольному числу надлежитъ быть въ народъ, прославившенся въ свътъ своею храбростью, и котораго науки состояли въ одномъ только оружіи и завоеваніяхъ. Насильство времени истребило оныя изъ памяти, такъ что не осталось намъ извъстія, какъ только со времени великаго князя Владиміра Святославича Кіевскаго и всея Россіи". Этотъ монархъ прославился своими побъдами, великолъпіемъ двора, къ которому привлекалъ людей ученыхъ и могучихъ богатырей. "Войски его учинились непобъдимы,

ł

5\*

и войны ужасны; понеже сражались и служили у него славнейше богатыри: Добрыня Никитичь, Алеша Поповичь, Чурило Пленковичь, Илья Муромецъ и дворянинъ Заалешенинъ... Но и удивительно ли государю премудрому и имъющему таковыхъ богатырей, покорять народовъ?. Ибо въ старину сражались не по нынѣшнему: довольно тогда было одной силы и бодрости. Придеть ли войско непріятелей отъ двухъ до трехъ сотъ тысячь: всякій монархъ, не имѣющій большаго числа рати, долженъ откупаться златомъ, либо поворяться; но не такъ со Владиміромъ! Онъ посылаетъ лишь одного богатыря, и горе, горе наступающимъ!" Авторъ приводить эпизодъ изъ подлинной сказки о Добрынѣ Никитичѣ, выѣзжающемъ въ поле на богатырскомъ конѣ, съ однимъ только слугою:... "богатырь гонитъ силу поганую-гдѣ конемъ вернетъ, тамо улица; онъ кольемъ махнетъ, нѣту тысячи; а мечемъ хватитъ, гибнетъ тьма людей".--, Посему нёть чуднаго, если изъ таковыхъ великихъ воинствъ, наступавшихъ на Россію, не спасалось ни души живой. Подобной несчетной силы, съ каковой въ старину цари персидскіе наступали на Грецію, малобы было, чтобъ управиться съ нею одному богатырю. Не нужно-бъ было храбрымъ грекамъ терять жизнь свою, защищая Термопилы: довольно бы послать Чурилу Пленковича, и онъ, заслоня сей узкій путь щитомъ своимъ, поморнаъ бы всёхъ съ досады; ибо сломить его было дёло невозможное. Жаль, что Александръ убрался съ свёта заблаговременно; не нужно бы ему опиваться вина до смерти: было бы и безъ того кому унять его проказы; послать бы лишь Илью Муромца: онъ на конъ своемъ поспѣлъ бы дней въ пять въ Индію, догналь бы его и за Гангесомъ, и второча бы его къ сёдлу своему, какъ славнаго Соловья Разбойника, привезъ въ славный Кіевъ градъ, гдѣ заставили-бъ его сухари толочь", и т. д.

Первыя повъсти разсказывають о князъ Владимірь, Добрынѣ Никитичь, Тугаринь Змъевичь, но онь уже пересыпаны выдуманными приключеніями; затьмъ героями сказокъ являются и Алеша Поповичь, и Василій Богуслаевичь, и Дворянинь Заалешенинь, и Баба-Яга, но рядомъ богатырь Сидонъ, Баламиръ, Гассанъ, волшебница Добрада, и даже польскій волшебникъ Твердовскій и пр., и большею частью плетутся совсъмъ фантастическія исторіи въ духѣ волшебныхъ рыцарскихъ романовъ, безъ мъста и времени. Мнимый колоритъ русской древности достигается тѣмъ, что въ сказкахъ явится иногда: скиеская царевна, обрскій или варяжскій князь, царица Динара, капище Лады; описывается заря такой картиной: "тьма удалялась и скрывала съ собою звѣзды, убѣгающія пришествія бога Свѣтовида", и т. п. Но Чулковъ зналъ сказочные и былинные факты богатырской исторіи, которые иногда и приводятся въ его книгѣ Между прочимъ, сообщаетъ онъ, что у него самого было собраніе богатырскихъ пѣсенъ <sup>1</sup>), и помѣщаетъ ноты одного былиннаго напѣва. Затѣмъ, среди фантастическихъ исторій являются "сказки народныя", напримѣръ, шуточный пересказъ, повидимому, подлинныхъ народныхъ сказокъ о воровскихъ продѣлкахъ <sup>2</sup>), и нѣсколько, нравоописательныхъ повѣстей собственнаго сочиненія <sup>3</sup>).

Въ 1782, Чулковъ издалъ "Словарь русскихъ суевърій", который явился потомъ вторымъ дополненнымъ изданіемъ "). Книга эта замѣчательна какъ первая чисто этнографическая попытка своего времени. Правда, между "русскими" суевъріями бо́льшую долю книги занимаютъ върованія и обычаи всякихъ русскихъ инородцевъ, татаръ, мордвы, чувашъ, камчадаловъ и пр., о какихъ авторъ могъ найти свѣдѣнія въ тогдашней литературѣ путешествій; правда также, что русская мнеологія излагается съ разными прикрасами, какія считались въ то время позволительными въ изображеніяхъ "древности" <sup>5</sup>), но въ то же время собрано и аккуратно, описано много дѣйствительныхъ народныхъ обычаевъ. Цѣну этихъ описаній достаточно указать тѣмъ, что многими указаніями изъ "Абевегя" нашелъ возможнымъ пользоваться ученый нашего времени, Аеанасьевъ, въ своихъ этнографическихъ работахъ, и особенно въ книгѣ: "Поэтическія воззрѣнія Славянъ на природу".

Если обратить вниманіе на то, что во всёхъ перечисленныхъ трудахъ русскій писатель былъ почти совсёмъ лишенъ руководства, какое въ другихъ отношеніяхъ доставляла тогда литература европейская, и напротивъ послёдняя еще сбивала съ толку "Синими библіотеками" и рыцарскими романами, то нельзя не оцёпить этихъ попытокъ, гдё среди ошибочныхъ литературныхъ понятій вёка просвёчиваетъ стремленіе къ изученію народности, и сочувствіе къ народной поэзіи.

Не будемъ исчислять другихъ трудовъ Чулкова и подобныхъ имъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Къ крайнему моему сожалёнію, въ пожарный случай, погибло у меня собраніе древнихъ богатырскихъ пъсень, между колми и о семъ подвигѣ Добрыни Никитича" (борьбы съ Тугаринымъ). "Голосъ оныя и отрывки словъ остались еще въ моей памяти, кои и прилагаю здъсь". Сказки, 1-е изд. I, стр. 138—139.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напримеръ, о воре Тимошке, о Цыгане, о племяннике Оомке.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О новомедномъ дворяниять, Два брата соперники, Досадное пробуждение.

<sup>4) &</sup>quot;Абевега русскихъ субверій, идолопоклонническихъ жертвоприношеній, свадебнихъ простонародныхъ обрядовъ, колдовства, шеманства и проч., сочиненная М. Ч." Москва, 1786.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ср. объ этомъ негодующія объясненія Сахарова, въ Сказ. р. народа, т. І, гдъ собраны примъры этихъ прикрасъ, иногда дъйствительно нельпыхъ, идущихъ еще съ XVII въка, съ Иннокентія Гизеля и Стрыйковскаго.

сочиненій 1) и укажемъ еще другую книгу того времени, весьма замѣчательную по сознательному интересу въ народной поэвіи. Этоочень извѣстное у любителей "Собраніе руссвихъ народныхъ пѣсенъ съ ихъ голосами, положенныхъ на музыку Иваномъ Прачемъ"<sup>2</sup>). Въ рукописномъ сборникъ, извъстномъ подъ именемъ Кирши Данилова, уже прибавлены были ноты для напёва. Чулковъ упоминаеть о своей сгорёвшей рукописи съ былинными напёвами. Прачъ въ первый разъ издаль значительный сборникъ вновь записанныхъ наобвовъ лирическихъ обсенъ: такъ-называемыхъ оротяжныхъ и скорыхъ, плясовыхъ, срадебныхъ, хороводныхъ, святочныхъ, наконецъ, малороссійскихъ. Въ послёдующихъ изданіяхъ собраніе значительно газиножено (до 150 пѣсенъ). Изданіе Прача, по отзыву знающихъ людей, есть весьма цённый опыть изученія народной музыки. Прачь приступалъ къ дёлу съ полнымъ пониманіемъ его важности: предисловіе (авторомъ котораго называють Н. Львова) посвящено опредёленію музыкальнаго характера нашей народной поэзіи, возможныхъ источниковъ нашей пъсенной музыки (предполагаются источники греческіе); авторъ умбеть цвнить старину, въ которой находить иногда и лучшіе музыкальные мотивы; особое "раченіе" было употреблено на то, чтобы съ возможной точностью записать народную мелодію. "Сохранивъ, такимъ образомъ, все свойство народнаго россійскаго пѣнія, собраніе сіе имѣеть и все достоинство подлинника: простота и цёлость онаго ни украшеніемъ музыкальнымъ, ни поправками иногда странной мелодіи нигдѣ не нарушены». Это понятіе о неприкосновенности изучаемаго народнаго матеріала. замѣчательно для конца XVIII-го вѣка. Прачу представлялось и широкое научно-музыкальное значение его изучений. "Можетъ быть,--говорить онъ,- не безполезно будеть сіе собраніе и для самой философіи"... "Можетъ, сіе новымъ какимъ-либо лучемъ просвѣтитъ музыкальный мір1? Большимъ талантамъ довольно малой причины для произведенія чудесъ, и упадшая на Невтона груша послужняа

- М. Попова: Славенскія древноств, 1770—71; 2-е изданіе: Старинныя диковинки или приключенія славенскихъ князей, 1778; 3-е изд. 1793. Объ его мноодогія упомянемъ дальше.
- Вечерніе часы, вли древнія сказки Славянъ древлянскихъ. М. 1787—88, 6 частей.
  - Повъствователь русскихъ сказокъ, и Продолжение. М. 1787. 2 ч.

n

· - '

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Того же Чулкова: "Пересмѣшникъ, или Славянскія сказки", 5 частей. Москва. 1783—85; 3-е изд. М. 1789.

<sup>—</sup> Бабушкины сказки, Сергія Друковцова, М. 1778 (никакихъ сказокъ нітъ: только безсмысленно разсказанные анекдоты). И т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Спб. 1790. Второе изданіе, въ двухъ частяхъ, вышло въ 1806; третье въ 1815. 4<sup>6</sup>.

къ открытію великой истинны" <sup>1</sup>)... Указывая богатство и разнообразіе мелодическаго содержанія русскихъ пѣсенъ, Прачъ еще въ первомъ изданіи ожидалъ, что оно доставитъ богатый источникъ для музыкальныхъ талантовъ (даже иностранныхъ) и для сочинителей оперъ. Въ позднѣйшемъ изданіи онъ уже съ большей увѣренностью думаетъ, что композиторы, "воспользуясь не только мотивами, но и самою странностію (т.-е. оригинальностью) нѣкоторыхъ русскихъ пѣсенъ, посредствомъ изящнаго своего искусства, доставятъ слуху новыя пріятности и любителямъ музыки новыя наслажденія, чему уже съ большимъ успѣхомъ подали примѣръ господа Сарти, Мартини, Паскевичъ, Тицъ, Жарновики, Пальтау, Карауловъ (amateur) и другіе<sup>4</sup> <sup>2</sup>).

Въ изданіи Прача, такимъ образомъ, является уже серьезная, теоретически обдуманная работа надъ русскими и сснями.

Съ семидесятыхъ годовъ прошлаго столётія, одновременно съ первыми изданіями Чулкова, являются первыя "чародныя" оперы: "Анота" Михайлы Попова (поставленная въ первый разъ въ 1772 г., съ музыкой Оомина); "Мельпикъ", Аблесимова (поставленный въ 1779 г.); "Перерожденіе" и "Гостинный дворъ", Михайлы Матинскаго (1777, 1787), и др. Михайдо Поповъ, одинъ изъ учениковъ знаменитаго актера Волкова, основателя русскаго театра, вывезенный имъ изъ Ярославля и учившійся въ шляхотскомъ корпусь, посль автерь, затёчь секретарь при комписсіи о сочиненіи уложенія, человъкъ изъ народа, извъстенъ былъ своими пъснями и отличался вообще направленіемъ "народнымъ"-въ тогдашнемъ стилѣ. Матинсвій быль врепостной графа Ягужинскаго, получившій на счеть своего помѣщика основательное образованіе въ Россіи и потомъ въ Италін. Біографія его неизвестна; но это, видимо, быль человекь даровитый; онъ много писалъ и переводилъ по научнымъ и литературнымъ предметамъ, и сочинялъ комедіи и оперы, въ послёднихъ и тексть, и музыку. Къ сожальнію, всё эти пьесы столь основательно забыты, что мы не можемъ сказать о томъ, въ какой мёрѣ эти "народныя" оперы имёли народную пёсенную подкладку; но съ литературной стороны, сочинения Мих. Попова, Аблесимова и пр., хотя второстепенныя по достоинству, имѣють значеніе какъ попытки распространять въ литературѣ народную стихію недурными изображеніями народнаго быта. Современныя свидѣтельства единогласно говорять, что эти народныя пьесы и оперы вообще имѣли очень большой успёхъ 1).

**N** . . . . - . -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Пред. въ наданию 1790 г., стр. XI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изд 1815 г., предисловіе, стр. V-VI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Желаніе усвоить русскія народныя черты драмѣ и въ частности оперѣ про-

Народность интересовала и съ другихъ сторонъ; начинаютъ обращать вниманіе и описывать народные обычаи, старину, собирать преданія, пословицы и т. п. <sup>1</sup>). Правда, псевдо-классическій взглядъ, пренебрегавшій простою народностью по ея грубости, нерѣдко ее уродовалъ, по-своему прикрашивая ее (какъ, напр., Богдановичъ нелѣпо прикрашивалъ пословицы); тѣмъ не менѣе народная стихія становилась болѣе и болѣе привычной въ книгѣ; нѣкоторые писатели (какъ Фонъ-Визинъ, Новиковъ, Радищевъ, Чулковъ, М. Поповъ, Н. Львовъ, В. Майковъ и др.) еще въ концѣ XVIII-го вѣка умѣли хорошо передавать черты быта, народный языкъ. Все это прокладывало путь для дальнѣйшаго и болѣе сильнаго вліянія народной стихіи въ языкѣ и въ содержаніи литературы.

Впослёдствін, когда съ новыми успёхами литературы требованія возросли и началась критическая этнографія, на эти попытки XVIII в. стали вообще смотрѣть съ пренебреженіемъ, виня ихъ за исваженіе или непонимание народности и т. п. Такъ, въ особенности строго обличалъ ихъ Сахаровъ, отзывы котораго одно время были обычнымъ понятіемъ объ "этнографахъ" прошлаго стольтія. Успехи литературы осудили, конечно, старую манеру относиться въ народной поэзіи; но тёмъ не менёе нападки на писателей XVIII-го вёка были преувеличены-на нихъ надобно оыло смотръть иначе. Нъвоторые изъ нихъ совершали, безъ сомнёнія, великія нелёпости съ нашей точки врѣнія, какъ напр., Поповъ въ своемъ "Описаніи славянскаго баснословія" (1768), Чулковъ, Григорій Глинка въ "Древней религін Славянъ" (1801), Кайсаровъ (1807) и пр.; но ихъ незачъмъ причислять къ ученымъ изслъдователямъ, какъ они себя сами не причисляли, - вромъ развъ Кайсарова<sup>2</sup>). Они не претендовали на ученое изложение, даже не подозръвали, что подобные предметы должны быть трактованы только подъ условіемъ строгой критики, и думали напротивъ, что эта древность, о которой осталось тавъ мало свъдъній, гораздо меньше входитъ въ область исторіи, чёмъ поэзіи. Тогдашняя историческая наука,--не у насъ только, но

является и гораздо раньше: есть извъстие о "комедии на музыкъ" Колычева, поставленной въ 1740 годахъ, которая взята была авторомъ, "изъ древнихъ русскихъ сказокъ"; при Елизаветъ въ головинскомъ "вольномъ театръ" дана была комическая опера "въ русскихъ нравахъ": "Танюща или счастливал встръча", текстъ которой былъ написанъ Дмитревскимъ, а музыка О. Г. Волковимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Упомянемъ, напр., замѣчательный сборникъ пословицъ прошлаго вѣка, изданный (въ "Архивѣ" Калачова) г. Буслаевымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочинские Кайсарова вышло сначала по-вѣмецки: Versuch einer slavischen Mythologie. Göttingen. 1804, потомъ по-русски, 1807. Объ источникахъ его инеологии ср. Срезневскаго, "Чешския глоссы въ Mater Verborum", Сбори. русск. отдѣл. А. Н., т. XIX, стр. 120—121.

и на западѣ,-еще не умѣла понимать древности, едва начинала придавать значение произведениямъ народной поэзии, и если прямыя свидътельства были свудны, научныя изысканія незрълы, то писателямъ популярнымъ, которыхъ привлекала старина, по тогдашнимъ понятіянь оставалось дополнять воображеніень то, чего не давала исторія. Такъ они и делали, к этого не скрывали. Поповъ прямо заявляеть о своемъ трудѣ: "Сіе сочиненіе сдѣлано больше дая цвеселенія читателей, ножоли для историческихъ справовъ, и больше дая стихотвориевъ, нежели для историковъ". Дъйствительно, Херасковъ внесъ его описаніе древнихъ божествъ въ свою эпическую поэму "Владимиръ", а послѣ Глинка вносиль въ мисологию вычитанное у Хераснова и "морского царя" описываль по Ломоносовской "Петріадь". Во введение въ своей книгъ Гленка также прямо заявляетъ: "Описывая произведения фантазии или мечтательности (такъ онъ считалъ древнюю мисологію), я думаю, что не погрѣшу, если при встрѣчающихся пустотахъ и недостаткахъ въ ен произведеніяхъ буду дополнять собственною подъ древнюю стать фантазівю... Я переселяюсь въ пространныя разнообразныя области фантазіи древнихъ Славянъ"-говоритъ онъ, и собидается дополнить недостающее .по законамъ соображенія или мечтанія". Онъ не стёснялся въ дополненіяхъ, и между прочимъ помъстилъ въ книгъ гимнъ Перуну, отсутствующій у историковъ и сочиненный имъ самимъ "подъ древнюю стать":

> "Богя велики, но страшенъ Перунъ: Ужасъ наводить тяжела стопа", и т. д.

Извёстно, что одинъ не очень хитрый поддёльщиеъ тёхъ временъ сочинилъ на мнимо-старомъ языкё гимнъ Баяна, найденный въ "свиткё перваго вёка", вмёстё съ нёсколькими "произреченіями пятаго столётія новогородскихъ жрецовъ": были люди, которые не рёшались отвергать его подлинности; Державинъ переложилъ этотъ гимнъ въ новёйшіе стихи <sup>1</sup>). Волхвъ "Злогоръ", упоминаемый въ гимнъ, послужилъ героемъ для стихотворенія Державина (1813). Державинъ не одинъ разъ бралъ темы изъ русской старины—какъ

У) Въ первомъ вѣкѣ писали въ такомъ стилѣ (по переводу Державина): "Не умолчи, Боянъ, снова воспой: О комъ пѣлъ благо тому. Суда Велесова не убѣжать, Славы Славиновъ не умалить. Мечи Бояновъ на явикѣ осталесь; Память Злогора волхви поглотили. Одину вспоминаніе, Скиеу пѣснъ. Златымъ пескомъ тризви посыплемъ". Ср. Соч. Державина, въ изданія Грота, Ш, 137. 73

онъ ее понималъ, и любопытно (и совершенно послёдовательно), что его привлекали не подлинныя черты ся, а именно тё извращенія, какія производились этнографами "для увеселенія читателей" <sup>1</sup>).

Далёе. Сахаровъ по обыкновению свысока говорить о сборникѣ Чулкова, и винить его, что онъ издавалъ пѣсни съ готовыхъ списковъ, а не "самъ сбиралъ ихъ, не подслушивалъ ихъ въ селенияхъ" и пр. Въ предислови къ пѣснямъ Чулковъ жалуется, что имѣлъ плохія рукописи, — "такъ что индѣ ни стиха, ни риемы, ниже мысли узнать мнѣ было можно"; если говорится о риемахъ, значить, рѣчь шла о пѣсняхъ литературныхъ, бывшихъ въ обращени и которыя издатель не всѣ бралъ съ печати. Какъ именно добывалъ онъ народныя пѣсни, онъ не говоритъ: весьма возможно, что онъ воспользовался ходившими по рукамъ сборниками; возможно также, что немало ихъ онъ зналъ и самъ изъ живой народной пѣсни.

Какъ бы ни было, хотя бы Чулковъ и печаталъ песни съ готовыхъ списковъ, мы имёли бы любопытный фактъ, что интересъ къ народности былъ такъ уже распространенъ въ 70-иъ годамъ прошлаго вбка, что издатель имблъ въ распоряжении массу песенъ, записанныхъ любителями (тексты Чулкова неръдко замъчательны). Почти половина сборника Чулкова занята пъснями народными (по счету Сахарова, изъ 800 всёхъ песенъ-336 народныхъ; оне поставлены обыкновенно особо). Сахаровъ былъ болѣе справедливъ къ Чулкову, вогда говорилъ, что предпріятіе его было самое значительное: онъ первый осмёлился въ новыкъ пёснямъ тогдашнихъ знаменитыхъ писателей присосдинить и старыя народныя". Главной цёлью Чулкова было дать внигу для любителей песни, какъ увеселения; народныя пёсни уже и раньше служили этой цёли въ извёстныхъ . кругахъ грамотнаго общества, но Чулковъ желалъ распространить ихъ еще болѣе и его большая литературная заслуга состоить въ томъ, что онъ не усумнился поставить ихъ рядомъ съ твореніями "знаменитыхъ писателей" -- псевдо-классивовъ, пренебрегавшихъ народными пѣснями, и впервые издалъ много, иногда прекрасныхъ, текстовъ <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ его псевдо-классическомъ взглядъ на русскую народную поэзію, ср. Сочиненія, Ш, 92 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чулковъ послужнать отчасти и г. Безсонову (въ издания "Пѣсенъ" Кирѣевскаго): Безсоновъ справедянво защищаетъ его отъ нападокъ Сахарова, который самъ производнать надъ паматниками народной порзіи гораздо худшія искаженія, нежели Чулковъ. См. "Пѣсии" Кир., вып. 5, стр. Ш—ХІП, СХХІ—СХХІП и др.

Въ этихъ и подобныхъ начаткахъ этнографическаго изученія народности, наши любители прошлаго вѣка руководились только собственнымъ инстинктомъ — т.-е. тѣмъ національно-народнымъ чувствомъ, въ недостаткѣ котораго обыкновенно упрекаютъ литературу XVIII-го столѣтія. Историческое мѣсто этихъ попытокъ въ развитіи литературной народности опредѣляется тѣмъ, что онѣ въ развитіи литературной народности опредѣляется тѣмъ, что онѣ въ развитіи литературной народности опредѣляется тѣмъ, что онѣ въ разваръ псевдо-классицияма идутъ (хотя безъ явнаго протеста) противъ него, примыкая къ той народно-поэтической струѣ, которая продолжала жить въ народѣ и въ самомъ "обществѣ" путемъ непосредственнаго бытового преданія, —и вводя наконецъ въ печать тотъ народнопоэтическій запасъ, который хранился въ памяти и въ записяхъ любителей.

Этихъ записей извёстно теперь довольно много отъ XVII в. <sup>1</sup>), есть указанія и на XVI столётіе. Съ тёхъ поръ идеть непрерывавтееся рукописное преданіе до сборника Кирпи Данилова, и до сборника былинъ съ нотами, который былъ у самого Чулкова, и до тёхъ рукописей, съ которыхъ онъ печаталъ свои пёсни. Не переводилось и устное преданіе: сказочники (которыхъ держали бывало при московскомъ царскомъ дворѣ), пёвцы былинъ, духовныхъ стиховъ и пёсенъ, дѣйствуютъ и по сіе время, а въ XVIII-мъ вѣкѣ повидимому занимались своимъ дѣломъ какъ настоящей профессіей и вовсе не въ одной простонародной средѣ <sup>2</sup>),---какъ "потѣшники", описываемые Сахаровымъ, были повидимому прямыми продолжателими старинныхъ скомороховъ.

Это народно-поэтическое преданіе становилось теперь достояніемъ литературы.

Чтобы справедливѣе оцѣнять это обращеніе въ народности и съ нею къ бытовой старинѣ, должно вспомнить, что собственно историческая наука очень немного помогала этому движенію. Самой этой наукѣ старина представлялась чрезвычайно темною. Историки дошлёцеровскіе или до-карамзинскіе блуждали въ разсказахъ о скиеахъ, сарматахъ, мосохахъ и т. п., считая скнеовъ и сарматовъ чуть не за чистыхъ русскихъ; о временахъ болѣе достовѣрной исторіи повторяли Нестора и, не менѣе того, Стрыйковскаго, и только рѣдкіе изъ нихъ имѣли смутное представленіе о той связи, которая —чрезъ вѣка историческихъ перемѣнъ—соединяетъ далекую древ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Л. Майкова, "О старинных⊥ рукописныхъ сборникадъ народ. песенъ и былинъ", въ Журн. М. Народн. Просв. 1830, нолбрь; "Богатырское слово въ синсий начала XVII века, открытое Е. В. Барсовымъ", въ "Запискахъ" Акад. Н., томъ XL, приложенія, № 5. Спб. 1881.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Ровинскаго, Русскія народи. картинки. Спб. 1-81, V, 100 и слёд.; ср. книгу А. Фаминцина: Скоморохи на Руси. Спб. 1889.

ность съ новой народностью. Нарождавшемуся историческому знанію приходилось уразумёвать и разъяснять другимъ, еще менёе свёдущимъ, самыя элементарныя положенія и требованія научной критики, устанавливать основные внёшніе факты исторія.

Возьмемъ два-три примъра.

Татищевъ (онъ умеръ въ 1750, но книга его вышла только въ 1768—84 г.), приступая въ дёлу, долженъ былъ посвятить длинное "предъизвёщеніе" объясненію первоначальныхъ понятій объ исторіи, объ ея научной и практической пользё, и защищаться туть-же отъ людей, которые, познакомившись съ его книгой въ рукописи, усиёли усмотрёть, что онъ "православную вёру и законъ опровергалъ", что заставило его прибёгнуть къ защитё новгородскаго митрополита Амвросія.

Въ главѣ "о идолослужени бывшемъ", гдѣ можно бы было ожндать свёдёній о мисологической старинё,-заботой Татищева, какъ и другихъ историковъ прошлаго въка, было только собрать всякія упоминанія о языческихъ божествахъ славянъ и русскихъ. Татищевъ и собираетъ ихъ изъ всякихъ источниковъ, старыхъ и новыхъ, какіе только могъ добыть. О западномъ славянствъ онъ знаетъ извъстія средневъковыхъ латинскихъ лътописцевъ – Гельмольда, "Саксограмматика"; изъ новыхъ цитируются у него: Фабріусъ въ "Исторіи міра", Кранцій въ "Вандалін", Германинъ Гедерихъ въ его "Лексиконахъ древностей и мисологическомъ", Арнкіелъ... Относительно собственно руссваго "идолослуженія", Татищевъ полагалъ, что у руссвихъ были тѣ же божества какъ у западныхъ славянъ, а "о которыхъ Несторъ описаль, то всё суть званія сарматскія или варяжскія"; свёдёнія о русскомъ "идолослужении" онъ беретъ изъ Нестора, изъ Стрыйковскаго <sup>1</sup>), указываетъ на трудъ Дмитрія Ростовскаго <sup>2</sup>), наконецъ, замѣчаетъ: "въ Берлинѣ, памятую, напечатана была о сихъ книжка подъ именемъ Московитище реалиня, токмо я ея нынъ достать не могъ"; далѣе, разсказывается о идолахъ у свиеовъ, и проч. Словомъ, дёло шло только о томъ, чтобы, худо ли хорошо ли, собрать фавтическія свёдёнія, да и здёсь были затрудненія, которыя трудно себѣ вообразить. Оказывается, что находились суевѣрные невѣжды, которые заподозрѣвали эти разсужденія о древнемъ "идолослуженін": "отъ такихъ безумныхъ, -- говоритъ Татищевъ, -- нужно предостерегаться, чтобъ объявленное мое о мерзости идолослуженія не приняли за то, что яко бы я оное съ почитаніемъ святыхъ мужей или иконъ равняю (!), на что кратко можно отвътствовать словами свя-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Въ внигѣ 4, гл. 4, изъ русскаго древняго лѣтописца сказуетъ".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Который, по его словамъ, пространно объ этомъ писалъ, но въ печати Татищевъ этого не видѣлъ.

таго Павла: кое соравненіе есть Христа съ Веліаромъ"<sup>1</sup>). Какъ будто въ самомъ дѣлѣ Татищевъ рекомендовалъ поклоненіе Перуну, Хорсу или Мокошу! Неудивительно, что въ началѣ главы объ "идолослуженін" находится философическій трактатъ объ идолопоклонствѣ вообще.

Но Татищевъ чувствовалъ, что есть связь древности съ новымъ обычаемъ, и въ концѣ перваго тома помѣстилъ особую статью "о чинахъ и суевъріяхъ древнихъ", т.-е. обычаяхъ, повърьяхъ и обрядахъ. Въ тѣ времена, какъ онъ писалъ свою книгу, мысль о томъ, что "чины" должны входить въ исторію, какъ объясненіе событій, рѣдво кому приходила въ голову; и здѣсь опять Татищеву надо было давать общія объясненія. Правда, описаніе "чивовъ" очень несовершенно<sup>3</sup>); но любопытно, что историческая этнографія уже затрогивается въ этихъ первыхъ трудахъ прошлаго вѣка. Писатели популярные дёлали изъ этнографіи предметъ литературнаго "увеселенія", но и они предчувствовали болёе глубокое значеніе предмета, а серьезные исторические писатели въ концу въка уже ясно видъли всю пустоту произвольнаго раскрашиванія старины <sup>3</sup>). Многія страницы въ внигѣ Болтина имѣютъ уже положительную цѣнность для историческаго изученія народности и приготовляють къ научной критикѣ карамзинскаго періода.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія Россійская, т. І, Спб. 1768, стр. 18—19.

<sup>\*)</sup> Рядонъ съ русскими, между прочимъ, описываются и "чини" внороддевъ,--какъ послё въ "Абевегв" Чулкова.

<sup>•)</sup> Напримъръ, Болтивъ нишетъ о "Досугахъ" Михайли Понова (Спб. 1772), которымъ, между прочвиъ, пользовался Ленлеркъ: "Г. Поповъ, будучи въ древностяхъ славянскихъ мало свъдущъ, внесъ въ свою баснословію все, что ему ни попалось безъ разбору, и многія такія вещи подъ статью боговъ помъстилъ, кои никогда славянами боготворими не били" и проч. ("Примъчанія на исторію древнія и нивішнія Россіи г. Леклерка". Спб. 1788, І, 98).

# ГЛАВА III.

## ХУШІ-й въкъ. Научныя изслъдования России.

Забытая дѣятельность XVIII-го вѣка. — Труды Петра Великаго, относящіеся въ научному изслѣдованію Россіи. — Вліяніе западной науки. — Географическія изысканія; первые атласы Россіи. — Ученыя экспедиціи. — Путешественники XVIII-го вѣка, пѣмецкіе и русскіе.

Обратимся къ дѣнтельности нашей науки въ XVIII-мъ столѣтіи по изученію русской территоріи и народа.

Главные факты распространенія школь и ученыхь учрежденій прошлаго въка довольно извъстны. Исторія его высшихъ учебныхъ и ученыхъ учрежденій немногосдожна: двѣ духовныя академіи, академія наукъ съ ея "академическимъ университетомъ", затѣмъ университеть московскій и россійская академія-воть всѣ учрежденія, въ которыхъ находили мѣсто интересы высшаго научнаго знанія. Выь ихъ дъйствовали иногда отдъльныя ученыя силы, особенно иностранцы, которыхъ зазывали еще съ конца ХУП-го столѣтія. Любопытенъ вопросъ именно о томъ, какъ дъйствовала вновь явившаяся съ Запада наука: откуда брались ен русскіе адепты, какъ новая наука воспринималась ими, какъ относилась она къ русскому содержанію, оставалась ли чужда ему или, напротивъ, умёла его понимать и служить ему? Намъ столько наговорили о томъ, что XVIII-й въкъ былъ оторванъ отъ русской народности, рабски подчинялся Западу и т. д., что по многимъ отношеніямъ было бы важно отдать себъ болье точный отчеть въ умственныхъ движеніяхъ и интересахъ того временр. Восемнадцатый въкъ былъ нашимъ ближайшимъ историческимъ предшественникомъ и многіе изъ нашихъ народныхъ интересовъ несомнённо коренятся еще въ трудахъ и стремленіяхъ образованныхъ людей XVIII-го въка. Познакомившись съ ними, мы должны будемъ убѣдиться, что уже въ то время являлись многія изъ

### ХҮШ ВЪВЪ. НАУКА И НАЦІОНАЛЬНЫЙ ВОПРОСЪ.

тъхъ мыслей и тъхъ изученій, заслугу которыхъ мы часто прилисываемъ своему времени. Изучение этого прошлаго не только избавить нась оть заблуждения, но разъяснить и историю самыхъ вопросовъ: им найдемъ, что они старбе, чёмъ намъ обыкновенно кажется, что наше нынъшнее дъло-не совсъмъ наше собственное изобрътеніе, а часто только дальнъйшее развитіе того, что было начато раньше насъ людьки другого в'яка; что трудности, съ которыми мы встр'вчаемся, лежать вовсе не тамъ, гдѣ мы ихъ ищемъ, что мы напрасно отделываенся оть нихъ ссылками на XVIII-й векъ, который-де оторвался отъ народа и задалъ намъ мудреную задачу возстановленія этой связи, или прячемся отъ вопроса за фразами о западной наукѣ, которая будто бы помѣшала намъ остаться вѣрными своему народу и предаваться самобытному творчеству. Заглянувъ въ исторію, не трудно убъдиться въ фальшивой безсодержательности подобныхъ жалобъ. Не западная наука отрывала насъ отъ народа и не реформа была источниковъ тёхъ общественно-политическихъ тягостей, которыя пришлось переносить и сознать нашему времени; напротивъ, только наука доставила намъ возможность более широкаго общественнаго и національнаго самосознанія, и только ся широкое действіе облегчить намъ выходъ изъ этихъ тягостей.

Петровская реформа и труды Петра для русскаго просв'ящения вызывали въ старину и до нашего времени безконечное множество панегириковъ, и въ самомъ дълъ нельзя не изумляться этой дъятельности, которая распространялась на разнообразивише предметы и нотребности національной жизни и полагала глубовія основанія дальнъйшаго развитія. Историки Петра разсказали и объ его трудахъ на пользу школы и образованія. Учреждая элементарныя цыфирныя школы и техническія училища: "навигацкое", инженерное, артиллерійское и пр., онъ позаботился объ основаніи учрежденія, которое обезпечило бы интересы высшей науки и послужило разсадникомъ ученыхъ силъ на самой русской почвѣ. Безпристрастные наблюдатели давно замѣтили, что у Петра вовсе не было пристрастія въ самимъ нноземцамъ, что, напротивъ, они были для него только средствомъ въ развитію русскихъ силъ, что это были въ его глазахъ только учителя, нужные на время, а затёмъ вовсе нежелательные. И дёйствительно, онъ гонитъ русскихъ въ школу, какъ (замётниъ для усповоенія славянофиловъ) гоняли ихъ при Ярославѣ; овъ обязывалъ иностранныхъ мастеровъ брать русскихъ учениковъ; Академія наукъ, основанная по его плану, должна была служить не только для цёлей самой науки, но и для образованія ученыхъ русскихъ. На вопросъ, нужно ли было введеніе западной науки, отв'яла уже старая Москва, вогда населила Нёмецкую слободу вызванными изъ-за границы тех-

79

#### ГЛАВА Ш.

никами, довторами, иноземными офицерами, вогда вызывала изъ Кіева ученыхъ богослововъ, схоластическихъ философовъ и стихотворцевъ. При Петрѣ несравненно шире понята была государственная и народная важность науки: она была нужна не только для просвёщенія умовъ, но для здраваго отправленія самого государственнаго хозяйства. Нужны были хорошо организованные арміи и флоты, нужно было знание горное, инженерное, промышленное и т. д.; государству нужно было сосчитаться въ своемъ хозяйствё, опредёлить и начертить свою территорію, узнать ближе свои народы-для Россіи особенная и недегкая задача: нужно было наконецъ узнать свою исторію, правильно устроить средства народнаго образованія. Старая Россія не давала иля этого средствъ, и обращение въ содъйствию западной науки было по здравому смыслу неизбъжно, чтобы сами русскіе научились пользоваться средствами знанія для многораздичныхъ потребностей своего отечества. Нужна была наука со всёми ся теоретическими основами и практивой, какъ онъ были понимаемы у народовъ, имъвшихъ тогда науку. Надобно было призвать знающихъ людей, совътоваться съ авторитетными учеными, и Петръ не ошибся въ выборъ, когда совътовался съ Лейбницемъ, однимъ изъ знаменитвишихъ людей того вѣка. И по сосѣдству, и по обилію ученаго люда, нанбольшее число профессоровъ и учителей доставила тогда Германія. Вызовы ученыхъ нъмцевъ въ Академію наукъ и въ московскій Университеть не всегда бывали удачны; но число удачныхъ было, въроятно, гораздо больше, а передко въ числъ приглашаемихъ бывали люди съ большими научными заслугами и съ честнымъ, просвёщеннымъ отношеніемъ ко взятой на себя обязанности. Многіе пріобрѣли европейскую славу своими трудами на русской почвё и надъ русскимъ содержаніемъ: назовемъ имена Миллера, Шлёцера, Палласа, Гмелина и т. д. Понятно, что иноземные ученые приносили науку въ той формѣ, какъ они сами знали ее на своей родинь, съ тъми общими идеями, Ha вакихъ она тогда строилась, и съ той внешностью, какую она имела. На современный взглядъ наука, являясь въ такомъ виль, съ формами схоластичесении, устарёлымъ язывомъ, терминологіей, странно переводившейся на русскій языкъ, можетъ, пожалуй, показаться чёмъто чуждымъ, что произвольно и насильственно навязывалось русскимъ умамъ, что не имъло связи съ жизнью и народностью. Но слъдуетъ наконець понять, что это была историческая форма науки, которая въ тѣ времена и не имѣла иныхъ идей и иного выраженія; она являлась къ намъ съ тёмъ содержаніемъ и въ той одеждё, въ какихъ жила на западѣ. Перелагаясь на русскій языкъ, эта наука получала новую долю вавой-то чуждой странности отъ трудности перевода: въ самомъ дёлё русскій языкъ отъ Никоновской лётописи, или даже

оть Симеона Полоцкаго, не могъ вдругъ легко перейти въ изложению теорій естествознанія, философскихъ и реторическихъ тонкостей и т. п. Потребовалось потомъ цёлое столётіе на то, чтобы нашъ литературный языкъ преодолёль всё трудности передачи сложной научной техники и художественнаго выраженія. На первое время онъ часто бывалъ совершенно безсиленъ передъ этими задачами, въ научной терминологін употреблялъ цёликомъ иностранныя слова, греческія, латинскія, даже измецкія и французскія 1), или передаваль ихъ, какъ Богъ послалъ, славяно-руссвими выраженіями, для нашего времени тяжелыми, уродливыми и смешными. Неудивительно и это последнее: въ началъ XVIII-го въка сами нъмцы были въ подобномъ затруднени -- нъмецкій языкъ считался еще неспособнымъ къ передачъ высшихъ литературныхъ научныхъ понятій; его замѣняла латынь и даже французскій языкъ, и послёдній не только въ высшемъ свётскомъ быту, но и въ области науки. Частію съ нѣмецкимъ и французскимъ, частію съ латинскимъ языкомъ наука пришла въ первое время и къ намъ; на этихъ языкахъ шло нерѣдко преподаваніе въ "академическомъ упиверситетъ" въ Петербургъ, и въ университетъ московскомъ; почти до нашихъ дней дожила схоластическая латынь въ духовныхъ академіяхъ и семинаріяхъ, и латинское преподаваніе классиковъ въ университетахъ. Западныя литературы со временъ Возрожденія и вплоть до ХІХ-го столётія были переполнены латинсвими внигами по всявимъ отраслямъ науви: по-латыни писали не только Коперникъ, но Лейбницъ и Ньютонъ. Можно себѣ представить, что появленіе науки въ подобной формь, на чужомъ язывъ или въ грубонъ невразумительномъ переводъ, испещренномъ чужими словами, должно было быть очень диво для тёхъ, кому приходилось знакомиться съ нею въ первый разъ; люди Петровскаго времени бывали въ положении простого человёка, которому приходится выговаривать слова чужого языка. Эта первая трудность, естественная и неизбъжная, какъ трудно всякое усвоеніе новаго знанія, скоро однако стала исчезать сама собою, по мъръ ознакомления съ предметомъ; языкъ привыкалъ овладъвать новыми понятіями, находить для нихъ простое, легкое, живое выраженіе. Знакомство съ наукой въ обществѣ все больше отнимало у нея ту непонятную, отталкивающую внѣшность, которая поражала на первый разъ; у Ломоносова и другихъ русскихъ академиковъ, наука уже успѣла выработать себѣ правильное выражение на русскомъ языкъ.

Нѣть сомнѣнія, что школьникамъ Петровскихъ временъ прихо-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сколько нѣмецкихъ словъ принято было въ терминологіи чиновнической, это язвѣстно; но забавно, что сама академія наукъ очень долго щеголяла подъ названіемъ "де-сіянсъ академія".

HCT. STHOPP.

лилось въ первое время очень жутко отъ неумѣлости самихъ первыхъ педагоговъ; нелегко было и тёмъ, кого Цетръ разсылалъ для науки за границу, какъ тому князю Голицыну который, будучи посланъ, уже не молодымъ, учиться навигацкой наукъ, недоумъвалъ, какъ ему быть: "наука опредълена самая премудрая: хотя мнѣ всѣ дни живота своего на той наувъ себя трудить, а не принять будетъ, для того-не знамо учитца языка, не знамо науки". Но собирая черты того времени, можно не разъ убъждаться, что трудность усвоенія науки была все-таки для тогдашнихъ новичвовъ не такъ велика. Ученыхъ людей было немного, немного было ученыхъ учреждений. -да въ большинствѣ немного было и охоты въ ученью,---но ть, которые брались за науку и имёли удовлетворительныхъ учителей, часто поражають своими быстрыми успёхами. Въ біографіяхъ тогдашнихъ ученыхъ можно найти не мало примъровъ, что юноши 18-20 лётъ становились уже разумчыми помощниками своихъ профессоровъ въ ученыхъ трудахъ и экспедиціяхъ, когда въ наше время они въ эти года едва получають аттестать зрелости (т,-е. собственно, незрѣлости, потому что съ нимъ они только-что получаютъ право приступить къ настоящему высшему образованию): многіе изъ нихъ были люди изъ низшихъ классовъ, и во главѣ ихъ-Ломоносовъ.

На что же направлялась вновь введенная наука; какъ она принималась своими адептами; какіе приносила результаты? Чтобы сообщить наглядный прим'връ и войти въ фактическое изложеніе предмета, приведемъ нѣсколько подробностей изъ Петровскихъ временъ о первыхъ прямыхъ воздѣйствіяхъ западной науки.

Извъстно, какимъ чрезвычайнымъ разнообразіемъ отличались теоретическіе и практическіе интересы самого Петра, сколько личной заботы положилъ онъ для перваго введенія элементарныхъ знаній и высшей науки. Исторія всей русской науки возводится къ его времени, и часто къ его собственной личной иниціативъ.

Съ первыхъ годовъ основанной по его плану Академіи наукъ въ нее приглашены были ученые разныхъ спеціальностей: математики, физики и астрономы; классическіе филологи, историки, оріенталисты. Работа всёхъ ихъ была необходима и дли утвержденія теоретической науки на русской почвё, и вмёстё для выполненія разныхъ практическихъ задачъ, важныхъ для государственныхъ цёлей. На эти послёднія было особенно обращено вниманіе Петромъ Великимъ.

Для устройства государства практическая помощь науки становилась необходима, какъ сложныхъ раціональныхъ пріемовъ требуетъ большое, правильно поставленное хозяйство. Однимъ изъ первыхъ вопросовъ явилось опредѣленіе самой государственной территоріи. Этой надобности стремилось удовлетворить уже московское государ•

ство разными описями (на глазомъръ) и "Книгой Большому Чертежу". Книга эта заключала много свъдъній, но онъ состояли только въ номеналатурь местностей и были совершенно лишены той точности. какая нужна для правильной картографіи и какая доставляется только астрономическими опредёленіями местностей и геодезическими измъреніями. При Петръ впервые начаты были эти геодезическія работы: по разнымъ враямъ Россіи разосланы были геодезисты "для сочиненія ландкарть" съ тёмъ, чтобы послё изъ ихъ "партикулярныхъ" карть составить "генеральную карту". Впослёдствіи эти работы съ новыми дополненіями были изданы въ 1726—1734 годахъ подъ латинскимъ заглавіемъ: Atlas imperii Rossici и пр.; это былъ первый правильный атласъ Россіи. Второй атласъ изданъ былъ Авадеміей наукъ въ 1745 году въ большой коллевціи подробныхъ карть 1). Къ Петровскимъ временамъ относятся и первыя ученыя эксцедиціи: одного ученаго иностранца Петръ Великій взялъ съ собою въ персидскій походъ; другой изслёдоваль съ естественно-научной точки зрѣнія восточную полосу Россіи (и между прочимъ открылъ ныяѣшнія Сергіевскія минеральныя воды); третій, наиболье известный, докторъ Мессершиндть, совершилъ первое ученое путешествіе п.) Сибири. Съ этимъ докторомъ Мессершмидтомъ (1685-1735) былъ завлюченъ контракть, въ которомъ онъ обязывался вхать въ Сибирь для заня. тій: а) географією страны; b) натуральной исторіей; с) медициной, лъкарственными растеніями, эпидемическими болъзнями; d) описаніемъ сибирскихъ народовъ и филологіею; е) памятниками и древностями, f) вообще всвмъ достопримъчательнымъ. Все это Мессершиндть взяль на себя, не имъя помощниковь, на очень скромныя средства, и труды его были по истинъ удивительны: онъ собиралъ растенія, самъ набивалъ чучелы попадавшихся ему птицъ и дълалъ съ нихъ рисунки; на каждомъ значительномъ мъстъ, если показывалось солнце, бралъ высоту полюса, составлялъ карты и т. д.; въ то-же время онъ собиралъ сибирскія древности, хлопоталъ у сибирскихъ властей, чтобы ему доставляли всякія "къ древности принадлежащія вещи, якобы языческіе шейтаны (кумиры), великія мамонтовы кости, древнія калмыцкія и татарскія письма и ихъ праотеческія письмена; такожде каменные и кружечные могильные образы". Наконецъ онъ былъ оріенталистъ, искалъ монгольскихъ рукописей, собиралъ слова изъ языковъ сибирскихъ инородцевъ и первый понялъ историческую важность ихъ сличенія и т. д. Труды Мессершмидта въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Russischer Atlas, welcher in einer General-Charte uud neunzehen Special-Charten das gesamte Russische Reich und dessen angränzende Länder, nach den Regeln der Erd-Beschreibung und neuesten Observationen vorstellig macht.. St.-Pet. 1745.

свое время не были изданы 1); сділанныя имъ коллекціи сохранидись въ Академіи наувъ. По его донесеніямъ, списки которыхъ также сохранились въ академической библіотекѣ, можно составить себѣ понятіе о трудностяхъ, какими сопровождались его изысканія; онъ жалуется, между прочимъ, что изъ русскихъ ему "не обрѣтается" помощниковъ, и просилъ, чтобы ему дали помощника изъ шведскихъ плённыхъ, какихъ было тогда не мало въ Сибири и которые вообще не разъ съ пользой служили самимъ русскимъ властямъ (и въ Сибири, и во внутренней Россіи), какъ люди со свъдъніями. Такимъ помощникомъ и для Мессершиндта оказался шведъ Таббертъ: взятый въ плёнъ послё полтавскаго сраженія, онъ провелъ около 13 лёть въ Сибири, гдё отчасти и работалъ съ нёмецвимъ ученымъ; вернувшись впослёдствін домой, онъ получиль тамъ дворянство и фамилію Страленберга и подъ этимъ именемъ издалъ въ Стокгольмѣ очень извѣстную въ свое время книгу: "Das nord- und ostliche Theil von Europa und Asia" (1730). При Петръ была предпринята и гораздо болње отдаленная экспедиція: въ 1719 году отправлены были два геодезиста изъ "навигаторовъ" для описанія Камчатки; между прочимъ, имъ велёно было сдёлать разысканіе-, сошлася ли Америка съ Азіею, что надлежитъ збло тщательно сдълать, не только Зюдъ и Нордъ, но и Остъ и Вестъ, к все на картъ исправно поставить". Хотя имъ и не удалось ръшить вопроса, сошлась ли Америка съ Азіей, Петръ остался доволенъ трудами навигаторовъ и незадолго передъ смертью написалъ повую инструкцію объ осмотрѣ сѣвернаго берега, исполнителемъ которой, уже послѣ его смерти, былъ извъстный капитанъ Берингъ.

Этотъ интересъ къ географическимъ работамъ у Петра Великаго былъ возбужденъ, какъ предполагаютъ, въ особенности знакомствомъ его съ учеными французской академіи во время путешествія 1717 года, когда онъ самъ былъ избранъ въ члены этой академіи. Эти работы были однимъ изъ первыхъ примёровъ прямого вліянія "западной науки"; результатомъ была обоюдная польза: въ европейской наукё явились новыя географическія свёдёнія, у русскихъ прибавилось знанія своего отечества, и возникалъ собственный научный опытъ<sup>2</sup>).

84

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. о нихъ у Палласа: "Neue nordische Beiträge". St.-Pet. 1782, Bd. Ш.: Messerschmidts siebenjährige Reise in Sibirien. Пекарскій, Наука и литер. при Петрѣ В., I. стр. 350—362.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Впослъдстви Миллеръ такъ отзывался о значения заботъ Петра о русской картографіи: картографія Россіи, благодаря мудрымъ распоряженіямъ Петра Великаго, чрезъ посылку по губерніямъ геодезистовъ и труды оренбургской экспедиція, приведена къ такому совершенству, что почти уже мало къ нимъ прибавленія по-

Эти двѣ стороны паучнаго знанія проходять и во множествѣ послёдующихъ трудовъ, исполненныхъ иностранными (особливо нёмецкими) и русскими учеными въ теченіе XVIII въка. Русскій народъ впервые вступалъ въ образовательное общение съ Европой: русскіе ученые и нѣмцы, работавшіе въ Россіи и для Россіи, слѣдовали примѣру Петра — сообщать "ученому свѣту" разнообразныя свѣдѣнія о Россіи, которыя вмѣстѣ съ тѣмъ становились достояніемъ и русскаго образования. Это время представляеть вообще замѣчательный въ исторіи науки эпизодъ усиленнаго взаимодъйствія, до сихъ поръ еще не вполнѣ изслѣдованный и оцѣненный. Избитое представление о "подчинении Западу" есть только одностороннее преувеличение одной части совершавшагося тогда историческаго явленія. Если Петръ прорубилъ въ Европу окно, то въ это окно кинулись смотрѣть и сами евроцейцы; если мы искали въ Европѣ необходимыхъ намъ знаній, то и для Европы Россія впервые какъ бы открывалась. Новыя сношенія простирались не только на интересы политическіе, промышленные, торговые, но и на благороднѣйшіе интересы научнаго знанія. Основаніе школъ, приглашеніе ученыхъ въ академію, призывы иностранцевъ на разныя техническія службы произвели громадный наплывъ образованныхъ иноземцевъ въ Россію<sup>1</sup>).

Эти силы были, конечно, неравном врнаго качества, но, вообще говоря, было много людей съ хорошими знаніями, съ добросов стнымъ отношеніемъ къ дёлу и, наконецъ, было не мало людей съ зам вчательными достоинствами. Случалось, что Академія находила своихъ дёятелей между такими, безъ ея вызова пріёзжавшими учеными <sup>2</sup>). Эти иноземцы иногда оставались въ Россіи недолго, на срокъ своихъ "контрактовъ" (потому что часто ихъ дѣйствительно

<sup>2</sup>) Такъ принять быль въ академию Герардъ-Фридрихъ Миллеръ, Гмелинъстарлий.

требно, ибо и въ чужестранныхъ государствахъ, гдё науки уже чрезъ нёсколько сотъ лётъ процвёлаютъ, чуть могутъ похвалиться такимъ прилежнымъ раченіемъ въ сочинении своихъ ландкартъ". Пекарский, Ист. Акад. Наукъ, I, стр. 339—340. См. также "Записки Геогр. Общества", 1849, кн. ПІ, статья Бэра о заслугахъ Петра Великаго по части распространенія въ Россіи географическихъ знаній.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Укажемъ для образчика рядъ именъ въ одной спеціальности. Въ книгѣ Я. Чистовича: "Исторія первыхъ медицинскихъ школъ въ Россін", Спб. 1883, приведенъ алфавитный списокъ докторовъ медицины, практиковавшихъ въ Россіи въ XVIII столѣтіи. Здѣсь были люди всевозможныхъ европейскихъ націй: нѣмцы изъ всѣхъ концовъ и университетовъ Германіи, нѣмцы русскіе, голландцы, шведы, французы, англичане, шотландцы, португальцы, греки, поляки, датчане и пр., наконецъ русскіе, учившіеся за границей и дома. Подобное разнообразіе мы встрѣтимъ и во многихъ другихъ спеціальностяхъ, для которыхъ въ прошломъ столѣтіи иноземцы были приглашаемы или пріѣзжали сами, напр., въ дѣлѣ военномъ, морскомъ, инженерномъ горномъ, и проч.

#### ГЛАВА ЈИ.

нанимали, какъ ученыхъ рабочихъ, на извъстное время и для извъстнаго дѣла), но часто оставались въ Россіи на всю жизнь, принимали русское подданство, усвоивали русскій языкъ и дѣйствовали въ русской литературѣ. Ихъ труды имѣли вообще двоякую цѣль обогащеніе общей науки, и пользы русскаго государства и просвѣщенія: поэтому работы ихъ (и не только иностранцевъ, но и русскихъ) писались на какомъ-нибудь иностранцовъ, но и русскихъ) писались на какомъ-нибудь иностранномъ языкѣ, латинскомъ, нѣмецкомъ, французскомъ, а когда представляли интересъ общедоступный, выходили также по-русски. Русскіе академики свои труды подобнаго рода издавали на русскомъ языкѣ.

Съ другой стороны, для европейской науки вновь открывшаяся Россія представила величайшій интересъ. Путешествія западныхъ европейцевъ въ Россію или чрезъ Россію начинаются чуть не съ первыхъ вѣковъ нашей исторіи: страна, ея жители, ихъ нравы, исторія возбуждали живѣйшее любопытство. Знаменитое путешествіе Герберштейна было уже трудомъ съ сознательными научными цёлями: извѣстно, какимъ важнымъ источникомъ оно осталось до сихъ поръ для нашихъ ученыхъ историковъ. Довольно еще назвать Мейерберга, Флетчера, Олеарія, чтобы указать, съ какимъ серьезнымъ вниманіемъ относились образованн ли западные люди къ изучению России. Петровская реформа сдёлала и для европейской науки новое открытіе: съ облегченіемъ сношеній, съ первымъ приближеніемъ къ европейскому образованию стала чрезвычайно рости иностранная литература о Россіи, наполняющая теперь огромный отдѣлъ "Russica" въ нашей Публичной библіотекѣ. Иностранными силами, частію по русской иниціативь, частію независимо отъ нея, сдълаво было множество разпообразныхъ изученій. Ученыя работы, издававшіяся въ Россіи на иностранныхъ языкахъ, прямо дѣлались достояніемъ европейскихъ литературъ; въ то-же время переводились замфчательн вйшiе труды, выходившiе по-русски, ---такъ вскорѣ послѣ своего появленія переведены были знаменитыя путешествія Крашенинникова, Лепехина, Рычкова; на нѣмецкомъ языкѣ является первый научный комментарій и высокая оцёнка древнёйшаго русскаго лётописца у Шлёцера, съ котораго начинается вполпѣ научная разработка русской исторія. Въ самой Германіи ученые люди посвящають неутомимый трудъ на изучение географии, истории и этнографии России, вакъ знаменитый Бюшингъ, издатель первой научно составленной географіи Россіи и извѣстнаго "Магазина", наполненнаго богатымъ матеріаломъ для русской исторіи. Описапія путешествій, совершонныхъ нѣмецкими учеными на русской службѣ, появлялись по-русски и переводились на другіе европейскіе языки: французскій, англійскій. итальянскій, и въ этихъ переводахъ выдерживали иногда по нѣскольку изданій. Русскія ученыя имена еще въ XVIII стольтіи пріобрѣтали европейскую извѣстность, какъ имена Ломоносова, Крашенинникова, Лепехина; работы старыхъ русскихъ ученыхъ цѣнятся и новѣйшими учеными авторитетами. Словомъ, это было дѣйствительное общеніе въ лучшихъ стремленіяхъ научнаго знанія. Дальше увидимъ, какимъ одушевленіемъ бывали проникнуты и наши нѣмецкіе академики. и русскіе ученые, когда въ своеобразныхъ явленіяхъ русской природы и жизни имъ открывалось новое, прежде невѣдомое, поле научныхъ наблюденій.

Откуда набирались эти силы новой русской науки? Обыкновенно говорять, что къ новому образованию, а затёмъ къ разнымъ крайностямъ подражанія иноземному, имбли пристрастіе только высшіе классы (т.-е. собственно дворянство), которые при этомъ забыли о народѣ и вслѣдствіе того оторвались отъ него. Дѣйствительно, высшіе классы всего больше принимали это образованіе, и это было совершенно естественно: и въ старой московской Россіи это былъ выстій слой народа, откуда набирались царскіе приближенные и совътники; они еще тогда ставились властью надъ народомъ, за свою службу надълялись помъстьями (и жившими на нихъ людьми). По справедливому понятію Петра, новое ученье было той же службой государству; кого же было привлечь къ ней прежде всего какъ не тъхъ, вто, владъя помъстьями, обязанъ былъ службой? Самъ-человъкъ рабочій, Петръ ненавидълъ тунеядство и былъ совершенно правъ, когда расталкивалъ лежебокъ и заставлялъ недорослей учиться. Мало-по-малу недоросли привыкали учиться, хотя и долго спустя, во времена Екатерины II, было много дворянства безграмотнаго (какъ это видно, напримъръ, изъ исторіи Коммиссіи о сочиненіи уложенія), слёдовательно, нимало не зараженнаго европейскимъ просвёщеніемъ. Но все-таки это новое образование принималось вовсе не однимъ дворянствоиъ; было еще сословіе, которое также естественно привлекалось въ ученію, именно духовенство, искони владъвшее грамотностью. Еще съ конца XVII въка, съ основанія Славяно-греко-латинской Академіи въ Москвѣ, оно стало знакомиться, по кіевскому примёру, съ высшей наукой, и, хотя эта духовно-академическая наука слишкомъ часто была сухой схоластикой, тёмъ не менёе она все-таки вводила въ новый міръ научныхъ понятій. Ученое духовенство XVIII выка уже сильно отличается отъ своихъ предшественниковъ въ до-Петровской Москвѣ (крайніе примѣры того и другого въ началѣ столѣтія, --- напр., извѣстный священникъ Лукьяновъ, путешественникъ ко святымъ мѣстамъ, или Өеофанъ Прокоповичъ-раздёлены цёлою пропастью), и дало теперь своихъ представителей не только въ церковную, но и въ свътскую образованность. Въ новыя школы правительство, въ Цетровскія времена и послѣ, брало и дворянъ, напр., изъ дѣтей "солдать" гвардейскихъ полковъ (преображенскаго, семеновскаго, измайловскаго), которые часто бывали дворянами, брало учениковъ духовныхъ семинарій, которые бывали всякаго званія. Наконецъ, опять напомнимъ о Ломоносовѣ, этомъ величайшемъ изъ всёхъ дёятелей новой науки въ XVIII столётін, который вышель изъ самаго подлиннаго врестьянства. Пересматривая біографіи ученыхъ людей прошлаго въка, проходившихъ петербургскую академическую гимназію и "университеть", мы находимъ такіе примёры: Румовскій-сынъ священника, учился сначала въ семинаріи; Лепехинъ-сынъ солдата семеновскаго полка, дворянинъ; Озерецковскійсынъ священника, учился въ семинаріи; Котельниковъ -- сынъ преображенскаго солдата, изъ школы Өеофана Прокоповича; Протасовъсынъ семеновскаго солдата, учился въ той же школѣ; Соколовъсынъ сельскаго пономаря; Иноходцовъ-сынъ преображенскаго солдата; Севергинъ-сынъ "вольнаго человъка", придворнаго музыканта, и т. д. Если прибавить примёры изъ біографій русскихъ писателей прошлаго столётія, ны найдемъ такое же разнообразіе общественныхъ положеній: доходило до того, что бывали писатели-крвпостные, и писатели не безъ достоинствъ. Какъ выше замѣчено, усвоеніе науки, видимо, не сопровождалось у ся молодыхъ адептовъ никакимъ страданіемъ ихъ національнаго чувства: нѣтъ факта, который бы указываль на какое-нибудь ненормальное "отрываніе" ихъ оть народа. Напротивъ, они преспокойно учились и у русскихъ, и у пъмецкихъ учителей, выучивались по-латыни или по-нъмецки, слушали академическія лекціи, вздили за границу, усердно отдавались потомъ научнымъ трудамъ "для чести и пользы своего отечества" и между прочимъ съ великой любовью занимались изслёдованіями народнаго быта, промысловъ, обычаевъ, преданій и т. д. Далее приведемъ примѣры.

Высшее образованіе въ академическомъ и московскомъ университетахъ и другихъ заведеніяхъ очень часто завершалось посылкой за границу; къ концу столътія многіе отправлялись сами въ заграничные, особливо нъмецкіе университеты: когда императоръ Павелъ по вступленіи на престолъ велѣлъ вытребовать домой русскихъ подданныхъ, учившихся въ иностранныхъ университетахъ, то оказалось, что въ Лейпцигѣ было 36, въ Іепѣ 65 учившихся русскихъ. Путешествія бывали обыкновенно не такъ продолжительны, чтобы передѣлывать русскихъ въ иностранцевъ, но, конечно, не мало облегчали знакомство съ состояніемъ ученыхъ идей времени и укрѣпляли ту благородную солидарность, которая соединяетъ людей разныхъ обществъ въ одномъ интересѣ достоинства человѣческой мысли и знанія. Эту

послѣднюю черту не трудно замѣтить въ біографіяхъ и самыхъ сочиненіяхъ нашихъ ученыхъ прошлаго въка. На "ученый свътъ" ссылается не разъ Ломоносовъ, когда хочетъ сильнее доказать свою мысль или рекомендовать свой сов'ть, и эти ссылки бывали очень основательны: "ученый свътъ" давалъ правильное объяснение явленій природы, указываль вредь какого-нибудь ходячаго обычая нии нелёпость суевёрія, даваль полезныя практическія указанія и т. д. "Ученый свётъ" дёйствоваль не на однихъ спеціалистовъ, но и вообще на образованныхъ людей, и вромб науки спеціальной действовала литература вообще, въ томъ числе литература поэтическая. По поводу вліянія западной поэтической литературы въ нашемъ ХУШ-мъ въвъ, историки расточали много обвиненій, осуждая подражательность нашихъ писателей; но если не останавливаться на ложной, по нынѣшпему взгляду, условности внѣшняго пріема, составлявшей общую черту въка, и вникнуть въ содержаніе идей этой литературы, нельзя не признать за ней большой образовательной цёны. Еще болёе такого вліянія оказывала (конечно, въ кругу нанболѣе образованныхъ людей) та литература, которая прямо ставила вопросы о судьбѣ народовъ, о происхожденіи обществъ, о правахъ человъка и гражданина и т. д. Если подводить итоги умственной жизни нашего общества въ прошломъ въвс, то, очевидно, наибольшее вліяніе Запада надо отнести къ этимъ двумъ сторонамъ его содержанія: чистой наув'я и общественнымъ теоріямъ. Понятно, что эти вліянія были совершенно законны: въ общей надобности про свъщенія соглашаются и сами обскуранты, и русскій народъ, если не во имя челов'вческаго достоинства, то во имя собственной практической пользы долженъ былъ столько же, скольво всякій другой, знакомиться съ науками, развивавшими его мысль, дававшими правильное понятіе о природів и т. п. Что васается до теорій правственно-общественныхъ, то у человѣка, вступившаго на путь образованія, нельзя было бы отнять права интереса въ существеннымъ вопросамъ объ обществе и о человеческой личности, а решение этихъ вопросовъ у первостепенныхъ писателей тогдашней европейской литературы часто поражало глубиною и человёчностью мысли, воторая продолжаеть иногда действовать и до нашего времени. Въ глазахъ тогдашнихъ образованныхъ людей, въ Европѣ и у насъ, эти произведенія были высшимъ достигнутымъ тогда результатомъ человѣческаго знанія и только заколнёлое невёжество можеть относиться свысока къ трудамъ людей, какъ мыслители XVIII-го въка, какъ Бэйль, Монтескьё, Вольтеръ, Руссо, энциклопедисты, или какъ представители чистой науки-Ньютонъ, Лейбницъ, Эйлеръ и т. д. Всъ эти вліянія окружили ту первую образованность, которая возникала

въ средѣ русскаго общества, и нѣтъ ничего удивительнаго, что она имъ подпадала, -- это было просто вліяніе логической мысли, и вліяніе логики едва ли должно быть сочтено противонароднымъ. Для образованныхъ дюдей прошлаго въва не было сомнънія въ благотворномъ вліяніи принятой ими западной науки; имъ не приходило въ голову заподозрить ее потому, что она-западная. Это послёднее придумано уже нашимъ временемъ. Правда, моралисты XVIII-го въка жаловались на введеніе чужеземныхъ нравовъ, на французское воспитание, --- но теперь обобщають эту жалобу, или ненависть, на все принятое отъ запада образование. Но должно, наконецъ, положить границу между различными фактами. Разные моди могли заимствовать, и на дёлё заимствовали, разныя вещи-и дурное, и хорошее. Если свътское общество брало моды и испорченные нравы. это не значило, что была дурна и вредна заимствованная наука; если для свётскаго тунеяднаго общества шла изъ западныхъ свётскихъ образцовъ новая порча, изъ науки выростали здравыя человъческія понятія, обезпечивались успъхи общественности и образованія...

Опредбляя западныя вліянія прошлаго вбка, наши историки отмбчали разные ихъ періоды и источники, -- указывали, напр., вліянія шведскія и голландскія при Петрѣ, позднѣе---нѣмецкія (къ которымъ причисляется и бироновщина), далъе періодъ галломаніи и т. д. Но эти опредёленія бывали обыкновенно слишкомъ случайныя, и въ нихъ смѣшивались совсѣмъ разныя вещи, напр., морская или военная практика, канцелярское управленіе, наука и школа, свътскіе обычаи, литературные вкусы и т. д. Если обращать вниманіе не на одну беллетристику или свътскія моды и т. п., то мы найдемъ, что папр., въ самомъ разгаръ такъ-называемой "галломаніи" оказываются, напротивъ, очень сильныя вліяція нёмецкой и англійской литературы. Вообще вліянія основныхъ западныхъ литературъ такъ переплетаются, что довольно трудно, или даже невозможно, указать имъ какіе-нибудь определенные періоды или точный кругъ действія-темъ более, что къ концу столѣтія въ самой европейской литературѣ происходило уже сильное взаимодъйствіе: въ нъмецкой школь, въ Лейцигь, наша молодежь напитывалась Гельвеціемъ и Монтескьё, Карамзинъ вычитывалъ у Лессинга высокое уважение въ Шевспиру и т. д.

Въ нашей научной литературѣ прошлаго вѣка можно постоянно встрѣчаться съ многоразличными вліяніями европейской науки, всего больше едва ли не нѣмецкой, которую особенно распространяла и "де-сіянсъ академія"; но въ результатахъ мы напрасно искали бы какого-нибудь спеціальнаго нѣмецкаго или иного вліянія: пріобрѣтался научный методъ, но національность нашихъ ученыхъ не тер-

~

٠

ићла никакого ущерба. Бывали примћры особаго вкуса и наклопности къ извћетнымъ явленіямъ европейской жизни и науки, но они взаимно уравновћшивались и умћрялись здравымъ смысломъ и чувствомъ дћйствительности: чужой авторитетъ не становился вћрой, но будилъ собственную мысль и заставлялъ присматриваться къ своей жизни. Приведемъ для примћра нъсколько словъ замъчательнаго юриста прошлаго вѣка, профессора московскаго университета, Десницкаго (ум. 1789).

Пославный по обычаю за границу для довершенія своего ученаго образованія, Десницкій слушаль лекцін вь глазговскомъ университетѣ: онъ получилъ здѣсь степень магистра свободныхъ наукъ, затѣмъ доктора правъ, причемъ получилъ и привилегію гражданства, званія особевно почетнаго для ипостранца. Воспитавшись на англійской наукѣ, Десницкій ревностно изучалъ англійскія учрежденія и проникся къ нимъ величайшимъ почтеніемъ; вслѣдствіе того онъ уже тогда относился съ большой критикой къ нѣмецкимъ метафизическимъ теоріямъ. Это былъ одинъ изъ первыхъ русскихъ "англомаповъ".

Десенцкій съ великимъ уваженіемъ говорите объ Англіи, выработанныхъ ею здравыхъ началахъ политической и общественной жизни, объ ся высокой образованности, ся трудовой предпріимчивости. "Натъ въ подсолнечной нына, -- говоритъ онъ, -- таковаго растущаго, выкапываемаго и животворящагося въ трехъ натуры пределахъ, котораго бы могущество британской коммерціи не достало. Британцы, возлюбленные сынове страшныхъ волнъ, открылись свъту великими въ предпріятіяхъ, счастливыми въ совершеніяхъ, страшными во браняхъ, преславными въ побъдахъ, пеутомимыми въ трудахъ и съ цёлымъ песравненными свётомъ въ отважности. Британія возсіяла аки солнце; явилась благодать на горахъ-на брегахъбританскихъ; увънчалъ Богъ труды сего народа, и слава громкая пронеслась о пемъ до конецъ земли". Эту славу британцы добыли тяжелынь трудоми и непоколебимынь уважаніемь къ правамь разума и къ сяятости закона. "Вольность и собственность, -- говорить овъ, -написанныя на лицъ почти у всякаго британца, какъ природныя права, имѣютъ закономъ предписанный предѣлъ, за который вредная наглость и своевольство прейти не могуть. Судіи не смілють и пе могуть въ законф беззаконствовать. Привести правосудіе въ такое совершенство, чтобы судителю закона и дёлъ совсёмъ возможности не было къ злочнотребленію закона, есть такая премудрость правленія, которою кромѣ великобританскаго никакой еще другой изъ древнихъ, ви изъ вынішнихъ народовъ праведно похвалиться не можеть". Напротивъ, Десницкій мало сочувствуеть Германіи и ся

#### ГЛАВА Ш.

наукѣ и смѣется надъ схоластической метафизикой нѣмецкихъ юристовъ, которые-----, могутъ выдумывать столько юриспруденцій, сколько имъ угодно. Изъ всѣхъ писателей, которыхъ я имѣлъ случай читать, усматривается, что нынѣ вездѣ почти нравоучительная философія не совсѣмъ къ дѣлу ведетъ. Юриспруденція же натуральная преподается или совсѣмъ старинная, обыкновенно нынѣ называемая казуистическою, или другая, не лучше прежней, сочиняется вновь, и вся почти выбранная изъ римскихъ правъ". Указавъ образчикъ такой схоластической казуистики, Десницкій продолжаетъ: "въ такомъ лабиринтѣ они ищутъ общаго всѣмъ натуральнымъ правамъ начала. Суть и другія principia juris naturae, которыя изысканы больше для меридіана нѣмецкаго, нежели къ дѣлу въ судахъ. Сей родъ ученыхъ тщеславнъйшій въ своихъ изобрѣтеніяхъ" 1).

Словомъ, въ результатѣ научныхъ вліяній западной школы оказывалось вонсе не "рабское подчиненіе", а такое же усвоеніе знанія, какое совершается всякимъ новичномъ и въ собственной школѣ. По необходимости, первымъ пріемамъ учились на чужомъ языкѣ, но тотчасъ уже является забота создать научное изложеніе на русскомъ языкѣ. На первый разъ это изложеніе было угловато, нескладно, но это было неизбѣжнымъ слѣдствіемъ того, что старина ничѣмъ, или почти ничѣмъ, не облегчила трудности передачи неизвѣстныхъ ранѣе научныхъ понятій и терминовъ; съ теченіемъ времени эта нескладность сглаживается, по мѣрѣ того, какъ научная техника становится дѣломъ болѣе знакомымъ, и языкъ науки все болѣе сливается съ живою рѣчью общества. Это образованіе научной терминологіи идетъ параллельно. съ развитіемъ новаго литературнаго языка, которое

<sup>1</sup>) По всей въроятности Десницкій быль тоть неизвістный "англоманъ", который доставных въ Вольное росс. Собрание при московскомъ университети переводъ александрійскими бильми стихами монолога Гамлета: "Бить или не быть?" напечатанный въ "Опыть Трудовъ" Вольнаго Собранія (1774 — 83). Переводчикъ жаловался въ письме, что русские стихотворцы слишкомъ робки въ употреблении метафоръ, и указываетъ на образецъ въ Шекспиръ и другихъ англійскихъ поэтахъ. Самый переводъ замизчателенъ для своего времени простотой и вирностью подлиннику. "Англоманъ" ръзко и върно осуждаетъ французские переводы, напр., переводы Вольтера, и думаеть, что "говорить на французскомъ языкѣ такъ, какъ Шексинръ говориль на англійскомъ, почти невозможно, а на русскомъ можно ему, по крайней мёрё подражать, и когда не силу и не красу его, то духъ его сохранить". На письмо "Англомана" отвѣчаль профессорь Барсовь ссылками на древнихъ риторовъ и слѣдовавшаго имъ Ломоносова, которые остерегали противъ "безмѣрности" метафоръ, и съ своей стороны, по примеру Ломоносова, советуетъ искать силы слога въ церковномъ языкъ; этотъ источникъ, многимъ неизвъстный или презяраемый, однако много изобильнѣе "предъ новѣйшими, часто не весьма чистыми потоками". См. Біограф. Словарь моск. профессоровъ, М: 1855, І, стр. 56, 297 и слёд.; Сухомлинова. Исторія Росс. Академін, т. V (Сборникъ Р. отд. Акад., т. ХХП), 1881, стр. 5-7.

вообще представляетъ чрезвычайно интересное явленіе роста языка съ обогащениемъ понятій, и естественная послёдовательность этого роста даеть наглядное доказательство жизненности самого историческаго факта, который его вызвалъ. Какъ сильно было именно стремленіе усвоить чужую науку русской жизни и заставить говорить ее на русскомъ языкъ, можно видъть во множествъ случаевъ, когда ученые и писатели прошлаго въка говорили о своемъ трудъ въ "насаждении науки" въ России. Мы постоянно встречаемся здесь съ выражениемъ желания, чтобы трудъ ихъ послужилъ на пользу русскому просвёщению, на славу и честь россійскаго народа, чтобы россійсвій народъ сравнялся въ просв'ященіи съ другими "славными націями", чтобы россійская земля рождала собственныхъ Платоновъ и Невтоновъ,--какъ въ то же время поэтическая литература хлопотала о томъ, чтобы поскорѣе завести своихъ Малербовъ и Буало, своихъ Корнелей и Расиновъ. Обыкновенно смёются надъ этими хлопотами и считають ихъ явнымъ доказательствомъ рабства мысли; но если сопоставить ихъ съ упомянутыми сейчасъ заботами объ усвоеніи обществу самостоятельной науви, не трудно видеть, что въ основе лежало не подчиненіе, а именно стремленіе къ независимости, желаніе противопоставить чужой славё и авторитету свои, жить соб. ственными, а не чужими силами. Въ литературѣ это желаніе выражалось очень простодушно, и она поторопилась наскоро испечь своихъ Малербовъ и Расиновъ, надъ которыми послѣ столько смѣялась; но не забудемъ, въ какомъ состояния образования и при какихъ литературныхъ антецедентахъ все это дѣлалось: новая литература находилась буквально въ младенческомъ состоянии; ея дѣятелей можно было сосчитать по пальцамъ; она еще ломала язывъ, чтобы съумъть сказать новыя возникавшія понятія.-помудрено, что ся стремленія переходили въ желаніе сравняться съ данными образцами и авторитетами. Не забудемъ, что французскій псевдо-классицизмъ господствоваль и надъ такой старой и сильной литературой, какъ германская, въ которой едва начиналась тогда дъятельность Лессинга. Чтобы увъриться въ настоящихъ стремленіяхъ литературы, надо обратиться въ твиъ писателямъ, которые по своему труду и дарованіямъ и должны считаться настоящими ея представителями. Таковъ былъ Ломоносовъ. Онъ стоитъ такъ высоко, что на него не посягаютъ уворизны ХУШ-му столётію; его труда не осмёливаются отвергать ни явный обскурантизмъ, ни---нъсколько беззаботное вообще на счетъ исторія, народничество. Но таковъ же былъ, и раньше Ломоносова, Татищевъ, самый коренной русскій человѣкъ, хотя великій почитатель "Бавля" (Bayle) и Пуффендорфія. Таковы были, послѣ, молодые ученые путешественники по Россіи, какъ Лепехинъ, питомецъ нѣмецкой школы, немного раціоналисть и скептикъ, и однако самый непосредственный русскій патріоть. Таковъ былъ лигломанъ Десницкій, котораго, однако, новые историки науки признали "отцомъ природной русской юриспруденціи"<sup>1</sup>). Таковъ былъ Болтинъ, который, начитавшись французскихъ философовъ, былъ однако строгимъ хранителемъ національныхъ преданій, чуть не народникомъ среди XVIII вѣка...

Мы касаемся здёсь исторіи русской старой науки лишь съ той стороны, гдѣ она трудилась надъ изученіемъ русской страны и народовъ. Наперекоръ расточаемымъ нынѣ фразамъ о разрывѣ съ народностью, самый простой обзоръ фавтовъ убъждаетъ, что съ первыхъ своихъ шаговъ наша наука высшей практической целью ставила именно изучение России, ся природной области, ся прошлаго и ея народной жизни. Нёть смысла говорить о разрывё тамъ, гдё собиралось первое точное знаніе о географіи своей страны, о свойствахъ ея природы, ея удобствахъ и неудобствахъ для человъческой жизни; гдѣ впервые начиналось критическое изслѣдованіе народнаго прошлаго, собирались его памятники и письменные остатки; гдѣ изучался русскій народъ въ разныхъ краяхъ его громадной территоріи, описывались его нравы, составлялось первое сознательное понятіе объ его цёломъ; гдё являлась первая широкая мысль объ изученіи различныхъ формъ его языка; впервые заносимы были въ книгу произведенія его поэзіи и т. д. Было бы любоцытной темой сравнить въ этомъ отношении понятія русскихъ людей ХУП и ХУШ столітій. Русскій человѣкъ ХVII вѣка зналъ обыкновенно только свою тѣсную ближайшую обстановку и не помышляль о такомь знаніи своего отечества, въ какому стремилось ХУШ столётіе; онъ былъ грубый эмпирикъ, который безъ помощи иноземца не умвлъ оцвнить богатствъ своей собственной страны, нуждался въ чужеземномъ руководствѣ для всякаго несколько сложнаго промысла, для торговли и даже для военнаго дёла; не зналъ въ сущности своей исторіи, потому что о старинѣ получалъ только смутныя понятія изъ древней лѣтописи, уже на половину невразумительной, или изъ исторіографическихъ опытовъ въ родѣ "Синопсиса", изъ исторіи ближайшей зналъ факты. не освѣщенные критикой; народное чувство было въ немъ сильно, но часто это быль только фанатическій темный инстинкть, которому въ чужомъ народѣ видѣлись "поганые" (хотя бы и христіанскіе католики или протестанты), которому казалась богопротивнымъ волшебствомъ наука, и который отталкивалъ въ ней средства своего умствен-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. Біогр. Словарь моск. проф. I, 297.

наго и матеріальнаго успѣха. Восемнадцатый вѣкъ питалъ много своихъ грубыхъ заблужденій, но по крайней мѣрѣ онъ сталъ на вѣрный путь научнаго знанія, которое одно могло вывести его изъ патріархальнаго мрака въ сознательную общественную и народную жизнь.

Въ исторію литературы обыкновенно не входить изложеніе исторіи науки и распространения образовательныхъ свѣдѣний. У насъ есть по этому предмету только отдёльныя (и даже немадочисленныя) работы, не сведенныя однаво къ общей исторической мысли. Между тъмъ для точнаго пониманія хода нашей литературы, какъ "отраженія общества и народа", именно важно было бы сопоставлять ее съ исторіей образованія и научныхъ познаній. Въ перевороть понятій, отличающемъ XVIII вѣкъ, важную роль играло именно это распространение знаний черезъ новыя школы и учебныя книги, черезъ иносгранныя пособія и собственныя работы. Когда новая поэзія заговорила о величіи "дёлъ Петровыхъ", когда новая литература поднимала вопросъ о россійскомъ народѣ и его просвѣщеніи, объ исправленін нравовъ и т. д., всему этому предшествовала школьная наука, политическія свёдёнія, о сообщеніи которыхъ народу впервые заботился Петръ Великій, и всякіе книжные и практическіе иноземные образцы. Если представить себѣ всю массу внесеннаго этими путями знанія, часто абсолютно необходимаго для правтическихъ нуждъ государства и народа, это одно могло бы внушить болёе правдивое отношеніе къ нашимъ предкамъ прошлаго столётія, положившимъ много добросовёстнаго и самоотверженнаго труда для блага отечества; оказалось бы при этомъ и другое, --что воспринятое знаніе не было однимъ подражаніемъ и, напротивъ, усвоивалось органически, возбуждая самостоятельную и плодотворную дёятельность...

Итакъ, при Петрѣ Великомъ положено было начало изученіямъ географическимъ. Упомянутая задача, данная отъ самого Петра его первымъ "навигаторамъ" — отыскать, сошлась ли Азія съ Америкой, — весьма характерно указывала, что Россія въ эту сторону не знала конца своихъ владѣній... Первые учебники географіи, какъ, напр., "Географія или краткое земного круга описаніе", напечатанная повелѣніемъ царскаго величества въ 1710 году, свидѣтельствуютъ о тѣхъ крайнихъ затрудненіяхъ, какія встрѣчала передача на русскомъ языкѣ географической терминологіи: не было словъ для обозначенія техническихъ названій, и они очень часто оставлялись просто безъ перевода<sup>1</sup>). Съ новыми работами по этому предмету

<sup>•)</sup> См. примѣры въ книгѣ Пекарскаго и также въ сочинени Л. Весина: "Исторический обзоръ учебниковъ общей и русской географія, изданныхъ со времени Петра Великаго по 1876 годъ (1710—1876)", Сиб. 1877. Эта общирная книга, стоив-

языкъ видимо привыкаетъ къ нему, и въ географической терминологіи мало-по-малу убавилось число иностранныхъ словъ и передача понятій нёсколькихъ облегчилась. Въ числё учебниковъ географіи, изданныхъ по повелѣніямъ Петра, была между прочимъ книга Бернарда Варенія, знаменитаго ученаго ХУП вѣка, котораго Гумбольдть въ своемъ "Космосъ" называетъ великимъ географомъ. Съ этихъ поръ новая наука впервые правильно вошла въ русскую школу, и вообще въ умственный запасъ руссваго народа. Съ основаниемъ Академіи наукъ развитіє географическихъ знаній получаеть и твердую научную опору: географія обставляется тёми науками, изъ которыхъ она почерпаетъ свои теоретическія основанія. какъ астрономія, физика, математика и разныя отрасли "натуральной исторіи". Мы упоминали о первыхъ научно составленныхъ атласахъ, изданныхъ въ первой половинѣ прошлаго столѣтія Кириловымъ и Академіей наукъ. Въ Россіи впервые начинаются астрономическія наблюденія и опреділенія містностей, безъ которыхъ немыслима точная географія (труды астронома Делиля, довзжавшаго до Березова, и др.); впервые начинаются наблюденія физическія и собираются данныя для опредёленія влимата, почвы и т. д.; наблюденія естественно-научныя, измъренія геодезическія, собираніе экономическихъ свъдъній, словомъ, вся та масса матеріала, какая требуется для точнаго географическаго описанія страны. Ко второй половинѣ столѣтія изложенія географіи, и особенно русской, получають правильный систематическій видъ; онѣ являются какъ отдёльныя изслёдованія, научныя путешествія, общіе курсы предмета, м'астныя описанія, наконецъ, географическіе словари. Нѣмецкіе ученые работають параллельно и рядомъ съ русскими. Такъ, однимъ изъ наиболѣе заслуженныхъ географовъ былъ ученый полигисторъ, какихъ такъ много производили тѣ времена, --- Антонъ-Фридрихъ Бюшингъ (1724 --- 1793). Родонъ нѣмецъ, онъ учился въ университетѣ въ Галле; въ 1748, въ качествѣ домашняго учителя въ домѣ датскаго посланника Линара, онъ прибылъ съ нимъ въ Россію и, по возвращеніи въ Германію въ 1750, началъ рядъ ученыхъ работъ, изъ которыхъ главною было "Землеописаніе". Въ 1754 г., Вюшингъ получилъ профессуру философіи въ Геттингенѣ, но, навлекши себѣ враговъ своимъ свободнымъ протестантизмомъ, оставилъ въ 1759 профессуру и во второй разъ прівхаль въ Петербургъ, гдв сдвлался пасторомъ при лютеранской церкви св. Павла. Въ Россіи онъ прожилъ до 1765, и за-

шая составителю не малаго труда, къ сожалёнію буквально ограничивается обзоромъ учебниковъ. Нёсколько расширивъ свою задачу, напр. сдёлавши хотя краткій обзоръ географической литературы вообще, путешествій и экспедицій, авторъ далъ бы важный трудъ для исторіи русскаго образованія.

тьмъ по приглашению Фридриха II занялъ мѣсто совѣтника консисторін и директора гимназіи въ Берлинь. Кромь "Землеописанія" 1), гдъ имъла мъсто и Россія, Бюшингъ оказалъ великую услугу изученіямъ Россіи знаменитымъ "Магазиномъ" (Magazin fur Historie und Geographie, 25 томовъ, Гамбургъ, 1765-93), который донынъ остается богатымъ, неисчерпаннымъ источникомъ важныхъ свёдёній о Россін. Въ самой Россін географическія работы все больше разширяются. Таковы были труды Татищева, о которыхъ упомянемъ далве, историко-географическія и натуралистическія экспедиціи академивовъ. Въ 1759. Академія наукъ, предполагая составить новый атласъ Россін, возънивла мысль собрать подробныя сведенія о всей имперіи черезъ правительствующій сенать (которому въ тв времена она была подчинена въ выстей инстанціи). Когда послѣдовало согласіе сената. въ Академін составлены были вопросы, на которые должны были отвѣчать провинціальныя канцеляріи. Въ январѣ 1760, сенать разослаль въ провинціи указъ съ академической программой, въ тридцати вопросахъ. Въ теченіе семи лёть собралось значительное количество отвётовъ, хотя не всё и не одинавоваго достоинства, и Академія постановила издать изъ нихъ точную выборку. Такъ составились "Топографическія изв'єстія, служащія для полнаго географическаго описанія Росс. Имперіи", изданныя подъ редакціей Лудвига Бакиейстера (4 ч. Спб. 1771-1774). Любопытно, что въ то же время подобную мысль возъимёлъ Шляхетный кадетскій корпусъ. Для собранія свілівній онъ употребиль то же средство: воспользовавшись авадемической программой, онъ расширилъ ее для своей цѣли нѣкоторыми новыми вопросами, и въ декабрѣ 1760 она также была разослана сенатомъ. Понятно, что отвёты были отчасти тождественные, но иногда болёе подробные; Шляхетный корпусь подёлился ими съ Авадеміей и Бакмейстеръ воспользовался ими для своего изданія <sup>2</sup>). Къ вонцу стольтія являются уже хорошо составленные учебники, напр., внига московскаго профессора Харитона Чеботарева (1776); "Обозрѣніе Россійскія Имперіи въ нынѣшнемъ ся новоустроенномъ состояния", флота капитана Сергъя Плещеева (четыре изданія, 1786-1793), и др. Любопытно "Новъйшее повъствовательное землеописание всёхъ четырехъ частей свёта... Россійская имперія описана статистически, какъ никогда еще не бывало" (5 ч., Спб. 1795), которое было "сочинено и почерпнуто изъ върнъйшихъ источниковъ...

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) О различныхъ русскихъ переводахъ изъ него см. у Весниа, стр. 28-89.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въроятно, исполнениемъ этого плана (впрочемъ недоконченнымъ) была "Цолитическая географія, сочиненная въ Сухопутномъ Шляхетскомъ кадетскомъ корнусъ для употребления учащагося въ ономъ корпусъ шляхетства", 1758 — 72, о которой см. въ книгъ Весина, стр. 25—28.

HCT. STHOPP.

<sup>7</sup> 

### ГЛАВА III.

учеными россіянами". Правда, върнъйшіе источники повели авторовъ и къ большимъ нелёпостямъ, напр., яъ разсказахъ о славянской древности, но въ книгѣ собрано было и много полезныхъ свъденій <sup>1</sup>).

Появляются, навонець, географические словари. Первый трудъ этого рода составленъ былъ (до буквы К) еще въ первой половинѣ столётія Татищевымъ, - но одно время затерялся и изданъ былъ уже только въ 1793. Академикъ Миллеръ издалъ "Географическій левсиконъ Россійскаго государства", составленный любителемъ, воеводой города Верен, Өедоромъ Полунинымъ и значительно дополненный самимъ Миллеромъ (М. 1773). Затёмъ географическій словарь Россіи явился въ многотомномъ трудъ Льва Максимовича, послъ еще болъе пазмноженномъ въ изданіи Асанасія Щекатова. Это были уже цёлыя обширныя предпріятія, богатыя историческими и географическими данными о разныхъ враяхъ и мѣстностяхъ Россіи <sup>3</sup>). Словарь Щекатова, составленный весьма трудолюбиво по оффиціальнымъ даннымъ и по книжнымъ свёдёніямъ, въ свое время и послё служиль нашимъ историкамъ обильнымъ источникомъ справовъ по исторической географіи и вообще оставался у насъ незамѣненнымъ до "Географическаго Словаря" г. Семенова и его сотрудниковъ, изданнаго Географическимъ Обществомъ.

Но замѣчательнѣйшимъ фактомъ въ развитіи географическаго изученія Россіи былъ длинный рядъ ученыхъ путешествій, начинающихся со временъ Петра и по его иниціативѣ. По основаніи Академіи наукъ, когда ея внутренніе порядки нѣсколько опредѣлились и явился достаточный запасъ русскихъ ученыхъ силъ въ ея ученикахъ, ученыя экспедиціи стали однимъ изъ основныхъ предметовъ ея заботъ. Эти путешествія были дѣломъ до тѣхъ поръ небывалымъ: впервые изъ правительственнаго центра направлены были

<sup>2</sup>) "Новый и полный географическій словарь Россійскаго государства, собранний Львоить Максимовичемъ", 6 ч. М. 1785—1789. Новая обработка этого труда, въ семи томахъ, явилась въ 1601—1808 году. Первая часть озаглавлена такъ: "Географическій словарь Россійскаго государства, сочиненный въ настоящемъ онаго видъ". М. 1801, 4°, — безъ имени составителей на заглавномъ листѣ, но посвященіе императору Александру подписали: всеподданнъйміе надворный совѣтникъ Максимовичъ и коллежскій регистраторъ Щекатовъ. Вторая часть имѣетъ очень дливное заглавіе: "Словарь Географический Россійскаго государства, описывающій азбучнымъ порядкомъ географически, топографически, идрографически, физически, исторически, политически, хронологически, генеалогически и геральдически всѣ губерніи, города и ихъ уѣзды, крѣпостя, форпости, редути" и пр. "Собранный А. Щ." М. 1804. Съ третьяго тома и до конца ставится имя одного Асанасія Щекатова.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этихъ учебникахъ, подробности у Весина, стр. 49, 53, 79 и слѣд., 413-414. Объ "ученихъ россіянахъ" у Неустроева. "Историч. розысканіе о русскихъ повременныхъ изданіяхъ и сборникахъ за 1703-1802". Спб. 1875, стр. 534.

въ развые и между прочниъ отдаленнъйшіе кран государства ученые люди, воторымъ поручалось собирать всевозможныя свъдънія о странѣ и народѣ, о природѣ и нравахъ, объ историческомъ прошломъ и современномъ характеръ и трудахъ населенія, его достаткахъ и недостаткахъ и т. д. Это были люди, не облеченные властью. но люди знающіе и просв'ященные, ціль которыхъ была научное изслёдованіе, предназначенное для пользы правительства и общества. Находясь тогда подъ высшимъ въдъніемъ сената, Академія въ этихъ дълахъ обыкновенно получала отъ него внимательное содъйствіе: путешественники получали достаточныя денежныя средства, подготовленныхъ сотрудниковъ изъ студентовъ академическаго университета и другихъ необходимыхъ помощнивовъ, снабжаемы были сенатсении указами и т. д.; но имъ все-таки приходилось бороться съ большими затрудненіями. Не говоря о трудностяхъ самаго пути въ далевихъ, мало населенныхъ враяхъ, по дикимъ мъстностямъ, путепественникамъ приходилось иногда встрёчаться съ весьма недружелюбными мёстными властями (напр., сибирсвими воеводами), защищать отъ нихъ свое дёло, испытывать неудобства отъ канцелярскихъ проволочекъ, когда притомъ донесеніе въ Академію или въ сенать шло туда и обратно по нёскольку мёсяцевь, подвергаться придиркамъ и доносамъ, даже "слову и дѣлу". Не легко было и собираніе научныхъ свёдёній, когда на цёсть приходилось имёть дёло съ людьми невъжественными вли просто полудикими. Не легво было (какъ и по настоящую минуту) собирание этнографическихъ свъдъний: если въ академикъ подозръвали чиновника, это заставляло относиться къ нему опасливо и подозрительно.

Было бы слишкомъ длинно разсказывать исторію этихъ многочисленныхъ странствій, въ которыхъ съ самаго начала рядомъ выступали и нёмецкія, и русскія научныя силы. Мы ограничимся общимъ указаніемъ и остановимся ближе на нёсколькихъ эпизодахъ русскихъ путешествій, которые могутъ характеризовать отношеніе нашей науки прошлаго вёка къ народному вопросу. Послё путешествій Мессершиндта, предприняты были изслёдованія сёверовосточнаго края Азіи и Камчатки экспедиціями Беринга, Стеллера и Крашенинникова; далёе большая сёверная экспедиція для топографической съемки всего сёвернаго берега Сибири; далёе сибирская экспедиція Миллера и Гмелина-старшаго, къ которой относятся также труды академика Фишера; наконецъ, замёчательныя экспедицін шестидесятыхъ и семидесятыхъ годовъ прошлаго столётія, гдё работали знаменитый Палласъ, Георги, Фалькъ, Гильденштедтъ, Гмелинъ-младшій, затёмъ русскіе ученые, какъ Лепехинъ, Озерец-

7\*

ковскій, Иноходцовъ, студенты Соколовъ, Зуевъ, Кошкаревъ, далѣе-Севергинъ и др.

Какихъ трудовъ и опасностей стоили иногда эти путешествія. объ этонъ могуть дать понятіе нёсколькихъ примёровъ. Нечего говорить о томъ, какъ тяжки были полярныя экспедиціи или странствованія въ Камчатку и по (неизвестному еще) Охотскому морю, въ сибирскихъ пустыняхъ, восточно-русскихъ степяхъ. Многіе изъ изслёдователей заплатили за свое дёло жизных. Берингъ, сдёлавши свое отврытіе, что Азія не сошлась съ Америкой, потерпёль кораблекрушение и умерь отъ лишений на необитаемомъ островѣ Охотскаго моря, куда спасся со своими спутниками. Стедлеръ, который былъ въ числѣ спутниковъ Беринга и во время путешествія долженъ былъ. выносить всякія притёсненія оть враждебнаго ему капитана, провель жестокую зиму на томъ же островѣ послѣ вораблеврушенія, не цереставая дёлать ученыя наблюденія; потомъ, въ Сибири подвергся кляузному доносу, вслёдствіе котораго уже на возвратномъ пути въ Россію быль арестовань въ Соликанскъ для отправки подъ конвоемъ обратно въ Иркутскъ для допроса; на пути догнало его оправданіе, и предпринявъ снова обратную дорогу въ Петербургъ, онъ умеръ въ Тюмени послё девати-лётняго путешествія (1737-1746). Гмелинъмладшій, возвращаясь изъ своего путешествія по юго-восточной Россіи и Персіи, былъ захваченъ татарами и умеръ въ плёну въ 1774. Исторія трудовъ астронома Ловица и его спутника и сотрудника Иноходцова была рядомъ подвиговъ самоотверженія на пользу науки. Странствуя въ степяхъ нижней Волги, ученые подвергались всевозможнымъ лишеніямъ. Въ теченіе и всколькихъ літь, -- разсказываеть біографъ Иноходцова, — съ ранней весны и до поздней осени, Ловицъ и Иноходцовъ дълались обитателями песчаныхъ степей, поселялись въ палаткахъ, окружали себя научными снарядами и работали неутомимо, подвергаясь разнаго рода невзгодамъ и одолёвая всякія затрудненія. Самыя приготовленія къ ученымъ работамъ требовали многихъ усилій. Нигдѣ въ окрестностяхъ нельзя было найти мастера для устройства и починки инструментовъ, и Ловицъ долженъ былъ самъ обратиться въ рабочаго и дёлать все собственными руками. Трудно исчислить всё бёды, большія и малыя, которыя насылались на нашихъ путешественниковъ и силою негостепріимной природы и враждебною волею людей. Палящій зной степей, доходившій въ срединѣ лѣта до тридцати-пяти градусовъ въ тѣни, и въ противоположность ему весенніе и осенніе холода действовали разрушительно на здоровье, такъ что палатка астрономовъ частообращалась въ лазаретъ. Степные вътры заносили песками наблюдательные пункты, поражая и глаза, и легкія наблюдателей. Едва

только наладили они свои инструменты и горячо принялись за дёло, надъ степью разразился страшный ураганъ, снесшій палатку и разметавшій всё инструменты. Но еще горшая бёда угрожала въ будущемъ, и шла уже не отъ природы, а отъ людей, которыми впрочемъ владёла въ ту минуту стихійная сила. Все Поволжье было взволновано пугачевцами <sup>1</sup>). Извёстно, что Ловицъ былъ захваченъ и убитъ пугачевцами въ 1774 году. Иноходцовъ едва спасся отъ той же участи.

Переходя въ самымъ путешествіямъ, мы не будемъ останавливаться на подробностяхъ странствій и частныхъ научныхъ результатахъ; намъ важно указать ихъ общее значеніе и личное отношеніе ученыхъ въ своему дѣлу, отношеніе научное и нравственное<sup>3</sup>). Если гдѣ имѣютъ смыслъ слова: преданность наувѣ, служеніе пользѣ общества и народа, то они именно съ полнымъ правомъ могуть быть употреблены о трудахъ нашихъ путешественниковъ прошлаго вѣка, русскихъ и не-русскихъ.

Таковъ былъ названный сейчасъ Георгъ-Вильгельмъ Стеллеръ (1709-1746), извёстный своими путешествіями въ Камчаткъ въ связи съ экспедиціей Беринга. Молодой нѣмецкій , гелертеръ", натуралисть и медикъ, Стеллеръ попалъ въ Петербургъ случайно, посланный сюда изъ-подъ Данцига съ больными русскими солдатами; въ Петербургъ, живой, веселый и ученый Стеллеръ полюбился Өеофану Провоповичу, черезъ котораго вступилъ въ отношения съ Академией наукъ. Въ 1737 г. онъ по "контракту" съ Академіей причисленъ быль къ камчатской экспедиціи и отправился въ путь. Гиелинъстаршій, съ которымъ Стеллеръ познакомился уже въ Сибири, въ описаніи своего путешествія разсвазываеть, какъ онъ быль радъ назначению Стеллера. "Мы очень обрадовались, --- говорить онъ о себѣ и Миллерѣ,-что этоть даровитый человѣкъ, послѣ краткаго пребыванія у насъ, достаточно показалъ, что онъ былъ въ силахъ совершить такое великое дёло и добровольно самъ предложилъ себя для выполнения его". Гмелинъ замѣчаетъ "откровенно", что если бы онъ, Гмелинъ, взялся за это предпріятіе, т.-е. путемествіе въ Камчатку, то экспедиція обошлась бы ея величеству гораздо дороже, такъ какъ онъ не удовлетворился бы такими скромными средствами, какими удовольствовался Стеллеръ. По разсказамъ Гмелина и по оффиціальнымъ свѣдѣніямъ, характеръ Стеллера представляется въ очень оригинальныхъ и привлекательныхъ чертахъ человѣка простого, трудолюбиваго, подвижнаго и беззавётно-преданнаго своему дёлу,

<sup>4</sup>) Исторія Росс. Академін, Ш, стр. 194—195.

<sup>2</sup>) Исторія этихъ путешествій не собрана въ цілое; но въ отдільности многія нать нихъ пересказаны въ академическихъ исторіяхъ Пекарскаго и Сухомлинова.

101

притомъ человъва съ недюжинными дарованіями ученаго. "Мы могли -продолжаетъ опять Гмелинъ, сколько намъ было угодно представлять Стеллеру о всёхъ чрезвычайныхъ невзгодахъ, ожидавшихъ его въ этомъ путешествін, -- это ему служило только большимъ побужденіемъ къ тому трудному предпріятію, къ которому совершонное имъ до сихъ поръ путешествіе (отъ Петербурга до Енисейска, гдъ онъ встрѣтился съ Гмединомъ) служило только какъ бы подготовкою. Онъ вовсе не былъ обремененъ платьемъ. Если кто принужденъ возить съ собою по Сибири хозяйство, то оно должно быть устроено въ такихъ малыхъ размърахъ, въ какихъ только это возможно. У Стеллера былъ одинъ сосудъ для питья и пива, и меда, и водки. Вина ему вовсе не требовалось. Онъ имблъ одну посудину, изъ воторой влъ и въ которой готовили всѣ его кушанья; причемъ онъ не употреблялъ никакого повара. Онъ стряпалъ все самъ, и это опять съ такими малыми затвами, что супъ, зелень и говядина клались разомъ въ одинъ и тотъ же горшокъ и такимъ образомъ варились. Въ рабочей комнать Стеллеръ легко могъ переносить чадъ отъ стряпни. Ни парика, ни пудры онъ не употреблялъ, и всякій сапогъ, и башмакъ были ему въ пору. При этомъ его нисколько не огорчали лишенія въ жизни; всегда онъ былъ въ хорошемъ расположеніи духа, и чёмъ болёе было вокругъ него кутерьмы, тёмъ веселёе становился онъ. У него не было печалей, кромѣ одной, но отъ нея онъ хотълъ отдълаться, и, следовательно, она служила ему более побужденіемъ предпринимать все, чтобы только забыть ее. Вибстё съ тёмъ мы примётили, что, не смотря на всю безпорядочность, высказываемую имъ въ его образъ жизни, онъ, однако, при производствѣ наблюденій быль чрезвычайно точень и неутомимъ во всѣхъ своихъ предпріятіяхъ, такъ что въ этомъ отношении у насъ не было ни малъйшаго безповойства. Ему было ни почемъ проголодать цълый день безъ ѣды и питья, когда онъ могъ совершить что-нибудь на пользу науки 1)".

Встрётившись въ Сибири съ сотрудникомъ Беринга, капитаномъ Шпангебергомъ, которому велёно было отправиться къ берегамъ Япсніи, Стеллеръ очень желалъ участвовать въ этомъ путешествіи и, объясняя въ просьбё къ сенату свои ученые планы, о самомъ себё выражался: "я, какъ силою, здравіемъ, а паче несказаннымъ желаніемъ ко всякимъ трудностямъ и трудамъ какъ водою влекомъ, и притомъ намёренъ я въ тёхъ новоизобрётенныхъ мёстахъ побывать, понеже безъ того едва быть можетъ чтобъ туда кто не былъ отправленъ". Изъ приведеннаго разсказа Гмелина видно, что это не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) J. G. Gmelin's Reise durch Sibirien, Göttingen, 1751-52, III, crp. 175-183.

было у Стеллера фразой, а настоящей правдой. Присоединившись въ Берингу, Стеллеръ долженъ былъ вынести отъ этого морява не мало грубыхъ притёсненій, но не унывалъ, и когда наши мореплаватели потерпёли вораблекрушеніе и должны были зимовать на одномъ изъ необитаемыхъ Алеутскихъ острововъ (названномъ послѣ Беринговымъ), Стеллеръ, не смотря на холодъ, голодъ и всякія лишенія, не падаль духомъ; исполняль должности то лѣкаря, то повара, таскалъ съ другими прибиваемый моремъ лёсъ для топлива и т. п.; въ то же время не покидалъ своихъ ученыхъ трудовъ и написалъ здёсь знаменитое въ ученомъ мірѣ изслёдованіе de bestiis marinis. Выбравшись съ острова, онъ странствовалъ въ Камчаткъ, гдъ между прочимъ производилъ изслъдованія о способахъ мъстнаго питанія (одною рыбою, корнемъ растенія сарана, безъ хлёба) на саможъ себѣ. "Едва на Камчатку прибылъ, - говоритъ Стеллеръ, - не для скупости, но для любопытства, самовольно чрезъ четыре недёли опыть учиниль: держаль себя оть хлёбнаго корму, нанявь одного изъ тамошнихъ служивыхъ, чтобъ довольствовалъ меня тёмъ вормомъ, который они сами имѣютъ, дабы и могъ знать, что у нихъ видѣлъ, и самъ бы тожъ при случав (какъ и нынв случилось) сказать могъ. И отъ употребления по тамошнему обыкновению корму никакой скуки себѣ не имѣлъ" и т. д. 1).

О трудахъ Герарда-Фридриха или Өедора Ивановича Миллера (1705—1784) для русской исторіи, географіи и научно-популярной литературы намъ придется поминать неоднократно. Пріѣхавши въ Россію 20-лѣтнимъ юношей, по вызову Коля, Миллеръ усердно принялся за трудъ и уже въ 1732 году издалъ первый томъ своего извѣстнаго сборника по русской исторіи "Sammlung russicher Geschichte", а въ 1733 началъ извѣстное сибирское путешествіе, продолжавшееся десять лѣтъ (1733—1743). Охоту къ сибирскому путешествію возбудилъ въ немъ капитанъ Берингъ, съ которымъ Миллеръ былъ хорошо знакомъ, и обстоятельства помогли осуществиться этому желанію. Путешествіе оказалось далеко не легкимъ, но "никогда потомъ не имѣлъ я,—говоритъ Миллеръ,—повода раскаяваться въ моей рѣшимости, даже и во время тяжкой моей болѣзни, которую выдержалъ въ Сибири. Скорѣе видѣлъ я въ томъ какъ бы

<sup>1</sup>) Труды Стеллера печатались посл'в его смерти въ академическихъ "Комментаріяхъ", въ "Neue nordische Beyträge" Палласа и отдъльными вингами; Beschreibung von dem Lande Kamtschatka... heransgegeben von J. B. S. (cherer). Frankf. und Leipz., 1774; Reise von Kamtschatka nach Amerika mit Bering. Ein Pendant zu dessen Beschreibung von Kamtschatka. St.-Pet. 1793. Его біографія въ "Исторім Академін Н.", I, 587-616, тамъ же отзывы новѣйшихъ ученыхъ о достоинствѣ трудовъ Стеллера. предопредбленіе, потому что этимъ путешествіемъ впервые сдблался полезнымь российскому юсударству, и бевь этихь странствий инв было бы трудно добыть пріобрётенныя мною знанія". Въ какомъ настроенія приступаль онь въ своему ученому дёлу, о томъ дають понятіе слова его въ русскомъ рукописномъ описании сибирскаго путешествія. Путь по ръкъ Иртышу былъ однимъ изъ пріятнъйшихъ во всемъ его странствін. "Въ то время, — говорить онъ о себѣ и Гмелинѣ, были мы еще во первомъ жару, ибо неспокойствія, недостатки и опасности утрудить насъ еще не могли. Мы забхали въ такія страны, воторыя отъ натуры своими преимуществами многія другія весьма превосходять, и для насъ почти все, что мы ни видёли, новое было. Мы подлинно зашли въ напомненный центами вертоградь, гдѣ по большей части растуть незнаемыя травы;- въ звёринецъ, гдё мы самыхъ ръдкихъ азіатскихъ звърей въ великомъ множествъ передъ собою видёли;---въ кабинетъ древнихъ языческихъ кладбищъ и тамо хранащихся разныхъ достопамятныхъ монументовъ. Словомъ---мы находились въ такой странъ, глъ прежде насъ еще никто не бываль, который бы о сихъ мёстахъ свёту извёстіе сообщить могъ. А сей поводъ въ произведению новыхъ испытаний и изобрътений въ науках служилъ намъ неинако какъ съ крайнею пріятностью". Не обошлось, конечно, безъ такихъ вещей, которыя должны были очень охлаждать жаръ: вромѣ трудностей пути пришлось испытать разныя ваверзы отъ сибирскихъ начальствъ, напр., въ особенности отъ сибирскаго губернатора Плещеева; но это не помѣшало Миллеру собрать изъ сибирскихъ архивовъ громадный историческій матеріалъ. Этоть матеріаль послужиль основаніемь для первой сибирской исторіи, начатой Миллеровъ и продолженный академиковъ Фишеровъ, и впослѣдствіи служилъ для изданій самого Миллера и другихъ ученыхъ: изъ этого матеріала черпали князь Щербатовъ въ своей "Исторін", Новиковъ въ своей "Древней Вивліоенкъ", позднѣе издатели Румянцовскаго "Собранія Государственныхъ Грамотъ и Договоровъ"; этотъ матеріалъ не былъ истощенъ даже ныи вшией Археографической коммиссіей. Мы скажемъ дальше объ историческихъ понятіяхъ Миллера и упомянемъ здѣсь еще только объ его историвогеографическихъ изслѣдованіяхъ во внутрепней Россіи, примыкающихъ къ категоріи мъстныхъ изысканій <sup>1</sup>).

Однимъ изъ знаменитъйшихъ именъ въ этой области изслъдованій было имя Іоганна-Георга Гмелина старшаго (1709—1755). Сынъ нъмецкаго аптекаря, хорошаго натуралиста, Гмелинъ очень молодымъ кончилъ курсъ въ тюбингенскомъ университетъ, защитилъ тамъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пекарскій, Ист. Акад. Н., 1, стр. 418-424.

двъ медицинскія диссертаціи и 18-ти літь прівхаль, по совіту одного изъ первыхъ академиковъ. Бильфингера, въ Петербургъ, гдъ для него тотчасън ашлось ученое дёло при Академіи. Въ 1731, онъ сдъланъ былъ профессоромъ химіи и натуральной исторіи, а въ 1733 назначенъ въ сибирскую экспедицію, продолжавшуюся десять лёть и гдё товарищемъ его былъ Миллеръ. Это путешествіе составило ученую славу Гиелина: результатомъ его было донынъ высоко цёнимое спеціалистами сочиненіе о сибирской флорё и описаніе самаго путешествія. По окончанія путешествія Гмелинъ недолго оставался въ Россіи и вернулся на родину въ Тюбингенъ, гдѣ ему была предложена профессура. "Путешествіе" Гмелина, которымъ въ сожалёнію мало пользовались русскіе изслёдователи, замёчательно по богатству свъдений о местномъ бытв, по внимательности и точности разнообразныхъ наблюденій, любопытныхъ твиъ болёс, что онъ дълались въ такое время, когда еще не изгладились воспоминанія о цервомъ завоеванія Сибири и замѣтна была враждебность между русскими и туземцами. Свое сочинение Гмелинъ предпочелъ напечатать за границей, и по мибнію новбишаго историка Академіи наукъ прекрасно сдёлаль, потому что тогдашняя мелочная придирчивость, съ какой смотрѣли въ Россіи на все печатное, не позволила бы ему сохранить своего труда неприкосновеннымъ. По выходъ въ свъть, книга Гмедина не преминуда вызвать въ Россіи строгія осужденія, и въ Академіи былъ поднятъ вопросъ о разсмотрѣніи этого сочиненія, чтобы розыскать, "что въ немъ излишняго, непристойнаго и сумнительнаго находится" 1).

Очень извёстны также труды Самуила-Георга Гмелина-младшаго (1744—1774). Это былъ племянникъ Іоганна-Георга, такъ же рано начавшій свою ученую карьеру: въ 1763 онъ получилъ докторство въ Тюбингенѣ, въ 1767 приглашенъ въ Петербургскую Академію, а въ слѣдующемъ году, одновременно съ Палласомъ, Лепехинымъ, Фалькомъ и другими, началъ свое путешествіе по юго-востоку Россін, закончившееся смертью въ плѣну. Онъ странствовалъ по Дону, Волгѣ, по южному и западному берегу Каспійскаго моря<sup>2</sup>).

<sup>3</sup>) Reise durch Russland zur Untersuchung der drey Natur-Reiche, 4 r., St.-Pet. 1770-1784. Извлечевіе въ томъ же Sammlung der besten und neuesten Reisebe-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Flora Sibirica, 4 r., St.-Pet. 1747—1769; Reise durch Sibirien von dem Jahr 1738 bis 1743, 4 r., Göttingen, 1751—1752. Голлавидскій переводъ 1752—1757; французскій 1767. Англійское взялеченіе въ сборникѣ, взяѣстномъ намъ по нѣмецкому переводу: Sammlung der besten und neuesten Reisebeschreibungen in einem ausführlichen Auszuge etc. Aus dem Engländischen übersetzt, 19 r., Berlin, изд Миліуса, въ 1760—1770-хъ годахъ. Здѣсъ т. V, 1767: Reisen durch Sibirien aus denen Beschreibungen Gmelins und Müllers, стр. 63—249. Біографія у Пекарскаго, Исторія Акад. Н., I, стр. 481—457.

Назовемъ далѣе академика Іоганна-Петра Фалька, родомъ шведа, принявшаго участіе въ большой экспедиціи 1768-го года и умершаго въ семидесятыхъ годахъ<sup>1</sup>); трудолюбиваго Іоганна-Готтфрида Георги<sup>2</sup>); А. І. Гильденштедта, который принялъ участіе въ той же экспедиціи 1768, провхалъ центральную и юго-восточную Россію и много странствовалъ по Кавказу<sup>3</sup>); наконецъ, названнаго ранѣе Іоганна-Эбергарда Фишера (1697—1771), путешествовавшаго въ Сибири въ 1739—1747.

Но, быть можеть, величайшая заслуга въ этихъ путешествіяхъ и описаніяхъ Россіи принадлежитъ знаменитому Палласу (1741— 1811). Петръ-Симонъ Палласъ, сынъ берлинскаго медика, очень рано заявилъ свои научныя силы; юношей 19-ти лѣтъ онъ защищалъ въ лейденскомъ университетъ свою диссертацію по зоологіи, которая

schreibungen, Миліуса, т. XII, 1774 и т. XVIII, 1773, и также въ Sammlung russischer Reisen, oder Geschichten der neuesten Entdeckungen im russischen und persischen Reiche, etc. Aus den kostbaren und seltenen Werken Pallas, Gmelin, Georgi Lepechin, Falk etc. ausgezogen. 6 томовъ, Bern, 2-te Ausgabe, 1795. Русскій переводъ: Путешествіе по Россіи для изслёдованія трехъ парствъ естества, въ 1768— 1771—1771; 4 части, Спб. 1773—1785; 2-е изд. первой части, 1806.

<sup>1</sup>) Beyträge zur topographischen Kenntniss des russischen Reichs, 3 т., St.-Pet., 1785—1786: Reise in Russland. In einem ausführlichen Auszuge mit Anmerkungen von J. A. Martyni-Laguna. Berlin, 1794., Русскій переводъ: Записки путешествія Фалька, съ приложеніемъ двукъ атласовъ, въ "Полномъ собраніи ученыхъ путешествій по Россін", изд. Акад. Н., 7 ч. Спб. 1818—1825.

<sup>3</sup>) Bemerkungen einer Reise im russischen Reich im Jahre 1772, St.-Pet. 1775; rome-in den Jahren 1773 und 1774, тамъ же, 1775; Beschreibung aller Nationen des Russischen Reichs, ihrer Lebensart, Religion... und übrigen Merkwürdigkeiten; 4 вып., St.-Pet. 1776-1780; rome: Russland, Beschreibung и проч. два тома, Leipzig, 1783; французскій пер. Спб. 1776; Versuch einer Beschreibung der Residenzstadt St.-Petersburg und der Merkwürdigkeiten der Gegend. 2 тома, Спб 1790; 2-е изд. Рига, 1793; французскій пер. Спб. 1793; Geographisch-physikalische und naturhistorische Beschreibung des Russischen Reichs, 7 томовъ. Königsberg, 1797-1802. Русскіе переводы: Описаніе всёхъ въ Россійскомъ государствѣ обитающихъ иародовъ, пер. съ иѣм., 8 части, Спб. 1776-1777; 2-е изд., испр. и доп., 4 части, Спб. 1799; Описаніе столичнаго города Санктиетербурга, 3 части, Спб. 1794.

<sup>3</sup>) Betrachtungen über die natürlichen Produkten Russlands. zur Unterhaltung eines beständigen Uebergewichts im auswärtigen Handel. Frankf. und Leipz. 1778; Reisen durch Russland und im caucasischen Gebürge. Herausgegeben von Pallas. 2 roma, St.-Pet. 1787—1791; Reisen nach Georgien und Imerethi. Aus seinen Papieren gänzlich umgearbeitet und mit Anmerkungen begleitet von Jul. von Klaproth; Berlin, 1815: Beschreibung der Kaukasischen Länder. Aus zeinen Papieren umgearbeitet von Jul. Klaproth, Berlin, 1884. Русскій переводъ Германа: Географическое и статистическое описаніе Грузіи и Кавказа, изъ путешествія академика Гильденштедта чрезъ Россію и по кавказскимъ горамъ, 1770—1778, Спб. 1809. Въ свое время обстоятельныя свъдънія объ этихъ путешествіяхъ ссобщались Бакмейстеромъ иъ его "Russische Bibliothek". произведа въ ученомъ мірѣ большое впечатлѣніе. Ученая дѣятельность его дала ему мѣсто между величайшими естествоиспытателями прошлаго вѣка; его изслѣдованія распространялись на самыя разнообразныя отрасли естествознанія, касаясь самыхъ глубокихъ теоретическихъ его основаній, и вмѣстѣ съ тѣмъ на предметы этнографіи и исторіи, гдѣ имъ затронуто было не мало важныхъ и новыхъ вопросовъ. Вызванный въ Россію въ 1768 году, Палласъ отправился тогда же въ сибирское путешествіе, гдѣ ученымъ предстояло тогда любопытное наблюденіе надъ прохожденіемъ Венеры черезъ дискъ солнца. Въ результатѣ этого и другихъ путешествій Палласа по Россіи и иныхъ изслѣдованій явился длинный рядъ трудовъ, доставившихъ его имени европейскую славу и послужившихъ богатымъ вкладомъ въ физическое, этнографическое и историческое изученіе Россіи <sup>1</sup>). Для нашихъ ученыхъ путешественликовъ того времени молодой Палласъ былъ уже авторитетнымъ руководителемъ.

Перечисленныя предпріятія и другія путешествія, совершонныя руссвими учеными и къ которымъ мы теперь перейдемъ, имѣли великое значеніе и для науки вообще, и въ частности для интересовъ русскаго просвѣщенія и практической государственной пользы. "Путешествія,—говоритъ Риттеръ въ "Землевѣдѣніи Азіи",—путешествія, которыя, вслѣдствіе Мессершмидтова, петербургская Академія, не щадя издержекъ, устроивала, при вспомоществованіяхъ императрицъ Анны, Елизаветы и Екатерины II, должно причислить къ самымъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Не касаясь его спеціальныхъ сочиненій по естествознанію, какь знаменитая "Flora rossica" 1784--1788), "Zoographia rosso-asiatica" (1811) и друг., назовемъ лимъ тъ, котория представляютъ болзе общій интересъ:

Reise durch verschiedene Provinzen des russischen Reichs, 3 rous, St.-Pet., 1771-1776 (нёсколько изданій, нёмецкихъ и французскихъ 1788-1794; итальянскій переводь 1816; извлеченія: въ Voyages en Sibérie, Berne, 1791, и въ упомяну-THESE COOPHERANS-Sammlung der besten und neuesten Reisebeschreibungen, MERIVCA. т. XII, 1774, н т. XIX, 1774, н въ Sammluug russischer Reisen, Bern, 1795); Sammlung historischer Nachrichten über die mongolischen Völkerschaften, 2 rowa, St.-Pet., 1776 -1781; 2-е изд. Франкфурть и Лейпцить, 1779; Betrachtungen über die Beschaffenheit der Gebürge und die Veränderungen der Erdkugel, besonders in Beziehung auf das russische Reich. St.-Pet., 1777; 2-е изд. 1788; французскій пер. 1777; Neue nordische Beiträge, 7 токовъ, St.-Pet. и Leipzig. 1781--1796; Tableau physique et topographique de la Tauride, St.-Pet. 1795, потомъ 1796, 1798; нъм. nep. St.-Pet. 1796; Bemerkungen auf einer Reise in die südlichen Statthalterschaften des russischen Reichs in den Jahren 1793-1794, 2 roua, Leipzig, 1799-1801, 2-е взд. 1803; нёсколько изданій французскаго перевода 1799—1801, и англійскаго, 1802-1803. Русскіе переводы: Путешествіе по разнымъ провинціямъ Россійскаго государства, нер. съ нём. Өедора Томанскаго и Василія Зуева, 5 томовъ, Спб. 1778 -1778; 2-е изд. 1-го тожа, 1809; Краткое физическое и топографическое описание Таврической область, пер. съ фр. Ивана Рижскаго, Спб. 1795.

блестящимъ и успѣшнымъ предпріятіямъ для науки, просвѣщенія и народнаго благополучія Россіи... Это общирное государство только посредствомъ такихъ путешествій могло достигнуть до самопознанія и самосознанія своихъ частей, природныхъ силъ и ихъ благотворнаго употребленія для своихъ подданныхъ <sup>1</sup>)". Это значеніе учепыхъ экспедиціей ХУШ въка было темъ более важно, что въ нихъ съ самаго начала принимали деятельное участіе русскія силы. Въ ряду ихъ упомянемъ прежде всего тѣхъ Петровскихъ геодезистовъ, которые работали надъ сочинениемъ цервыхъ русскихъ ландвартъ. Выше мы называли издателя перваго географическаго атласа Россіи, Кнрилова. Это быль сенатскій оберь-секретарь Ивань Кириловичь Киридовъ; о патріотической ревности его приводимъ сдова Милдера, который называеть его главивишимъ двигателемъ двла о второй вамчатской экспезиціи Беринга. "Кириловъ былъ великій патріотъ и любитель географическихъ и статистическихъ свъдъній. Онъ былъ знакомъ съ капитаномъ Берингомъ, который, вмёстё съ двумя своими лейтенантами, Шпангебергомъ и Чириковымъ, изъявилъ готовность предпринять второе путешествіс. Кириловъ составиль записку о выгодахъ, которыя могла изъ того извлечь Россія, и присоединилъ притомъ другія предположенія о расширеніи русской торговли до Бухаріи и Индіи, что потомъ подало поводъ въ возникновенію извѣстной оренбургской экспедиціи, которою онъ самъ начальствоваль и при которой онъ умеръ въ 1737 году" 2).

Назовемъ дальше Степана Крашенинникова (1712—1755), автора знаменитаго описанія Камчатки: въ 1733 онъ, будучи студентомъ Академіи, отправился въ извѣстную сибирскую экспедицію, въ 1736 поѣхалъ въ Камчатку, куда не могли отправиться сами академики, и возвратился въ Петербургъ въ 1743<sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Землевѣдѣніе Азів", пер. Семенова, П. 844. Ср. Исторію Росс. Акад. П. 247; 1∨, стр. 4 и слѣд.; Щапова, Соп.-педагог. условія умств. развитія рус. народа, Спб. 1870, стр. 170 и слѣд.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) О Кириловъ см. Пекарскаго, Жизнь Рычкова, стр. 5 и сл.; Исторія Акад. Н., I, 320; Устрялова, Исторія Петра В., I, стр. LIX; Свенске, Матеріали для исторія составленія атласа росс. вмперів, изданнаго Имп. Академією Наукъ въ 1745 году. Спб. 1866 (изъ IX тома "Записовъ Ак. Н."); Вестужева-Рюмина, Біографія и характеристики. Спб. 1882, стр. 38 и сл.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) "Описаніе земли Камчатки", издано Миллероиз съ его предисловіемъ и двумя картами, 2 ч., Спб. 1755, 2-е изд. 1786, 3-е изд. въ "Цолномъ собраніи ученыхъ путешествій по Россін", ч. I, Спб. 1818. Англійскій переводъ, Glocester, 1764; измецкій (сдзланный съ англійскаго), Lemgo, 1766 (два изданія); французскій переводъ, Lyon, 1767, и другой, 1768; голландскій, Haerlem, 1770. Извлеченіе въ Sammlung der besten und neuesten Reisebeschreibungen, Миліуса, т. V, 1767, стр. 250 — 801. Отзывы тогдашнихъ иностранныхъ ученыхъ о Крашенинниковъ см. у Пекарскаго, Исторія Акад. Н., I, 608, 611.

### КИРИЛОВЪ. КРАШЕНИННИВОВЪ. ЛЕПЕХИНЪ.

Въ 1768 году Академіей предпринять быль обширный плань ученыхъ экспедицій во всё края Россіи, для изслёдованій естественнонаучныхъ, этнографическихъ, археологическихъ и т. д. Эти экспедиціи составляють одинъ изъ лучшихъ фактовъ во всей исторіи Академін наукъ и вообще въ исторіи русскаго образованія. Экспедиціи направились на сёверъ, востокъ и югъ Россіи, въ края вообще мало извёстные, а на востокѣ и югѣ едва только присоединенные къ Россіи; исполнителями были авторитетные ученые нёмецкіе и русскіе. Знаменитѣйшимъ дѣятелемъ этихъ экспедицій былъ Палласъ, затѣмъ Георги, Фалькъ, Гильденштедтъ, Ловицъ, затѣмъ русскіе — Лепехинъ, Озерецковскій, Зуевъ, Иноходцовъ, Соколовъ.

Замѣчательнѣйшимъ изъ русскихъ путешественпиковъ былъ Иванъ Ивановичъ Лепехинъ (1740—1802). Сынъ семеновскаго солдата, Лепехинъ учился въ академической гимназіи и университеть до 1762 г., затѣмъ посланъ былъ въ страсбургскій университеть, гдѣ пробылъ до 1767, занимаясь разными отраслями естествовнанія и медициной; онъ получилъ тамъ степень доктора медицины и въ 1768, по возвращеніи въ Петербургъ, былъ выбранъ въ адъюнкты, а въ 1771 въ академики. Въ то же время онъ началъ свои путешествія, изъ которыхъ одно продолжалось съ половины 1768 до половины 1772, а другое сдѣлано было въ 1773. Результатомъ были многотомныя "Дневныя Записки", которыя составили его главную ученую и литературную заслугу. На разнообразномъ ихъ содержаніи мы остановимся далѣе<sup>1</sup>).

Другимъ замѣчательнымъ путешественникомъ былъ Ник. Як. Озерецковскій (1750—1827). Сынъ сельскаго священника, онъ учился въ троицкой семинаріи, въ 1767 былъ вызванъ въ академическій университеть и уже въ слѣдующемъ году, въ качествѣ студента Ака-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Дневныя Записки путемествія по разнымъ прозниціямъ россійскаго государства, въ 1768—1771 годахъ, 3 ч. Спб. 1771—1780; 2-е няд. тамъ же, 1795—1814; 4-й томъ "Записокъ", заключающій путемествіе 1772, изданъ былъ уже послё смерти Левехина, Спб. 1805-- Нишалізвіто Lepechinii genio sacrum. Печатаніе 4-го тожа начато было самимъ Лепехинымъ и доведено до 80 страницъ, по смерти его рукописи не нашлось, и съ 81-й страницы идетъ разсказъ Озерецковскаго (до 419; далее, двъ отдъльныя записки, Крестинина и Фомина). Послъднее наданіе записокъ Ленехина въ книгѣ: "Полное Собраніе ученыхъ путемествій по Россіи, издаваемое Академіею Наукъ", вмёстѣ съ соч. Кращеницинкова и Фалька, Спб. 1818—1825, 7 ч. "Дагёе: "Словарь минералогический, на нъмецкомъ, россійскомъ и латинскомъ языкахъ", изданный Вольнымъ Экономическимъ Обществомъ, Спб. 1770. Нѣмецкій переводъ "Двевнихъ Записокъ", 3 тома, Altenburg, 1774—1783. Изваеченія въ Sammlung гизкіясног Reisen, Bern, 1795. Подробныя свёдѣнія о жизни и ученой дѣательности Ленехина въ Исторіи Росс. Акад., Сухомлинова, т. Ц (Сборникъ Академін, т. XIV), стр. 157—299 и др.

деміи, сдѣлался спутникомъ Лепехина на все время его странствій, 1768—1773. Годы 1774—1779 Озерецковскій провелъ за границей и продолжалъ свои естественно научныя занятія сначала въ Лейденѣ, потомъ въ Страсбургѣ, гдѣ и получилъ степень доктора медицины. По возвращеніи въ Россію въ 1779, онъ былъ назначенъ адъюнктомъ, а въ 1782 академикомъ. Во время путешествія съ Лепехинымъ Озерецковскій не разъ совершалъ по его указанію самостоятельныя поѣздки и вообще объѣхалъ много мѣстностей на юго-востокѣ и сѣверѣ Россіи, отъ Архангельска до Астрахани. Впослѣдствіи онъ дѣлалъ другія путешествія на Ладожское и Онежское озера, къ верховьямъ Волги, въ Новгородскій край, и въ описаніи своихъ поѣздокъ собралъ очень много важнаго матеріала естественно-научнаго, этнографическаго и историческаго <sup>1</sup>).

Астрономъ и физикъ Петръ Борис. Иноходдовъ (1742—1806), сынъ преображенскаго солдата, учился въ академической гимназіи и университетѣ, потомъ посланъ былъ за границу и, вернувшись, принялъ участіе въ большой академической экспедиціи, въ которой онъ странствовалъ вмѣстѣ съ Ловицомъ по востоку и юго-востоку Россіи, на Уралѣ и Волгѣ, въ 1769—1775. Мы упоминали выше, что Ловицъ былъ убитъ во время этого путешествія; Иноходцовъ едва спасся отъ подобной участи заблаговременнымъ бѣгствомъ. Впослѣдствіи Иноходцовъ совершилъ другую большую поѣздку въ 1781—1785 по разнымъ краямъ европейской Россіи для астрономическаго опредѣленія мѣстностей. Его работы были весьма разнообразны, простираясь на астрономію, геодезію, физику, минералогію, географію, а также на исторію и этнографію <sup>2</sup>).

Натуралистъ и медикъ, Никита Петр. Соколовъ (1748—1795), сынъ сельскаго пономаря, учился въ семинаріи, и только-что поступивъ въ академію студентомъ, назначенъ былъ вскорѣ въ оренбургскую экспедицію, "подъ команду" профессора Палласа, и провелъ въ этой экспедиціи шесть лѣтъ, до 1774 года. Затѣмъ онъ былъ посланъ за границу, откуда вернулся въ 1780, получивъ въ Страсбургѣ степень доктора медицины; въ 1783 онъ былъ назначенъ адъюнк-

i

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Путешествіе по озерамъ Ладожскому н Онежскому, Спб. 1792; Описаніе Колы в Астрахани, Спб. 1804; Обозрѣніе мѣсть отъ Санктпетербурга до Старой Руси и на обратномъ пути, Спб. 1808; Путешествіе на озеро Селигеръ, Спб. 1817. Подробныя свѣдѣнія о жизни и дѣательности Озерецковскаго въ Исторіи Росс. Акад., т. П., стр. 299-388, 525-542, 574-582.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Не упоминая объ его спеціальныхъ работакъ, отмѣтимъ его статьи: О различіи и измѣненіи климатовъ, Мѣсяцословъ на 1779; статьи историческія и этнографическія въ Мѣсяцословахъ на 1789, 1790, 1796. Біографія его въ Исторіи Росс. Акад., т. Ш ("Сборникъ", т. XVI), стр. 168-264, 364-430.

томъ, а въ 1787 членомъ Академіи. Въ экспедиціи Соколовъ былъ двятельныхъ и разумнымъ помощнивомъ своего профессора. Задача была не изъ легкихъ. Молодой профессоръ и еще болѣе молодой сотрудниеъ его должны были вынести не мало опасностей и лишеній, и Паллась отдаеть великую похвалу трудамь и характеру своего помощника, которому не разъ поручалъ отдёльныя путешествія и наблюденія. Путевыя записки Соколова въ извлеченіяхъ вошли въ книгу Палласа, гдъ многія страницы, по указанію послъдняго, принедлежатъ Соколову. Путешествіе, какъ мы сказали, было не легкое. "Блаженство видъть натуру въ самонъ ся бытін,-говоритъ Палласъ, — гдъ человъкъ весьма мало отъ нея отшибся, и ей учиться служило мнѣ за утраченную при томъ юность и здоровье изряднвишимъ награжденіемъ, котораго отъ меня никакая зависть не отыметь"! Онъ не разъ говорить о тёхъ трудностяхъ, какія переносилъ Соколовъ, странствуя въ непроходимыхъ дебряхъ, горахъ и безводныхъ пустыняхъ Урала и Западной Сибири<sup>1</sup>).

Упомянемъ еще "Путешественныя записки Василья Зуева отъ С.-Петербурга до Херсона въ 1781 и 1782 году", Спб. 1787. Зуевъ прежде уже дźлалъ путешествіе по Россіи и Сибири "подъ предводительствомъ г. Палласа". Въ 1781 Академія наукъ поручила ему изслёдованіе края, не затронутаго прежними экспедиціями, а именно главнымъ предметомъ, ему порученнымъ, былъ осмотръ вновь пріобрётенныхъ тогда мѣстъ между рѣками Бугомъ и Днѣпромъ, устьевъ Днѣпра и его лимана съ около лежащей страной. Въ "Запискахъ" Зуева разсѣяно также немало интересныхъ потребностей: таковы, напр., свѣдѣнія о духоборцахъ (онъ называетъ ихъ "духовѣрцами"), цыганахъ и цыганскомъ языкѣ, описаніе (только наружное, впрочемъ) изслѣдованнаго теперь Чертомлыцваго кургана, и пр.

Навовемъ, наконецъ, Вас. Мих. Севергина (1765—1826), дёятельность котораго переходить уже и въ XIX столётіе. Сынъ "вольнаго человѣка", придворнаго музыканта, Севергинъ учился въ академической гимназіи и университетё, въ 1785 былъ посланъ за границу и по возвращеніи избранъ былъ въ 1789 адъюнктомъ, а въ 1793 академикомъ. Натуралистъ по спеціальности, онъ занимался въ особенности минералогіей. Севергинъ былъ ученый весьма трудолюбивый, и главной его заботой было именно примѣненіе добытыхъ наукою свѣдѣній къ русскому содержанію и распространеніе этихъ свѣдѣній въ обществѣ: "единая изъ обязанностей академика есть собранныя наукой свѣдѣнія распространять въ Россійскомъ государствѣ",

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Біографія его въ Ист. Росс. Акад. Ш., стр. 123-168, 341-356.

къ чему стремились и вообще всё наши ученые, постоянно заботившіеся не только о теоретическихъ интересахъ науки, но и о ближайшей пользё соотечественниковъ. Севергинъ предпринималъ нёсколько путешествій: въ 1802 по западному краю, въ 1803 въ Новгородской, Псковской, Витебской и Могилевской губерніяхъ, въ 1804 въ Финляндіи <sup>1</sup>).

-----

112

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Записки путешествія по западнымъ провинціямъ Россійскаго государства, нли минералогическія, хозяйственныя и другія примѣчанія, учиненныя во время проѣзда чревъ оныя въ 1802, 1803 и 1804 годахъ, 3 ч. Спб. 1803—1805; Обозрѣніе Россійской Финляндін, Спб. 1805. Біографія въ Исторіи Росс. Акад., т. IV, стр. 6—185, 339—395.

# ГЛАВА IV.

## XVIII-й въкъ. Наука и народность.

Отношеніе науки къ жизни, раціоналистическое и утилитарное: "Духовный Регламентъ"; Ломоносовъ.—Обворъ русскихъ путешествій: Лепехинъ, Оверецковскій, Соколовъ, Иноходцовъ и пр.—Сильный интересъ къ народному быту.— Возникновеніе трудовъ по мѣстной исторіи и этнографіи.—Вліяніе новой науки на развитіе національнаго самосовнанія.—Историческая литература: Татищевъ, Миллеръ, Болтинъ.

Перечисленныя нами путешествія русскихъ ученыхъ восемнадцатаго вёка представляютъ въ особенности любопытный матеріалъ для сужденія о томъ, въ какое отношеніе новая наука становилась къ русской жизни и старымъ преданіямъ.

При Петрѣ В. и въ теченіе всего XVIII-го вѣка вообще разумному человѣку не приходила въ голову мысль о какомъ-нибудь противорѣчіи между наукой, взятой съ Запада (ен не откуда больше было взять), и нашимъ народнымъ духомъ; тогдашніе образованные консерваторы говорили только о дурныхъ правахъ, именно нравахъ свѣтскаго общества, которыхъ не слѣдовало заимствовать—не у Запада, а спеціально изъ французскихъ обычаевъ, какъ испорченныхъ. Полагалось напротивъ, что наука намъ необходима, потому что окажетъ пользу въ жизни народа и государства и послужить къ возвышенію народнаго духа; ясно было ен противорѣчіе съ суевѣріемъ, но никто не думалъ, что это будетъ противорѣчіе съ духомъ цѣлаго народа.

Отношеніе науки къ жизни опредёлилось съ первымъ ея появленіемъ въ русскомъ обществё. Это было отношеніе раціоналистическое и утилитарное. Первое знакомство съ наукой указывало несостоятельность множества традиціонныхъ понятій о природё и человёкё; наука не могла обойтись безъ этого указанія, стараясь замёнить не-

HCT. STHOPP.

правильныя понятія правильными, тёмъ болёе, что понятія неправильныя были часто и прямо вредными. Біографія Петра представляеть множество анекдотическихъ примъровъ, гдъ онъ наглядно объясняль пользу науки; мысль объ этой пользё повторяется безпрестанно въ его распоряженіяхъ и въ самомъ законодательствв. "Извёстно есть всему міру, -- говорится въ Духовномъ Регламентв, -- каковая скудость и немощь была воинства россійскаго, когда оное не имѣло правильнаго себъ ученія, и какъ несравненно умножилась сила его, и надчаяніе велика и страшна стала, когда державнъйшій нашъ монархъ, его царское величество Петръ Первый, обучилъ оное изрядными регулами. Тожъ разумъть и о архитектуръ, и о врачествъ, и о политическомъ правительствё и о всёхъ прочихъ дёлахъ. И наипаче тожъ разумѣть объ управленін церкви: когда нѣтъ свѣта ученія, нельзя быть доброму церкве поведению", и т. д. Съ этимъ понатиемъ пользы соединялось у Петра и раціоналистическое значеніе науки. Петръ былъ у насъ одинъ изъ первыхъ, понявшихъ систему Коперника. Извѣстно, какъ во время путешествія онъ былъ заинтересованъ знаменитымъ готторискимъ глобусомъ, сработаннымъ въ половинѣ XVII столѣтія подъ надворомъ извѣстнаго путешественника Олеарія. Петръ выразиль желаніе имѣть глобусь и быль чрезвычайно радь, когда этоть глобусъ ему подарили. "Практическій умъ государя, --- говорить одинъ изъ историковъ его времени, --- тотчасъ оцвнилъ всю пользу, какую могъ приносить глобусъ для нагляднаго изученія системы Коперника, а Петръ, несмотря на возгласы современныхъ ханжей, былъ однимъ изъ первыхъ послёдователей и распространителей ся въ Россін" 1). Раціонализиъ составляеть вообще существенную черту въ умственномъ характерѣ Петра и, кромѣ другихъ историческихъ усдовій, объясняеть многое въ его отношеніи къ старой русской церковпости, съ которою такъ тёсно связывалась русская старина. Однимъ изъ любопытнёйшихъ примёровъ этого отношенія служить "Духовный Регламенть", составленный, кажется, при гораздо большемъ участіи самого Петра, чёмъ до сихъ поръ думали. "Духовный Регламентъ" довольно неожиданно, какъ мы сейчасъ видёли, объясняеть пользу науки для церковной жизни указаніемь этой пользы въ воинскомъ дѣлѣ, и необходимость новаго церковнаго поученія подврѣпляеть примѣрами народнаго суевѣрія, противнаго здравому смыслу и вреднаго для самой чистоты религіознаго чувства. Въ церковныхъ правилахъ мы находимъ такимъ образомъ и любонытный этнографическій матеріалъ. Въ исчисленіи дель, подлежащихъ разсмотрѣнію "духочнаго коллегіума", между прочимъ говорится:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пекарскій, Исторія Академін Наукъ, т. П. стр. XXXV, прим.

"Смотр'ять исторій святыхъ, не суть ли нізкія отъ нихь ложно вымышленныя, скавующія чего не было, или и христіанскому православному ученію противныя, или бездельныя и смеху достойцыя повести, и таковыя повести обличигь и запрещенію предать со объявленіемъ лжи во оныхъ обрѣтаемой (приводится примъръ изъ житія Евфросина Псковскаго о сугубой аливлуіи)... Обаче духовному управительству не подобаеть вымысловь таковыхь териёть, и вийсто адравой духовной пищи отраву людемъ представлять, наиначе, когда простой народъ не можетъ между деснымъ и шунмъ разсуждать, но что либо видить въ книгѣ написанное, того крѣпко и упрямо держится.

"Собственно же и прилежно розыскивать подобаеть оные вымыслы, которые человѣка въ недобрую практику или дѣло ведутъ и образъ ко спасенію лестный предлагають, напримерь: не делать въ пятокъ и празднованиемь про-.. водить, и сказують, что Пятвида гитвается на непразднующихъ и съ великимъ на оныхъ же угрожениемъ наступаетъ... Суть симъ же подобныя учения, которыя и честнъйшимъ лидамъ за ихъ простоту въроятно быти миятся, и потому вреднѣйшая суть; и таковое Кіево-печерскаго монастыря преданіе, что погребенный тамо человёкъ, хотя бы и безъ покаянія умеръ, спасенъ будетъ"...

•

"Могуть обръстися нъвія и церемоніи непотребныя, или и вредныя. Слышится, что въ Малой России, въ полку Стародубскомъ, въ день уреченный праздничный водять жонку простовласую подъ именемъ Пятницы, а водять въ ходъ церковномъ (если то по истинъ сказуютъ), и при церкви честь оной отдаеть народъ съ дары и со упованіемъ нѣкоей пользы. Такожъ на нномъ иёстё попы съ народомъ молебствують предъ дубомъ, и вётьви онаго дуба попъ народу рездаетъ на благословение. Розыскать, такъ ли деется и ведаютъ ли о семъ.мъстъ оныхъ епископи. Аще бо сія и симъ подобныя обрътаются, ведуть людей въ явное п стыдное идолослужение.

"О мощахь святыхъ, гдъ какія явятся быть сумнительныя, розыскивать: иного бо и семъ наплутано; напримёръ, предлагаются чуждыя нёкія: святаго первомученика Стефана тело лежить и въ Венеціи на предградіи, въ монастыръ Бенедиктинскомъ, въ церкви святаго Георгія, и въ Рямъ въ загородной церкви святаго Лаврентія; такожъ много гвоздей креста Господня, и мноро млека Пресвятыя Богородицы по Италіи, в иныхъ симъ подобныхъ безъ числа. Смотрёть же, нёсть ли и у насъ таковаго бездёлія.

"Худый и вредный и весьма богопротивный обычай вшель, службы церковныя и молебны авоегласно и многогласно петь, такъ что утреня или вечерня, на части разобранна, вдругь оть многихъ поется, и два или три молебны вдругъ же отъ многихъ цввчихъ и чтецовъ совершаются...

"Вельми срамное и сіе обрѣталося (какъ сказуютъ): молитвы людемъ, далече отстоящимъ, чрезъ посланниковъ ихъ въ шанку давать. Для памяти сіе пишется, чтобъ иногда отибдать, еще ли сіе двется. Но вде не нужда исчислять вся неправости, словомъ рещи что либо именемъ суевърія нарещися можеть, си есть лишнее, ко спасению не потребнее, на интересь только свой отъ лицемъровъ вымышленное, а простой народъ прельщающее, и аки снъжные заметы, правымъ истины путемъ идти возбраняющее" <sup>1</sup>).

Эта явная антипатія къ народной върв въ чудесное, наклонность объяснать происхождение народныхъ суевёрныхъ преданий намёрен-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Полное собраніе постановленій и распоряженій по відомству православнаго и сповъданія Россійской виперія. Спб. 1869, т. І. стр. 6-7.

нымъ вымысломъ лицемърныхъ людей, находившихъ въ томъ "свой интересъ" (что, правда, неръдко и бывало) — все это черты чисто раціоналистическія и они остались характерной особенностью взгляловъ XVIII въка.

Прямымъ продолженіемъ этой точки зрвнія была двятельность Ломоносова. ()нъ былъ человёкъ религіозный, но въ большой степени раціоналисть: научная истина и вийств практическая польза были постоянной мыслыю его трудовъ не только ученыхъ, но нерёдко и поэтическихъ. Онъ столько же, какъ составители "Регламента", зналъ обиліе невѣжества въ русской жизни, подозрительное недовъріе и вражду въ наукъ, при всякомъ удобномъ случаъ объясняль права и пользу знанія и сожальль о недостаточности этого знанія въ русскомъ народѣ. Нѣтъ надобности приводить много примѣровъ, ---болѣе или менѣе извѣстныхъ; ограничимся двумя-тремя указаніями. По поводу астрономическаго явленія (прохожденія Венеры черевъ солнце), наблюдавшагося въ Академіи въ 1761 г., онъ защищаеть науку оть подозрѣній невѣжества и разсуждаеть о согласіи естествознанія съ религіей, обращаясь къ "благоразумнымъ и добрымъ людямъ", приводя слова Евангелія, ссылаясь на исторію науви и на Василія Великаго. Религія и наува, каждая имъютъ свою область. Богъ далъ роду человъческому двъ вниги: въ одной показалъ свое величіе, въ другой-свою волю; первая-видимый міръ, по которому человѣкъ можетъ познать Божіе всемогущество "по мѣрѣ себѣ дарованнаго понятія"; вторая-священное писаніе. Истолкова тели послёдняго-великіе церковные учители; а что касается до пер. ваго, то "въ оной книгв сложенія видимаго міра сего, физики, математики, астрономы и прочіе изъяснители божественныхъ въ натуру вліянныхъ дбйствій суть таковы, каковы по оной внигѣ (т. е. по священному писанію) пророви, апостолы и церковные учители. Не здраво разсудителенъ математикъ, ежели онъ хочетъ Божескую волю вымёрить циркулемъ. Таковъ же и богословія учитель, если она думаеть, что по псалтира научиться можно астрономіи и химіи". Итакъ дѣятель науки приравненъ Ломоносовымъ ни болѣе, ни менѣе какъ къ прорску и учителю церкви: и въ наше время немногіе решатся такъ высоко ставить значеніе науки. Ломоносовъ не дълаетъ никакой уступки изъ этого права пауки и въ другую сторону-въ сторону народнаго невѣжества, которое теперь такъ усердно стараются смёшать съ "народнымъ духомъ". Давая свой отвётъ ревнителямъ православія, онъ не забыль и людей, "не просвъщенныхъ никавимъ ученіемъ". "Не рёдко,--говоритъ онъ,---легковёріемъ наполненныя головы слушають и съ ужасомъ внимають, что при таковыхъ небесныхъ явленіяхъ пророчествуютъ бродящія по міру

богаделенки, кои не токмо во весь свой долгій въкъ объ имени астрономіи не слыхали, да и на небо едва взглянуть могуть, хотя сугорбясь. Таковыхъ несмысленныхъ прорекательницъ и легковърныхъ вничателей скудоуние ничёнь, какъ посмелниемъ презирать должно. А вто отъ тавихъ пугалищъ безпоконтся, безпокойство его должно зачитать ему жъ въ наказание за собственное его суемыслие. Но сие больше васается до простонародія, воторое о наукахъ нивакого понятія не имбеть". Но любопытнъйшее изъ сочиненій Ломоносова въ этомъ отношения есть знаменитое "Разсуждение о размножения и сохраненія россійскаго народа", отъ котораго въ сожалёнію сохранилась только одна часть. Ломоносовъ ставить сушественный вопросъ народной жизни-самое сохранение и размножение этой жизни, и наука привела его въ строгому осуждению многихъ формъ стародавняго обычая: онъ не имблъ никакихъ опасеній, что этамъ будетъ поколеблена нерушимость "народнаго духа". Ломоносовъ не замаскировывалъ ничёмъ слабыхъ сторонъ народнаго преданія и прямо отвергалъ его, когда оно противоръчило заравому смыслу и пользъ самого народа. Таковы его разсуждения о вредъ для народной жизни, "отъ суевърія и грубаго упрямства происходящемъ", какъ напр. о неявности крестить младенцевь въ ледяной водъ, о заговёньяхъ и розговёньяхъ и т. п. Онъ сурово обличаеть "невоздержание и неосторожность съ установленными обыкновеніями, особливо у насъ въ Россін вкоренившиннся и импьющими видь никоторой святости. Паче другихъ именъ пожираютъ у насъ масляница и св. недъля великое иножество народа однимъ только перемъннымъ употребленіемъ питья и пищи. Легко разсудить можно, что готовясь къ воздержавию великаго поста, во всей Россіи много людей такъ загавливаются, что и говеть времени не остается. Мертвые по кабакамъ, по улицамъ и по дорогамъ и частые похороны доказывають то ясно. Разговёнье тому жъ подобно. Да и дивиться не для чего". Розговѣнье представляеть картину необузданнаго обжорства и пьянства, которому предаются бывшіе постники, "какъ съ привазу спущенныя собаки". "О, истинное христіанское пощеніе и празднество! не на такихъ ли Богъ негодуеть у пророка: праздниковъ вашихъ ненавидитъ душа моя и кадило ваше мерзость есть предо мною!" Бросается въ глаза сходство взглядовъ Ломоносова съ темъ, какъ относился къ подобнымъ обычаямъ "Духовный Регламенть".

Литература XVIII-го въка неръдко возвращалась къ темъ предразсудковъ и невъжества не только простого народа, но средняго и дворянскаго, и самаго духовнаго сословія, и, какъ бы ни были подражательны формы и каковы бы ни были другіе недостатки этой литературы (слишкомъ часто бичевавшей "маленькихъ воришекъ для удовольствія большихъ"), трудно сказать, чтобы Кантемиръ, Ломоносовъ, фонъ-Визинъ, Новиковъ были отступниками отъ своего народа...

Тоже раціоналистическое и утилитарное направленіе мы встрічаемъ у нашихъ первыхъ ученыхъ путешественниковъ; и ихъ труды въ этомъ отношеніи тімъ болёе важны исторически, что въ нихъ наука становилась лицомъ къ лицу съ народною жизнью. Мы приводили примёры того, съ какой ревностью эти ученые вступали въ новыя, неизвёданныя прежде области, открывавшія богатую добычу для науки, и какъ въ то же время ихъ постоянно сопровождала мысль о пользё россійскаго народа, о его достоинствё и славѣ.

Любонытнайшимъ произведеніемъ этой литературы ученыхъ путешествій были, безъ сомнівнія, "Древныя Записки" Лепехина. Молодой ученый, хорошо подготовленный въ различныхъ отрасляхъ естествознанія, докторъ страсбургскаго университета, отправлялся на нѣсколько лёть въ путешествіе по далекимъ окраинамъ Россіи, гдѣ онъ долженъ былъ стать въ прямое соприкосновение съ народомъ, вромъ явленій природы наблюдать и жизнь этого народа. По распространяемымъ нынъ предразсудкамъ надо было бы ожидать, что Лецехинъ, этотъ типъ "цетербургсваго", по тогдашнему образованнаго человѣка, останется чуждъ народу, не замѣтитъ или не пойметь его быта, занимаясь своими спеціальными вопросами, "чуждыми" народу, или, наконецъ, отнесется къ народу съ высокомфрнымъ пренебреженіемъ. Достаточно прочитать нісколько страниць "Дневныхъ Записокъ", чтобы убъдиться въ противномъ. У Лепехина нътъ и тъни такого, придуманнаго теперь, отношенія. Онъ-человікъ ученый, знающій многое, чего не знають не только деревенскіе, но и огромное большинство неученыхъ городскихъ жителей; встричаясь съ невьжествомъ или незнаніемъ, очъ не думаеть отвазываться оть своего знанія изъ опасенія противор'вчить "народному духу", но и не величается имъ. Предметь его изученій, между прочимъ, и народъ; онъ часто видить несовершенства его попятій и быта, но всегда это для него свой народъ, и ему не приходить на мысль чёмъ-нибудь себя выдёлять отъ него, кромё того, что ему случилось пріобрёсти знанія, которыми ему хотелось быть полезнымъ и этому народу. Форма его "Записокъ" чрезвычайно проста: онъ ведетъ дневникъ своего путешествія изо дня въ день, не только оть города до города, по отъ деревни до деревни, и записываетъ свои наблюденія, встрёчи и разговоры безхитростно, безъ всякихъ предвзятыхъ мыслей, какъ будто эти встръчи даже съ самымъ захолустнымъ населеніемъ были для него дёло совершенно привычное. Въ "Запискахъ" постоянно перемежаются ученыя описанія природы и простые разсказы

о народномъ бытъ: по пути нашъ ученый обращаетъ вниманіе на почву и геологическія свойства края, уйдеть со станціи впередъ и собираеть растенія и насёкомыхь; встрётившись и познакомившись съ врестьяниномъ-охотникомъ, добываетъ черезъ него разныя породы звёрей и птицъ, и за страницами описаній мёстной природы и дандшафта, любопытныхъ растеній, бабочекъ, птицъ и рыбъ, слёдуютъ разсказы о крестьянскомъ земледёлін и промыслахъ, подробныя описанія м'єстныхъ производствъ, наконецъ, бесёды съ хозяевами-крестьянами, у которыхъ остановился, и гдъ конечно выступаютъ на сцену всякіе деревенскіе интересы, радости, а чаще заботы-и все это совершенно понятно нашему путешественнику, не требуеть для него никакихъ толкованій, какъ будто онъ самъ давній деревенскій житель, которому все это давно знакомо; при случай онъ дастъ полезный совёть и замётить въ дневнике, какими мёрами можно было бы помочь какой-нибудь крестьянской бъдь и неустройству. Судя по разсказу, и самъ путешественникъ не внушалъ народу недовърія, съ нимъ охотно бесъдовали, развъ кому-нибудь приходило въ голову увидъть въ немъ "чиновника" – качество, въ какомъ онъ самъ не желаль являться народу. Наконець, онь интересовался историческими преданіями и народными повёрьями, и собраль не мало матеріала, любопытнаго для историка и этнографа. Это простое отношение въ предмету изученій сказывается на самомъ языкѣ "Записокъ"; онъ очень простъ и тогда, когда авторъ говоритъ о предметахъ научныхъ, и тогда, когда онъ переходитъ къ обыденному крестьянскому житыю. Онъ можеть даже удивить однимъ свойствомъ, котораго, пожалуй, не ждали бы отъ ученаго петербуржца прошлаго въка: это--большое знаніе народной річн; авторь въ простомъ разсказі употребляеть такія народныя слова, которыя далеко нельзя назвать общеупотребительными и которыя однако не казались ему неудобными въ ученой книгь.

ł

Таковъ общій литературный характеръ "Записовъ". Самое направленіе писателя отличается именно тёмъ же раціоналистическимъ и утилитарнымъ характеромъ. Лепехинъ интересуется народными понятіями, но его взглядъ на ихъ содержаніе есть взглядъ критическій: онѣ любопытны ему въ интересѣ научномъ; онъ записываетъ ихъ, какъ мѣстную бытовую черту, необходимую "для познанія россійскаго народа", но не думаетъ видѣть въ нихъ существо народности. То время было по преимуществу разсудочное, и рядомъ съ иередачей исторической легенды, народнаго повѣрья и примѣты, является критическая оцѣнка со стороны разумности повѣрья, достовѣрности преданья, или неразумности и недостовѣрности, и это было тѣмъ естественнѣе, что путешественникъ видѣлъ всѣ эти народныя представления во-очию и на практивъ онъ, наприм., объясняетъ естественнымъ путемъ плавающіе острова въ озерѣ Поганомъ, съ которыми соединялась историческая легенда; объясняеть непрактичность традиціонныхъ врачебныхъ средствъ, употребляемыхъ народомъ, ошибочность или неполноту иныхъ народныхъ приметъ надъ явленіями природы и т. п., но точно также объясняеть ихъ правильность, вогда онв вврно нодивчають происходящее въ природв. Точно также путешественникъ говорить и съ самимъ народомъ. Въ его литературной манерѣ сказывается обычный стиль прошлаго вѣка, и вмѣстѣ особенности его личнаго характера. Онъ обстоятельно нередаеть подробности путешествія, снабжая разсказъ размышленіями по поводу встрёченныхъ фактовъ и случаевъ, небольшими правоописательными картинками и т. п. Юмористическая складка, которая была въ характерѣ его ума, находила себѣ пищу въ иныхъ встрѣчахъ съ захолустной жизнью, съ деревенскими и городскими оригиналами, въ дорожныхъ привлюченіяхъ.

"Задиски" Лепехина отличаются чрезвычайнымъ разнообразіемъ предметовъ, на которыхъ останавливалось его внимание: не говоря о тонь, что относится спеціально въ естествознанію и имело свою важность для изученія природы нашего отечества, остановимся лишь на томъ, что касалось изученія народа. Рёдкій путешественникъ нашего времени можеть представить такое разнообразие свёдёний естественнонаучныхъ, бытовыхъ и этнографическихъ; наука, конечно, спеціализируется, но вмёстё съ тёмъ, въ сожалёнію, становится тёснёе и горизонтъ отдёльнаго наблюдателя. Современный натуралисть рёдко подумаеть объ археологіи и этнографія; этнографь рёдко владёеть точными понятіями о свойствахъ почвы, о климатическихъ условіяхъ, имѣющихъ, однако, существенное вліяніе на самый складъ мѣстнаго быта. На все это одинавово распространялась ученая любознательность Лепехина, и вездё онъ является просвёщеннымъ наблюдателемъ, способнымъ опредѣлить значеніе подобныхъ условій. Въ старомъ городѣ его интересуютъ остатки древности, и онъ умѣетъ отчетливо разсказать о нихъ; въ деревнѣ выслушиваетъ народныя преданія и повёрья, провёряеть ихъ мёстными данными, указываеть различные роды и способы крестьянскаго труда; на Волгѣ опишеть волжскія суда и способы плаванія; встрётивши какіе-нибудь заводы, вожевенные, мыловаренные, сфрпые и т. п., подробно разсказываеть о тёхъ пріемахъ, съ какими ведется дёло, сличаетъ съ такими пріемами въ другихъ мёстахъ, указываетъ ихъ удобства и неудобства; разскажетъ, какъ поступаютъ крестьяне въ случаяхъ скотскаго дадежа (онъ встрѣчалъ ихъ очень часто) и постарается отыскать причину бёды; разскажеть народныя примёты относительно

120

9

### ЛЕПЕХИНЪ.

погоды, болёзней и т. п., объяснить ихъ дёйствительную или вёроятную подкладку, или укажеть ихъ несообразность; опишеть народные обычаи, разскажеть о встрёченныхъ имъ инородцахъ, остановится на объяснении ихъ быта, правовъ, вёрованій, одежды и т. д. Два, три образчика дадуть понятіе о его манерё, гдё не разъ проглядываеть добродушная шутка и юморъ, которые не мёшають ему дать точное понятіе о дёлё. Воть, напр., его разсказы о народномъ врачевствё и знахарствё. — Во время пребыванія во Владимірё путешественники между прочимъ набрали травы, называемой "царьтрава" или "большой прикрыть":

"Дворница, старуха пожилая, которая въ городъ, какъ мы послъ спровъдаль, за сродницу Эскуляпову почиталася, увидя копенку травь, спрашивала у насъ: на какую потребу мы травы собираемъ? Но какъ мы ей ответствовали, что мы никакого другого къ тому предмета, кромъ любопытства, не нивень, и сных сихъ травъ не разумбемъ, то она столь была ободрена нашимъ отвётонъ, что не оставила и похулить нашего предмета, и возгордяся своимъ знаніемъ скавала: и волото въ рукахъ незнающаго грязь. Потомъ взяла царьтраву, и называя ее земнымъ сокровищемъ, отрадою болящихъ, и проч., вознамърнияся быть нашимъ Иппократомъ. Это царь-трава - продолжала она,трава надъ травами, угодная во многихъ болѣзняхъ, отъ утробы, водяной болезни, оть матки, когда она засядеть въ горле; отъ паралича, отъ всякой нечисти. Я бы безъ сумвения навель страхъ читателю, естьи бы привель здёсь толкованія почтенной нашей бабушки на помянутыя болізни. Но какъ бабушка начала на своемъ безмѣнѣ развѣшивать пріемы, то и у насъ стали волосы дыбомъ, и вышедъ изъ теривнія, осмелилися попротивуречить Ескуляповой сродственниць. Споръ нашъ съ начала обоюду былъ нарочито горячь; но бабушка скоро опѣшнла. Одержанная нами побѣда весьма была намъ непріятна: но никто более бабушку къ разговору склонить не могъ, и мы нашею неосторожностію лишилися случая, испытать сокровенная Владимирской врачебницы. Она еще более находилася въ трусости, вогда отъ бывшихъ у меня соддать спровёдала, что я принадлежу такъ же въ числу врачей, и стороною старалася нась увврить, что разсказывала слышанное, а сама никого не лёчить. Сей случай сдёлаль меня осторожнымъ, чтобы никогда не сказываться докторомъ между чернью, но употреблять мой академический чинъ.

"Хотя такое лёченіе, сравнивая съ записками и прим'вчаніями врачей, кажется быть убійственнымъ: однако должно и то взять въ разсужденіе, чтоежели бы наша бабушка часто своимъ лёченіемъ отиравляла на тоть свёть, то бы безъ сумитенія своро потеряла себё дов'еренность. Можеть статься, что крёность сложенія нашихъ простолюдиновъ въ состоянія понесть и ядовитое лікарство; и всявъ, кто предосудительныхъ мыслей о ядовитыхъ телахъ не имъеть, безпрекословно со мною согласится, что многія, называемыя отъ насъ ядомъ, могуть въ рукѣ разумнаго быть божественнымъ лёкарствомъ, только бы онѣ не были развѣщаны по бабушкиному безмѣну" 1).

Старый обычай быль въ ть времена еще такъ силенъ, что нашъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Дневныя Записки", Спб. 1771, т. I, стр. 16-18.

путешественникъ встрѣтилъ знахарство не только у владимирской дворничихи, но и у чиновнаго офицера въ Арзамасѣ:

"Хотя городъ Арвамасъ спабденъ ученымъ врачемъ, однако люди въ болёзняхъ своихъ подагаютъ болёе надёлніе па незаконно ко врачеванію рожденныхъ, какъ-то на старухъ, мальханницъ, ворожей и прочая. На сколько тамъ наши единоземцы не рёдко подвергаютъ себя въ опасность жизни, не трудно будетъ заключить изъ слёдующаго.

"По утру весьма рано посѣтилъ насъ одинъ изъ чиновныхъ отставныхъ офицеровъ, о котораго имени и чинъ благопристойность упомянуть не дозволяетъ. Онъ былъ человѣкъ пожилой и словоохотливъ. Расказывая многія свои странныя похожденія, которыя намъ, какъ всявъ легео понять можетъ, не весьма были пріятны, довелъ рѣчъ до нашихъ врачей, при которой, естьли бы кто имѣлъ охоту, совершенно бы могь научиться злословію. Сколько онъ унижалъ наше трудами и порядочнымъ ученіемъ пріобрѣтенное искусство врачеванія, столь много выхвалялъ покойной бабушки своей лѣчебникъ и неудобопонятную его пользу.

"Оказывая желаніе быть соучастниками его премудрости, безъ дальнаго прошенія, Брамарбазъ<sup>1</sup>) об'ящалъ намъ открыть сокровенная своего насл'яственнаго лёчебника; и такъ пошля мы съ нимъ за городъ по Алаторской дорогѣ. Первою встрвчею намъ была плакунъ-трава (Lithrum folicaria), которую нашъ Иппократь, пошептавъ, не знаю что, сорвалъ и остановясь говорилъ: плакуномъ ее называють для того, что она заставляеть плакать нечистыхъ духовъ. Когда будеть при себѣ имъть сію траву, то всѣ непріязненные духи ей покоряются. Она одна въ состояни выгнать домовыхъ дёдущекъ, кикиморъ, и проч., и открыть приступъ въ заклятому кладу, которой нечистые стрегутъ духи; что последнее собственнымъ своимъ утверждаль примеромъ, хотя онъ съ пріобрѣтеннымъ кладомъ столь бяденъ, сколько можно представить себѣ бѣдность въ совершенномъ ен видѣ. Отъ чертей дошло дѣло до ворожей. Колюка (Carlina vulgaris), въ великомъ множествѣ, по пригоркамъ растущая, подала къ тому поводъ. Траву сію, - продолжаль онъ, - должно знать всякому военному и профажающему человеку. Дымомъ ся когда окурить ружье, то никакой колдунъ его заговорить не можетъ.

"Царь-трава имѣла такія же похвалы, какъ отъ Владимирской врачебницы"<sup>3</sup>), и т. д.

И зат<sup>‡</sup>мъ идетъ на цѣлыхъ шести страницахъ перечисленіе лекарственныхъ травъ, дѣйствіе которыхъ объяснялъ арзамасскій знахарь и къ которымъ Лепехинъ прибавилъ ихъ ботаническія названія. Очевидно, мы имѣемъ тутъ дѣло съ народнымъ старымъ "травникомъ" или "зелейникомъ" еще въ живомъ употребленіи, и любопытно, что находимъ его въ дѣлѣ у "чиновнаго офицера". Останавливаясь въ деревнѣ, нашъ путешественникъ обстоятельно описываетъ способы крестьянскаго труда, разсказываетъ бытовыя повѣрья, деревенскіе нравы и обычаи, и если бы новѣйшіе народники больше

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Дъйствующее лицо изъ комедіи Сумарокова "Тресотиніусь", — офицеръхвастунъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 72 н слѣд.

### ЛЕПЕХИНЪ.

знакомы были со старой литературой, они увидёли бы, что Лепехинъ больше ста лёть тому назадъ описывалъ бытовыя формы, которыя, по ихъ мнёнію, чуть ли не въ первый разъ ими открыты. Укажемъ, напр., на описаніе деревенской помочи (I, стр. 129—130): разсказавъ о помочи обыкновенной, Лепехинъ упоминаетъ и другой ея родъ, который "всякой похвалы достоинъ" и называется сиротскою или вдовьею помочью. Лепехинъ разсказываетъ о дѣлежѣ пашни, уборкѣ хяѣба, устройствѣ одоньевъ и овиновъ, постройкѣ избъ, и, встрѣчаясь въ восточныхъ краяхъ Россіи съ инородческими племенами, даетъ любопытные факты объ ихъ отношеніяхъ съ русскими. Плавая по Волгѣ, онъ выслушиваетъ народныя легенды (любопытная легенда о Царевѣ кургапѣ, I, стр. 234—235) и старается провѣрить ихъ фактическими наблюденіями. Дальше упомянемъ объ его археологическихъ и историческихъ вамѣткахъ, которыя остаются любопытны и понынѣ.

Однимъ словомъ, мы видимъ въ Лепехинѣ умнаго наблюдателя, съ простымъ здравнить отношеніемъ къ дѣлу, разносторонне подготовленнаго въ изучению, которое онъ предпринимаеть, вовсе не чуждаго народной жизни и не имѣющаго понятія объ "оторванности", которую хотять навязать ему услужливые потомки. Научное знаніе, съ которымъ онъ обращается къ народной жизни, есть такое простое знаніе природы, исторіи, человѣческаго труда, въ которомъ онъ и вообразить не могъ какого-нибудь противоречія съ народнымъ духомъ, и онъ очень естественно прам'вняеть его въ различнымъ явленіямъ русской жизни и природы. Какъ ученый и какъ человѣкъ своего времени, онъ былъ, конечно, раціоналисть; иначе и не могло быть; но онъ записалъ розсказни Эскулаповой родственницы или офицера-знахаря въ Арзамасъ, какъ потому, что это была любопытная черта народнаго быта, такъ и потому, что ему уже видёлась важность этихъ фавтовъ для науки, хотя настоящая этнографическая наука въ то время еще не существовала. Народная жизнь пе представляла какой-нибудь особливой новости для Лепехина, человъка самаго истербургскаго и воспитавшагося на самой западной наукъ: явленія этой жизни были любопытны ему, какъ ученому, иногда бывали ему новы, какъ уроженцу другого края и человѣку другихъ занятій, но вовсе не были сюрпризомъ. У себя дома онъ былъ окружень тою же русской жизнью; тогдашняя городская (даже столичная) жизнь отличалась еще большой патріархальностью, была переполнена старинными правами и народнымъ обычаемъ: па городскихъ улицахъ справлялись деревенскіе праздники и шли кулачные бои; служилое дворянство было въ большинствѣ наѣзжее, привозившее въ своей дворнѣ деревенскіс элементы и не прерывавшее связей съ деревнею; въ быту средняго класса (какъ теперь въ извѣстной части купечества и мъщанства) свято хранились дъдовскіе пріемы, и Лепехинъ могъ бы знавать Эскулаповыхъ родственницъ въ самомъ Петербургѣ. Немудрено, что въ "Запискахъ" видно хорошее знаніе народнаго языка: въ самомъ его разсказъ встръчаются термины, иногда, въроятно, неизвѣстные новъйшимъ народникамъ.

Деревня временъ Лепехина живетъ вполнъ патріархальною жизнью, но въ средѣ помѣщиковъ уже принимаются техническія знанія и научная любовнательность. Таковъ былъ въ то время извѣстный П. И. Рычковъ, котораго Лепехинъ посѣтилъ въ его заволжскомъ имѣніи.

Озерецвовскій быль спутникомъ Лепехина въ качествѣ студента и участниковъ его работъ, и его собственныя путевыя записки составлялись въ томъ же духѣ и по той же программѣ. Въ это время онъ уже исполнялъ самостоятельно особыя поёздки, и многія описанія его вошли въ составъ "Записокъ" Лепехина. Это былъ опять натуралисть, археологь и этнографь; интересь научный опять соединяется съ вопросами правтической пользы. Отмёчая характеръ мёстности, описывая флору и фауну, онъ собираеть мёстныя географическія названія, статистическія свёдёнія о народныхъ промыслахъ и нередко даетъ любопытемя бытовыя картинки, которыя могутъ послужить цённымъ матеріаломъ для исторической этнографіи. При собирании свёдёний Озерецвовский поступаль вообще съ большою осмотрительностью: онъ собиралъ ихъ отъ свёдущихъ мёстныхъ людей и знатоковъ края изъ всякихъ классовъ общества, сличалъ данныя и старался провёрять ихъ собственными наблюденіями. Дальше мы упомянемъ объ его историческихъ наблюденіяхъ, а здёсь ограничинся двумя-тремя образчивами бытовыхъ описаній, относящихся къ Олонецкому и Новгородскому краю.

"Въ селѣ Видлицѣ былъ я въ праздникъ Иліи пророка. По окончанія обѣдни, женскій полъ разбрелся по кладбищу, церковь окружающему, и каждая женщина, поклонясь со знакомою ей могилою, обнимала оную обѣими руками. То же самое дѣлали онѣ и между собою при свиданьи одной съ другою: охватывались только руками, а не цѣловались. Такое повѣрье во всей странѣ сей есть общее. Другое обыкновеніе—строить въ деревняхъ и въ лѣсу часовни, ставить въ нихъ образа, изъ коихъ всегда бываеть одинъ мѣстный, то-есть такой, которому предпочтительно передъ другими часовня посвящается. Большая часть часовень посвящены Иліѣ пророку и святителю Николаю...

"Въ Старой Русѣ середа и пятница дни весьма непріятные и тягостные отъ бродягъ, приходящихъ въ городъ изъ всего округа не просить, а требовать милостыви отъ всякаго дома, по заведенному тамъ обыкновенію. Не успѣетъ хозяннъ или хозяйка дома одѣлить копѣйками мужиковъ, бабъ, дѣвченокъ, ребятишекъ и пр., какъ тотчасъ приходятъ къ окну другіе канюки, которымъ вѣтъ счету, сколько ихъ по середамъ и пятницамъ въ городѣ таскается. Въ другіе дни ихъ не бываеть. Бродяги сін не отходять оть дому, разв'я отгонншь ихъ тёмъ, когда позовешь мужика покопать въ огород'я вемлю, а женщину или дъвку вымыть поль въ горница...

"Во время армарки на Валаами, деревенския женщины и дивки рание всёхъ оть сна пробужались, и вставши, немедленно бросались въ водё, чтобъ умываться. Дёйствіе сіе продолжается у нихъ не мало времени, потому что онв, во-первыхъ, полощутся водою, потомъ моются мыломъ, которое смывъ, натвраются бъльзами, и натершись, стоять или сидять на судахь безь всяваго действія, давая времы бёлнламъ хорошенько вобраться въ кожу. Послё сего бережно смывають ихъ съ лица, и какъ многія изъ нихъ зеркаль не нивють, то смотрятся въ воду, и съ помощью сего зеркала уравнивають на себе подложную белизну, которую, наконець, приврашивають румянами; надевають на себя кумачные сарафаны и повязываются алыми платками или лентами, и тогда уже съ судовъ своихъ сходять. Многіе безъ сумивнія уборку сію похулять, особливо за излишнее употребленіе б'елиль, которыя составляются наь вредной свинцовой извести; но поелику деревенскія женщины убираются такных образомъ только во время ярманки, а въ домахъ у себя въ одни большіе праздники, то бъленье сіе ни мало лицъ у нихъ не портить, а доказываеть, напротивь того, ихъ опрятность, веселось духа и охоту нравиться, когда ость кому казаться. Изъ сего ясно также видёть можно, что въ нравахъ ихъ грубости нътъ, и что народъ, который печется о убранстве, весьма способенъ къ принятію просв'ященія, ему приличнаго".

Отъ путешественника не укрылись и такія черты нравовъ, которыя свидѣтельствовали о самоуправствѣ и грабительствѣ чиновнической братіи и о загнавности народа:

"При устьё Большой Инцы, — говорить онъ, — жилъ одинъ только крестьянинъ, который, испужавшись ночного моего прізвда, въ клёти своей, за одною только отъ меня перегородкою, вслухъ совётуется съ женою своею, чёмъ меня подарить. По окончаніи совёта, который весь я слышаль, приносить онъ миё рублевить съ боязнью, со страхомъ, чтобъ я малымъ его подаркомъ не огорчился. На вопросъ мой, за что даеть онъ миё рубль, отвёчаль онъ, чтобы я его не обидѣлъ. — Поди съ твоимъ рублемъ, сказалъ я; миё обидѣть тебя незачто. — Когда мужикъ вышелъ отъ меня въ сѣнцы къ женѣ своей, и отдалъ ей рубль, то она сказала: другому офицеру пригодится. Такимъ-то образомъ бѣдные люди отъ провежающихъ безчинниковъ тамъ отвупаются".

По своему взгляду на вещи, ученому и житейскому, Озерецковскій быль челов'якь той же школы. Такъ, напр., онъ смотрить на монастыри и на расколь: въ одномъ случай онъ руководится соображеніями пользы и вознагражденія за труды, въ другомъ—побужденіями в'тротерпимости, которая мало придаеть значенія внѣшнимъ формамъ религіознаго чувства. Разсказывая о Валаамскомъ монастырѣ, жизнь въ которомъ, за исключеніемъ одной годовой ярмарки, представляеть почти абсолютное уединеніе, Озерецковскій прибавляеть:

"Потому валаамский монастырь наиспокойнъйшимъ можетъ быть убъжнщемъ для такихъ людей, кои въ обществъ исполнили долгъ человъка и гражданина, и тъмъ заслужили, чтобъ оно позволило имъ препровождать остальную жизнь въ совершенномъ спокойствія, не требуя отъ нихъ больше никакого служенія. Но грѣшно бы было, если бы такое спокойствіе безъ разбору даналось людямъ, обществу не служившимъ, которые однимъ только отрицаніемъ оть міра право на то снискиваютъ". Монастырь на Череменецкомъ озерѣ, близъ Луги, вмѣетъ "собственное землецашество, скотоводство и рыбную ловлю. Разумѣется, что монахи сами ни земли не пашутъ, ни скота не насутъ, ни рыбы не ловятъ, а отдаютъ угодъя свои крестьянамъ; сами-жъ живутъ какъ помѣщики, нмѣя превыгодныя мѣста, на какихъ лежатъ всѣ въ Европѣ монастыри, которыхъ многое множество" и т. д.

Раскольники, по его мийнію, — "такіе же христіане, какъ я п всякъ мий подобный, но думають, что особливыми своими обрядами въ богослуженіи лучше угождають Богу; у всёхъ сего рода людей спасеніе души есть главная причина ихъ ваблужденій" 1).

Не будемъ останавливаться на описательныхъ трудахъ назваянаго выше академика Иноходцова: довольно сказать, что въ нихъ опять господствуетъ та же программа, какую мы видѣли у Лепехина, но съ большимъ количествомъ свѣдѣній географическихъ и статистическихъ. Иноходцовъ посвящаетъ также не мало труда на разысканія историческія и сообщаетъ не мало подробностей о мѣстномъ бытѣ, нравахъ, обычаяхъ, одеждѣ, препровожденіи времени, такъ что его описанія причисляются къ лучшимъ этнографическимъ трудамъ нашей литературы прошлаго вѣка<sup>2</sup>). Такимъ же характеромъ отличаются путешествія академика Севергина, гдѣ опять среди естественно-научныхъ описаній разсѣяно не мало любопытныхъ этнографическихъ и бытовыхъ данныхъ и т. д.<sup>3</sup>).

Въ то же время, когда Академія предпринимала ридъ ученыхъ экспедицій въ разные края Россіи, интересъ къ изученію своего отечества развивается въ средѣ частныхъ лицъ, и эта сторона тогдашней описательной литературы опять чрезвычайно любопытна исторически, какъ фактъ самостоятельнаго общественнаго интереса къ дѣлу. Ученые путешественники въ самыхъ далекихъ захолустьяхъ встрѣчали людей съ научною любознательностью, съ хорошимъ и разностороннимъ знаніемъ своего края, отъ которыхъ имъ случалось

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Путешествіе по озерамъ Ладожскому и Онежскому, стр. 66 — 68, 78 — 80, 109--110; Путешествіе на озеро Селигерь, стр. 33-34, 41-42; Путешествія Лецехина, ч. IV, стр. 92 и проч.; Сухомлинова, Ист. Росс. Акад. П, 329-384.

<sup>. &</sup>lt;sup>2</sup>) Ист. Росс. Акад., т. III (Сборникъ, т. XVI, 1877), стр. 217-233, 480.

<sup>•)</sup> Сухомлиновъ, тамъ же, т. IV (Сборникъ, т. XIX, 1878), стр. 55 и слёд. Отмётимъ, напр., разсказы о городахъ Торопцё, Порховѣ, Валдаѣ; замѣчанія о финскомъ населенія въ западномъ краѣ, гдѣ одну изъ причинъ умственной и фязической подавленности этого населенія Севергинъ очень основательно видитъ въ крѣпостномъ правѣ и т. п. Но при описаніи русско-польскихъ провинцій ученый академикъ имѣетъ наивность говорить о "пизматикахъ", не подозрѣвая, что это просто-русскіе православные.

получать весьма полезную поддержку. Въ литературѣ второй половнны столётія является новый разрядь сочиненій, посвашенныхь именно ифстнымъ изученіямъ. Не входя въ подробности этой литературы, укаженъ нёкоторые факты. Однимъ изъ первыхъ лёятелей этой исстной литературы быль извёстный Петрь Ивановичь Рычковъ (1712 — 1777). Сынъ купца, водившаго дёла съ иноземцами, Рычковь не прошель никакой правильной школы, но владён хорошо нёмецкимъ изыкомъ (которому отецъ хотёлъ выучить его для торговыхъ дёлъ), нашелъ службу сначала въ купеческой конторъ одного иностранца, а вскорѣ и казенное мѣсто бухгалтера въ таможнѣ. Въ этой же должности онъ отправился въ 1734 г. на службу въ "оренбургскую экспедицію", которою начальствоваль названный нами раньше Кириловъ, а за нимъ Татищевъ, извёстный историкъ. Оба начальника были просв'ещенные люди, проникнуты великою ревностыю въ изучению отечества, и подъ ихъ вліяніемъ Рычковъ усерано занялся изслёдованіемъ врая, гдё проходила его служебная дёятельность. Онъ дослужился до чиновъ и деревень, былъ членомъ-корреспондентовъ Академіи наувъ и дѣятельнымъ писателемъ по исторіи оренбургскаго врая, и по различнымъ вопросамъ торговой и хозяйственной практики. Много его сочинений помъщено было въ "Сочиненіяхъ и переводахъ, къ пользъ и увеселенію служащихъ". Миллера, съ которымъ онъ велъ дѣятельную переписку, въ "Трудахъ" тогда только-что основаннаго Вольнаго Экономическаго общества, отъ котораго получалъ медали; было наконецъ и нѣсколько отдёльныхъ изданій. Труды его обратили на себя вниманіе и въ нѣмецкой литературѣ, въ которой былъ въ тѣ годы вообще бодышой интересъ къ изучению России <sup>1</sup>).

Труды Рычкова имѣють свои немалые недостатки, и именно недостатокъ критическаго отношенія къ источникамъ, свидѣтельствующій объ отсутствіи правильной школы; но они важны по обилію свѣдѣній — самъ Палласъ началъ-было переводъ "Оренбургской топографін". Мѣстная исторія была, по мнѣнію Рычкова, необходима: "общая исторія всей Россіи,—говоритъ онъ въ предисловіи къ своей "Казанской исторіи", — чтобъ быть ей полною и совершенною, по вели-

<sup>•) &</sup>quot;Исторія Оренбургская" помѣщена была въ "Сочиненіяхъ и переводахъ", изд. Миллера, 1759; "Топографія Оренбургская, то есть обстоятельное описаніе Оренбургской губернія", 2 ч. Сиб. 1762 (иѣмецкіе переводы: пастора Газе въ Бюшинговомъ "Магазинѣ", V, 1771, и Родде, Рига, 1772); "Опытъ казанской исторіи древнихъ и среднихъ временъ", Спб., 1767 (иѣм. переводъ, Рига, 1772); "Введеніе къ астраханской топографіи" и пр. (книга слабая), М. 1774. Наконецъ, Рычковъ составнять записки объ осадѣ Оренбурга Пугачевымъ, п оренбургскій "Топографическій лексиконъ",-послѣдній затерялся. Біографія въ книгѣ Пекарскаго: Жизнь и литературная нерениска П. И. Рычкова. Спб. 1867.

вости имперіи и по множеству ся провинцій, изъ которыхъ въ древнія времена во многихъ бывали особенныя царства и вняженія, необходимо требуетъ особенныхъ описаній"... Сынъ Рычкова, Николай, также работалъ въ этой описательной литературѣ. Записанный въ полкъ мальчикомъ, онъ 21 года уже вышелъ въ отставку съ чнномъ капитана, въ 1767 г., и въ томъ же году опредѣленъ "въ команду г. профессора Палласа", т.-е. въ составъ его ученой экспедиціи. Рычковъ-младшій не имѣлъ настоящей подготовки, но добросовѣстный и усердный работникъ, онъ собралъ много полезныхъ свѣдѣній по исторіи и этнографіи сѣверо-восточнаго края Россіи, а позднѣе о виргизъ-кайсапкихъ степяхъ <sup>1</sup>).

Еще болёе, чёмъ Рычковъ-старшій, были самоучками два усердные труженика по ибстной исторіи архангельскаго края --- Крестининъ и Ооминъ. Вас. Вас. Крестининъ (1728-1795), "архангелогорскій гражданинъ", повидниому самоучка, представляеть тёмъ болёе любопытный примёръ серьезной любознательности и упорнаго труда. положеннаго имъ на изучение своей родины. Его отепъ изъ бъдныхъ сироть Холмогорскаго посада вышель въ первостатейные купцы и занималъ важныя посадскія должности въ Архангельсвъ (напр., былъ бургомистромъ), но потомъ потерялъ состояніе, и Крестининъ-сынъ не быль богать и жиль собственными трудами. Онь тавже занималь разныя посадскія должности, бываль посадскимь старшиной, архиваріусомъ въ магистрать, мыщанскимъ писаремъ; впоследствія, за свои службы по выборамъ онъ получилъ званіе "степеннаго гражданина". Можно замътить, что онъ зналъ по-нъмецки и по-латыни. Среди провинціальнаго захолустья и невѣжества собрался въ Архангельскѣ въ 1760-хъ годахъ небольшой кружокъ людей, на которыхъ отозвалось просв'ятительное вліяніе времени. Душою этого вружка былъ Крестининъ, къ которому присоединился молодой купецъ Александръ Өоминъ и еще два-три человѣка, между прочимъ прокуроръ Нарышкинъ. Они возъимъли мысль завести нъчто въ родъ историческаго общества для изученія своего края; но обстоятельства мало благопріятствовали ихъ работѣ: захолустное невѣжество всегда съ недовърјемъ и недоброжелательствомъ смотритъ па тавія попытви умственнаго труда; любители исторіи, какъ говорять, прослыли вольнодумцами и даже "фармазонами". Въ 1768 они просили разрѣшенія пересмотрть местные архивы, но получили отказъ, а въ 1770-хъ

<sup>1</sup>) "Журналъ или дневныя записки путешествія капитана Николая Рычкова по разнымъ провинціямъ россійскаго государства 1769 и 1770 года" и "Продолжевіе Журнала", Спб. 1770—1772; "Дневныя записки путешествія кап. Ник. Рычкова въ киргизъ-кайсацкой степи 1771 году". Спб. 1772. Нѣмецкій переводъ всѣхъ записокъ, Рига, 1774. — Объ авторѣ ихъ въ той же книгѣ Пекарскаго, стр. 114, 125 и слѣд.

-----

годахъ архивъ губернской канцедаріи, гдё было, безъ сомнёнія, много важныхъ остатковъ старины, сгорѣдъ. Между тѣнъ общество распалось, но Крестининъ продолжалъ трудиться; веливой правственной поддержкой послужило ему знакомство съ Лепехинымъ и Озеренковскимъ, которые забхали въ архангельскій край въ 1771 году. Ученые путешественники получили отъ Крестинина много важныхъ указаній и, благодаря имъ, онъ впослёдствій сдёланъ былъ ворреспондентовъ Академіи наукъ.--Ревностнымъ поискамъ Крестинина удалось собрать много важнаго историческаго матеріала, не только по исторін врая, но и по далекой русской древности. Такъ, онъ доставилъ для "Древней Россійской Вивліоенки" Новикова цёлый рядъ замёчательныхъ памятниковъ, извлеченныхъ имъ изъ старой Коричей, какъ, напр., Уставъ князя Владимира о церковныхъ судахъ и о десятинахъ, дополнение къ нему вел. кн. Ярослава Владимировича и новый важный тексть Русской Правды. Впоследствия, въ IV-мъ посмертномъ томъ путешествія Лепехина напечатано было Озерецковскимъ нѣсколько двинскихъ грамотъ съ объясненіями Крестинина; другія работы помъщаль онь въ академическихъ изданіяхъ, какъ "Новыя Ежемъсячныя Сочиненія" и мъсяцословы. Наконецъ Крестининъ издалъ нѣсколько отдёльныхъ сочиненій по исторіи двинскаго края 1).

Упомянутый А. И. Ооминъ, въ 80-хъ годахъ прошлаго вёка публичный нотаріусъ въ Архангельскъ, составилъ описаніе Бёлаго моря, былъ также корреспондентомъ Академіи наукъ и членомъ Вольнаго Экономическаго Общества <sup>2</sup>).

Для мёстныхъ описаній Россіи много работаль плодовитый собиратель Вас. Триг. Рубанъ (1739—1795). Онъ учился въ кіевской, потомъ въ московской славяно-латинской академіи и московскомъ университетѣ, издавалъ нѣсколько журналовъ и много писалъ по исторіи и статистикѣ Малороссіи; въ своихъ "Любопытныхъмѣсяцесловахъ" (съ 1776) онъ помѣстилъ много матеріаловъ для мѣстной исторіи (росписи губерній или намѣстничествъ, съ показаніемъ числа

HCT. STHOPP.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Историческіе начатки о двинскомъ народё древнихъ, среднихъ, новыхъ и новъёшихъ временъ", ч. I (доведено до конца XVII въва). Спб. 1784; "Историческіё опытъ о сельскомъ старинномъ домостроительствъ двинскаго народа въ съверъ", Спб. 1785; "Начертаніе исторіи города Ходмогоръ", съ двумя таблицами, издано академикомъ Озерецковскимъ, Спб. 1790; "Краткая исторія о городѣ Архангельскомъ", Спб. 1792.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Описаніе Білаго моря съ его берегами и островами вообще, и пр. Спб. 1797. Біографическія свідівнія о Крестинний и Ооминії см. въ журналахь: "Маякъ" 1844, № 10, стр. 54, и "Финскій Вістинкъ", 1845, т. VI, стр. 195; даліе "Архангельскія Губ. Відомости", 1858, № 43, ст. Гр. Заринскаго, и 1871, № 58—78, въ статьяхъ II. Е. (Ефименко): "Что сділано для исторіи крайняго сівера и что слідуетъ сділать", о Крестинний и Ооминії въ № 60—62.

провинцій и городовъ; описанія епархій и т. п.); издалъ описанія Петербурга и Москвы и т. д.<sup>1</sup>). Въ Малороссін, присоединеніе которой не было еще слишкомъ давнимъ фактомъ, мъстный интересъ подобныхъ изучений связывается еще съ воспоминаніями о недавней исторической особности, съ чувствомъ особности этнографической, и мёстная исторія вызвала рядъ отчасти замёчательныхъ работъ, которыя, впрочемъ, въ то время обращались больше въ рукописахъ и изданы были уже въ нашему времени. Такова, напр., замёчательная внига Шафонскаго, изданная уже въ наше время <sup>2</sup>): это-по-истинѣ драгоцённый матеріаль для изученія южной Россіи, своей мыслью и исполненіемъ не уступающій лучшимъ работамъ новъйшихъ статистиковъ народнаго быта. Таковы были исторические труды Ханенка, Симоновскаго, Ригельмана и др. Изданы были еще въ прошломъ столѣтіи "Записки о Малороссіи, ея жителяхъ и произведеніяхъ", Якова Марковича (ч. І, Спб. 1798).-Упомянемъ еще отдёльные географические труды Засъцкаго, посковскаго профессора Дильтея, Миллера, Павла Сумарокова и др. <sup>8</sup>).

Наконецъ, большая масса описательныхъ, географическихъ и историческихъ работъ помѣщалась въ "Мѣсяцословахъ", издававшихся Академіей наукъ. Эти статьи были потомъ соединяемы въ особомъ сборникѣ, составляющемъ весьма цѣнный историко-географическій матеріалъ <sup>4</sup>).

<sup>1</sup>) Землеописаніе Малыя Россія, Спб. 1777; Историческое, географическое и топографическое описаніе Санктпетербурга, въ 1703 по 1751 годъ, сочин. Андрея Богданова, дополнено и вздано В. Рубаномъ, Спб. 1779; Описаніе циператорскаго столичнаго города Москвы, Спб. 1782; Всеобщій и совершенный Гонецъ и Путеуказатель, или полный повсемъстный россійскій и новсюдный европейскій дорожникъ, 2 части, Спб. 1791.—О Рубанъ, см. Филарета, Обворъ дух. литературы, кн. 2, изд. 2-е Черниговъ, 1863, стр. 126—128; Ист. Росс. Акад. I, стр. 804—308.

<sup>2</sup>) Черниговскаго нам'ястничества топографическое описание съ краткимъ географическимъ и историческимъ описаниемъ Малия Россия, сочиненное Асанасиемъ Шафонскимъ, въ Черниговъ, 1786 года. Киевъ, 1851.

<sup>в</sup>) Историческія и топографическія изв'ястія по древности о Россіи, и частно о город'я Вологд'я и его ужада, и о состояніи онаго по нын'я, собраль Алекс'я Зас'яцкій, М. 1780; Собраніе нужныхъ вещей для сочиненія новой географіи о россійской имперіи, часть 1-я: О тульскомъ нам'ястичеств'я, соч. Филиппа Дильтея; на россійскомъ и французскомъ язикахъ, Слб. 1781; Описаніе живущихъ въ казанской губернія язическихъ народовъ, соч. Герарда Миллера, Слб. 1791; Путешествіе по всему Крыму и Бессарабін въ 1799 году, соч. 'Павла Сумарокова, М. 1800. О географическихъ работахъ Дильтея, см. въ "Біографическомъ словарѣ моск. профессоровъ", т. I, стр. 309-310. '

<sup>4</sup>) Собраніе сочиненій, выбранныхъ изъ мёсяцеслововъ на разные годы, издано Академіею наукъ. 10 частей, Спб. 1785—1798.—Объ этой литератур'я мёстныхъ описаній см. еще въ книге В. Семевскаго: Крестьяне въ царствованіе ими. Екчт. П, Спб. 1881, стр. XLV.

Вся эта литература описаній Россіи, отм'яченная зд'ёсь только въ саныхъ общихъ чертахъ, составляетъ именно произведение реформы и "петербургскаго періода", и не требуеть особенныхъ объясненій то, какое значение принадлежить ей въ вопросѣ развития нашего національпаго сознанія. Русскому народу привелось, еще въ незавонченномъ свладъ самаго государства, раскинуться на тавія гронадныя пространства, что вопросъ національнаго сознанія получаль у нась особенную черту, незнакомую другимъ народамъ. Нѣмцу, французу, англичанину старыхъ временъ не трудно было освоиться со всёми краями своего отечества, составить понятіе объ его цёломъ и варіаціяхъ страны и населенія. У насъ было не то. Не только въ старое, но и въ наше время только очень рёдкимъ людямъ удавалось своими глазами видёть разные концы государства, населенные к русскими, и не-русскими, совершенно непохожіе одинъ на другой по всёмъ условіямъ почвы, влимата и быта: отдёльныя части государства разъединались громадными пространствами, трудностью сообщеній, наконець національностью, языкомъ, религіей, всей прежней исторіей, -- но съ этимъ разъединялось конечно и сознаніе. Мъстныя населенія жили особнякомъ, чуждыми другъ другу, а вибств чуждыия твиъ уиственнымъ и нравственнымъ возбужденіямъ, которыя проистекають изъ болье теснаго общения. Правда, были сильные элементы объединенія: безграничный авторитеть власти, централизація управленія, одна въра и языкъ огромнаго господствующаго большинства; но при недостатъ общественно-бытового соединения и взаимодействія національная жизнь самого большинства оставалась въ какомъ-то безсознательномъ туманъ подъ властью инстинктивныхъ побужденій преданія и случайностей. Если въ административновъ смыслѣ отдѣльные врая Россін становились въ старину настоящими сатрапіями подъ самовольнымъ и грабительскимъ правленіямъ воеводъ, отъ которыхъ жители-"сироты" бъгали съ своими "животишками и дётишками", или на которыхъ они слезно (и всего чаще безплодно) жаловались въ Москву, то подобный разбродъ долженъ быль отражаться и въ умственной жизни народа, въ стихійномъ складѣ народнаго сознанія. Тѣ живыя силы, вакія не могди отсутствовать въ народъ, силы ума, таланта, любознательности, пропадали отъ недостатка школы и недостатка общенія: имъ не на чемъ было развиваться и горизонть съуживался. Въ то время какъ въ европейской литератур' совершались уже великія пріобр'втенія научнаго знанія, у насъ не было признавовъ научныхъ понятій о природѣ. ни географическаго знанія своей страны, ни сознательнаго пониманія своей исторіи. Петровская реформа внесла великую двигательную силу-научное знаніе. Только съ этимъ пріобрѣтается болѣе или

**9**\*

менье точное представление о дъйствительности народной жизни, еж условіяхъ, ся внёшнемъ и внутреннемъ складё, которое указываеть народу возвышенныя цёли просвёщенія и вызываеть къ жизни умственныя силы и поэтическое творчество народа. Мы привели слова знаменитаго европейскаго ученаго, который въ нашихъ старыхъ путешествіяхъ XVIII вѣка видѣлъ не только великое обогащеніе науки, но знаменательный фавть національнаго самосознанія. Дійствительно, эти работы первыхъ русскихъ изслёдователей были дёловъ никогда раные небывалымы: онь заключали въ себы начало новыхъ внутреннихъ отношеній общества и народа, освёщенныхъ научнымъ знанісиъ и сознательной общественной мыслью. Воть еще слова историка русской науки прошлаго въка, гдъ указывается великое значеніе трудовъ нашихъ ученыхъ какъ для чистой науки, такъ и для прямыхъ потребностей русскаго общества. То поколѣніе русскихъ ученыхъ,-говоритъ онъ,-которое дъйствовало во второй половинъ прошлаго столётія, образовывалось подъ непосредственнымъ вліяніемъ Ломоносова и продолжало преданія его дѣятельности; 5черезъ это посредство оно продолжало предание Петровской реформы.

"Румовскій, Котельниковь, Протасовь получили свое научное образованіе подъ руководствомъ Ломоносова; Лепехинь и Иноходцовъ быля учениками Румовскаго и Котельникова; Озерецковский, Соколовъ, Севергинъ образовались подъ благотворнымъ вліяніемъ Лепехина, я т. д. Названныя нами поколёнія русскихъ ученыхъ, отъ Ломоносова до Севергина, связаны между собою основными началами своей научной дѣятельности и литературнымъ преданіемъ, вытекавшимъ изъ жизневныхъ условій времени и историческаго хода русской образованности.

"Всё эти ученые принадлежали, подобно Ломоносову, къ математикамъ и натуралистамъ и, также подобно ему, расширяли кругъ своей дъятельности, перенося ее въ область чисто литературную. Такое же явленіе замѣчается и у другихъ народовъ, будучи естественнымъ слѣдствіемъ тогдашняго состоянія наукъ и образованности въ Европъ. Заслуги нашихъ ученыхъ признавались и признаются какъ современными имъ свѣтилами науки, такъ и позднѣйшими судьями (отвывы Палласа, Леонарда Эйлера)...

"Руссимъ ученымъ восемнадцатаго столттія приходилось, подобно Ломоносову, прокладывать путь къ водворенію у насъ науки и защищать права ел въ борьбѣ съ невѣжествомъ, равнодушіемъ и предразсудками. Сама жизнь заставляла Ломоносова такъ часто и такъ горачо докавывать, что наука не враждебна религіи; что изученіе законовъ природы не умаляетъ, а возвышаетъ религіозное чувство, и что великій грѣхъ возставать на науку и задерживать ел свободное развитіе. Одинъ изъ учениковъ Ломоносова, Протасовъ, подробно объяснялъ значеніе слова "природа" съ цѣлью опровергнуть обвиненіе, взводимое на науку, что будто бы она приписываетъ природѣ и ел законамъ ту силу и то всемогущество, которыя неотъемлемо и нераздѣльно принадлежатъ божеству. Подобная же мысль проглядываетъ и въ доказательствахъ важности и значенія той или другой науки, приводимыхъ ел представителями...

"Вторая половина восемнадцатаго столътія ознаменована пробужденіемъ

**в**ъ русскомъ обществъ самосознанія. Въ митературъ оно выразилось въ дъятельности Новикова—въ содержаніи и направленіи его журналовъ, въ изданіи иамятниковъ исторической жизни русскаго народа, и т. д. То же стремленіе къ самопознанію обнаруживается и въ ученыхъ путешествіяхъ по Россіи, предпринятыхъ съ цѣлью ознакомиться съ естественными и бытовыми особенностями Россіи. Еще Домоносовъ доказывалъ необходимость путешествія по Россіи для опредѣленія географическаго положенія мѣстъ, для производства метеорологическихъ наблюденій, вмѣстѣ съ тѣмъ для собиранія лѣтописей, и т. п. Такъ же широко вадуманы и достойнымъ образомъ исполнены путешествія по Россіи, совершонныя Лепехинымъ, Иноходцовымъ, Озерецковскимъ, Соколовымъ, обогатившія науку новыми данными и положившими твердое начало всестороннему ввученію Россія.

"Русскіе академики, отъ Ломоносова до Севергина, трудились для водворенія знаній въ Россіи, для поднятія умственнаго уровня русскаго общества и для народнаго образованія. Съ этими цёлями они составляли учебники и руководства на русскомъ языкё, читали публичныя лекцій, помёщали научныя, общедоступныя, статьи въ повременныя изданія, и т. д. Членамъ Академін наукъ и Россійской академія принадлежить честь созданія и усовершенствованія русской научной терминологія. Благодаря ихъ усиліямъ, наука впервые заговорила у насъ на родномъ языкё—событіе въ высшей степени важное не только въ исторіи русскаго литературнаго языка, но и въ исторіи русской образованности вообще. Въ литературнаго языка, но и въ исторіи русской заслуги лицъ, которыя, подобно Вольфу въ Германіи, начали писать о научныхъ предметахъ на отечественномъ языкё-

"Трудясь для науки и просв'ященія, наши ученые, оть Ломоносова до Севергина, отзывались на требованія общественныя, и не мало сод'яйствовали внесенію въ общество просв'ятительныхъ началъ. То, что написано Озерецковскимъ по поводу университетовъ и цензуры, проникнуто такимъ уваженіемъ въ правамъ разума и въ свобод'я пвсл'ядовапія, такимъ сочувствіемъ иъ наукё и литературъ, что должно быть по всей справедливости отнесено къ лучшимъ произведеніямъ тогдашней, не только русской, но и вообще европейской, публицистики" <sup>1</sup>).

Такимъ образомъ, научное изслъдованіе Россіи шло рядомъ и въ одномъ духѣ съ лучшими стремленіями литературы. Общественная иысль все болѣе останавливается на положеніи народа, на характерѣ его понятій, на степени его образованія или невѣжества, на его матеріальныхъ и умственныхъ правахъ и потребностяхъ. Въ 1760-хъ годахъ возникала мысль объ освобожденіи крестьянъ. Въ 1780-хъ годахъ, когда правительство еще не было напугано французской революціей и сохраняло прежнія просвѣтительныя намѣренія, предпринятъ былъ замѣчательный планъ народнаго образованія и основаніе "народныхъ училищъ", для которыхъ издана была извѣстная внижка: "О должностяхъ человѣка и гражданина". Указателемъ того, къ чему приходила общественная мысль, служитъ книга Радищева, которая

<sup>1)</sup> Исторія Росс. Академін, IV, стр. 2-5.

любопытнымъ образомъ приняла тогда форму такихъ же "дневныхъ записокъ", какъ путешествія нашихъ ученыхъ.

Тотъ же общій характеръ, какой имѣли труды нашихъ ученыхъ въ области естествознанія и описанія Россіи, гдѣ даже натуралистъ становился этнографомъ и затрогивалъ жизненные вопросы быта, повторяется и въ развитіи нашей исторіографіи.

Нёть надобности входить здёсь въ подробности развитія нашей исторіографія съ ея спеціальной технической стороны: какъ возникали первыя научныя работы по русской исторіи, собирались ея памятники, начиналась историческая критика, дёлались первые опыты ея систематическаго построенія и т. д. Обо всемъ этомъ есть] довольно свѣдѣній въ литературѣ 1). Развитіе научной исторіографіи само по себѣ составляеть знаменательный факть въ судьбѣ нашей образованности: съ этимъ получалась первая возможность уразумёнія прошедшаго, которое до тёхъ порь было доступно только чрезъ посредство компилятивнаго набора фактовъ, или сырого, полу-забытаго, полу-понимаемаго преданія. Исторіографія прошлаго въка успъла сдълать, говоря безотносительно, не очень много. Занятая въ особенности вопросани о началѣ государства, первыми поисками матеріаловъ и ихъ первоначальнымъ разборомъ, она не оставила цёльнаго труда и, кром'е опыта Шлёцера, не успёла даже намѣтить пѣльнаго плана: Карамзину пришлось быть первыкъ строителенъ русской исторіи. Тёмъ не менёе историки прошлаго вёка нибють великую заслугу: какъ названные выше ученые натуралисты и путешественники впервые приводили въ извёстность и въ сознание общества самую территорию отечества, ся природу, население, формы народнаго быта, такъ историки впервые собирали забытые памятники старины, пытались внести связь въ disjecta membra историческаго преданія, понять ихъ историческій смысль. Тѣ и другіе одинавово старались на мѣсто грубаго и неполнаго эмпиризна поставить точное знаніе, отдать себѣ отчеть въ прошлыхъ и настоящихъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. Очеркъ литературы русской исторіи до Карамзина, А. Старчевскаго, Спб. 1845; Общія понятія о хронографахъ вообще и описаніе нёкоторыхъ списковъ ихъ, хранящихся въ библіотекахъ спб. и моск., Н. Изанова, Казань, 1848; Н. М. Караминтъ. Матеріали для біографія, М. Погодина, 2 т., М. 1866; "Современное состояніе русской исторіи какъ науки" (Моск. Обозр., 1859, кн. І, въ началѣ статья); отдёльныя изслёдованія о нёмецкихъ и русскихъ историкахъ прошлаго вёка, напр. Соловьева—о Миллерѣ, Шлёцерѣ, Болтинѣ и др.; Няла Понова—о Татищевѣ; А. Н. Попова—о Шлёцерѣ; Вестужева-Рюмина—о Татищевѣ и Шлёцерѣ; Сухомлинова о Болтинѣ; Невеленова—объ историческихъ трудахъ и изданіяхъ Новикова; Добролобова—о "Собесѣдникѣ" и историческихъ трудахъ ими. Екатерины II, и т. д.

# татищевъ.

фактахъ народной жизни, уразумёть ея нужды и найти средства къ ихъ удовлетворенію. Словомъ, это былъ умственный перевороть, логически да и фактически слёдовавшій изъ реформы, — потому что первые начатки историческаго знанія, какъ и описаній Россіи, восходятъ ко временамъ Петра, къ трудамъ его собственнымъ и его непосредственныхъ выучениковъ. Итакъ, не касаясь частныхъ вопросовъ исторіографіи прошлаго вѣка, остановимся лишь на нѣсколькихъ примѣрахъ того общаго настроенія, въ какомъ совершались работы тогдашнихъ историковъ, и гдѣ мы опять встрѣтимся съ самыми непосредственными вліяніями западной науки и ихъ отраженіемъ въ русскихъ умахъ.

Здёсь опять бросаются въ глаза два явленія: во первыхъ, что дъйствительное вліяніе западной науки тотчась обращается въ разумное применение въ русской жизни и содержанию, и во-вторыхъ, что люди, наиболъе серьезно принимавшіе это вліяніе и работавшіе въ его смыслё, оставались однако такими русскими людьми, какихъ только можно желать. Въ исторической литературъ таковы были два замъчательнайшие писателя прошлаго въка на этомъ поприщъ, Татищевъ и Болтинъ. Тотъ и другой ревностно старались усвоить себъ замѣчательнѣйшіе труды европейской науки въ области исторіи, любили опираться на западные авторитеты и брали у нихъ много готовыхъ мыслей и фактовъ; но это не помѣшало имъ съ одной стороны быть отличными знатоками русской жизни, а съ другойсохранить всё тё черты ума, кавія считаются особенностями русскаго ума, и оставаться горячими приверженцами своего русскаго. Общій характерь ихъ научнаго взгляда быль тоть же, какой мы отибчали у ихъ ученыхъ современнивовъ: и тотъ, и другой-раціо-. налисты, какъ истыя дёти прошлаго вёка; у обоихъ ревностная забота воспользоваться указаніями западной науки для русскаго просвъщенія и народной пользы.

Біографія Вас. Никитича Татищева (1686—1750) была очень подробно разработана нашими историками <sup>1</sup>). Довольно сказать, что

- Учение и литературные труды В. Н. Татищева (1686-1750). Рачь, произ-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Нилъ Поновъ, В. Н. Татищевъ и его время, М. 1861; Пекарскій, Новыя извъстія о Татищевъ, Спб. 1864, и его же внига о Рычковъ, Спб. 1867; В. Н. Татищевъ, администраторъ и историкъ начала XVIII въка, въ "Біографіяхъ и характеристикахъ", Бестужева-Рюмина, Спб. 1882 (стр. 1—175).

Въ 1886 г. вспоминалось двухсотлѣтіе рожденія Татищева, и по этому случаю явилось нѣсколько новыхъ работь по его біографіи и объясненію его литературной дѣятельности:---"Первое водвореніе въ Москвѣ греколатинской и общей европейской науки. Рѣчь, читанная въ засѣданіи Имп. Общества исторія и древи. Росс. 19 апр. 1886 г. въ память двухсотлѣтней годовщины рожденія перваго русскаго историка, В. Н. Татищева", Ив. Е. Забѣлина, въ "Чтеніяхъ", 1886, кн. IV, стр. 1-24.

онъ получилъ образование въ Петровской школѣ: это образование было научно-практическое, такъ что интересъ къ описанию России и изученію ся исторіи, наполнившій его литературную дівительность, быль развить въ немъ не самой школой, а именно духомъ времени, возбуждавшимъ въ серьезныхъ умахъ пытливую любознательность. Служба заводила его въ разные края Россіи, въ разныя отрасли управленія, и наблюдательность дала ему большой опыть и правтическое знаніе жизни. Пріятельство съ Өеофаномъ Провоповичемъ и другими учеными людьми, въроятво, помогло ему освоиться въ историко-философской литературѣ. Онъ съ великой ревностью сталъ заниматься русской исторіей, собираль гдё только могь историческіе памятники, явтописи и т. п. Его "Исторія Россійская" была собственно не исторія, а лётописный сводъ, но этотъ сводъ уже совсёмъ не былъ похожъ на произвольныя старыя компиляціи. Собирая лътописныя извъстія, Татищевъ постоянно сопровождаеть ихъ критическимъ разборомъ, опредёляетъ степень ихъ вёроподобности и останавливается, на токъ, какое, по его мивнію, наиболве отввчаеть условіямъ времени. Татищевъ старается возстановить факть съ его лействительнымъ смысломъ, понять его происхожденіе и послѣдствія. Вифсть съ тѣмъ,-и это въ особенности интересно,-онъ старается опредѣлить себѣ самый характеръ времени, политическія и общественныя формы государства и ихъ различное вліяніе.

Это былъ не только пріемъ первоначальной критики, но уже высшій, такъ сказать, философскій взглядъ на исторію. Откуда онъ взялся? Конечно, Татищевъ не вынесъ его изъ своей артиллерійской и инженерной школы, а пріобрѣлъ изъ чтенія въ кругу образованнѣйшихъ людей той эпохи, подъ вліяніемъ того умственнаго толчка, который былъ данъ реформой. Любознательность Татищева была именно чертою времени. Петръ уже старался развивать политическія понятія, употреблялъ для этого и оффиціальныя объявленія, "вѣдомости" и "реляціи" о государственныхъ событіяхъ, и газету, и народные праздники, и церковную проповѣдь, наконецъ литературу: по его иниціативѣ, и даже при его личномъ трудѣ, впервые стали печататься книги о политической исторіи, о государственномъ управленіи, — появляется въ русской одеждѣ Самуилъ "Пуффендорфій съ

нес. въ торжеств. собранін Имп. Академін Наукъ 19 апріли 1886 года, чл.-корр. Н. А. Поповымъ-въ Журн. Мин. Просв. 1886, іюнь, и отдільно, Сиб. 1886.

<sup>-</sup> В. Н. Татищева Разговоръ о пользё наукъ и училищъ. Съ предисловіенъ и указателями Нида Попова, въ "Чтеніяхъ", 1887, кн. ї, и отдёльно, М. 1887.

<sup>—</sup> Духовная Василія Никитича Татищева. Издана подъ наблюдевіемъ члена Казанскаго Общества археологія, всторія и этнографія, Андрея Островскаго. Казань 1835.—при "Извістіяхъ" начваннаго Общества, и друг.

# татищевъ.

его "Введеніемъ" и книгой "О должностнять человъка и гражданина"; является "Феатронъ или позоръ историческій", Стратемана и т. п. Въ связи съ этимъ, въ рукописяхъ того времени является цвдый рядъ переводовъ изъ политической и философской литературы того времени, гдё мы встрёчаемся съ неслыханными дотолё на русскомъ языкѣ именами извѣстныхъ европейскихъ ученыхъ и философовъ: такъ находятся здёсь знаменитая книга Гуго Гроція "О законахъ брани и мира"; того же Пуффендорфа "О законахъ естества и народовъ"; Бесселя-"Политическаго счастія Ковачъ"; Юста Липсія --- Увѣщаніе и приклады политическіе"; другія "Увѣщанія политическія" Гвиччардини (подъ именемъ "господина Гвикцеардина"); разные "Дискурсы политичные" и т. п.; являются въ печати и въ руко инсяхъ переводы внигъ Аполлодора, Квинта Курція, Тита-Ливія, Баронія, Мавро Урбина, Іоанна Слейдана и т. д. <sup>1</sup>). Эта литература Юстовъ Липсіевъ, Пуффендорфовъ, Гвиччардини и проч.; печатные переводы Петровскаго времени; цитаты тогдашнихъ писателей дають понятіе о литературныхъ интересахъ образованныхъ людей той эпохи и, въ ихъ числѣ, Татищева.

"Исторія Россійская" Татищева имфеть необычную для нашего времени форму. Это-соединение сухого лѣтописнаго свода, представляющаго матеріаль, и многочисленныхъ примъчаній, въ которыхъ заключается вритическая и объяснительная работа автора. Эти примъчанія останавливають на себѣ вниманіе двумя чертами: во-первыхъ, обиліемъ указаній на иностранную литературу, которою авторъ пользовался; во-вторыхъ, массой разнаго рода историческихъ и практическихъ свёдёній, собранныхъ имъ самимъ и свидётельствующихъ объ его старательномъ изучении России. Въ книжкъ Пекарскаго о Татищевѣ напечатанъ между прочимъ каталогъ его библіотеки, который даеть понятіе о разнообразіи его любознательности; результаты чтенія оказываются и въ цитатахъ. Онъ знаетъ греческихъ и римскихъ классиковъ, средневѣковыхъ дѣтописцевъ (въ русскихъ переводахъ или по чужимъ указаніямъ); его справочными книгами были: Вальха-Лексиконъ философский; Буддея-Лексиконъ историческій; Гейнсіуса или Мартиньера-Лексиконъ географическій; Лексиконъ святыхъ; Лексиконъ математическій; Іохера-Лексиконъ ученыхъ; извёстный Лексиконъ критическій "Банлевъ"; наконецъ, общія руководства, какъ Фабріуса-Исторія міра; Себастіана Мюнстера-Космографія; Варенія—Генеральная географія (въ русскомъ пере-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Изъ такихъ книгъ составлена была старинная библіотека, находящаяся нынѣ въ Толстовскомъ собраніи Публичной Вибліотеки, и принадлежавшая князю Д. М. Голицину, одному изъ "верховниковъ". Ср. объ этомъ въ книгѣ Д. Корсакова, "Воцареніе имп. Анны Іоанновны". Казань, 1880, стр. 289 и далѣе.

водѣ); Вольфа-Миѣніе о естественныхъ приключеніяхъ; историчесвія вниги де-Ту, Слейдана, Theatrum Europaeum; Имгофа — Залъ историческій, к проч. По русской и славянской древности онъ знаеть книгу Фриша о глаголитъ, Клюверія о скиеахъ и сарматахъ, приивчанія Бержерона къ путешествіямъ Шлано-Карпини, Асцелина и Рубруквиса, переведенныя на русскій языкь; знаеть путешествія по Россіи Олеарія, Страленберга, сочиненія Миллера, Рычкова: далёе, всякія спеціальныя исторіи: древне-германскую, цельтическую, сибирсеую, калмыцкую и т. д. Въ предметахъ философско-политическихъ онъ ссылается на Пуффендорфа-О должностяхъ человъва и гражданина; Локка-Правленіе гражданское; на внигу Маккіавеля (существовавшую въ русскомъ переводъ), на "Гобезіева" Левіасана, на сочиненія Деварта, Ньютона, Галлея и т. д. Книги въ родѣ послѣднихъ Татищевъ читалъ, или по врайней мёрё цитировалъ съ большой осторожностью; ихъ философское, натуралистическое, или историческое содержание неръдко очень мало, или совсъмъ не подходило въ обычнымъ русскимъ понятіямъ: въ глазахъ тогдашнихъ охранителей Татищевъ, какъ человѣкъ, обращавшійся съ подобными вещами, и безъ того пріобрѣлъ репутацію вольнодумца или даже безбожнива; поэтому, называя Мавкіавеля или Гобезія, онъ считаетъ нужнымъ замётить, что это писатели "вредительные", которыхъ нужно читать съ осторожностью, но самъ онъ видимо любилъ ихъ почитывать.

Съ другой стороны, Татищевъ былъ весьма разностороннимъ самостоятельнымъ наблюдателемъ. Для своей книги онъ успѣлъ собрать общирный матеріаль старыхь рукописей, между прочимь такихь, которыя исчевли потомъ и сохранились теперь только въ его указаніяхъ и извлеченіяхъ, какъ напр. знаменитая Іоакимовская лётопись и развыя отдёльныя лётописныя извёстія. Въ то же время онъ собралъ множество бытовыхъ фавтовъ современной ему жизни, тавъ что въ разнообразномъ практическомъ знании России съ нимъ, какъ и съ Болтинымъ, пожалуй, не сравняются кабинетные исторіографы нашего времени. Такъ, --- разсказываетъ его біографъ, -- онъ роется въ архивахъ, покупаетъ рукописи на площадяхъ у разносчиковъ; читаеть у вн. Д. М. Голицына письмо царя Миханла Өеодоровича въ Өедору Шереметьеву, у внязя А. М. Черкасскаго два или три письма царя Алевсвя Михайловича въ И. Бор. Червасскому; разъвзжая по уральскимъ горамъ, бесъдуетъ съ инородцами; спрашиваетъ поясненія слова: татаръ-у бухарцевъ; о томъ же спрашиваетъ Дондукъ-Даши, его абугелюнга; черезъ оренбургскаго ассесора Рычкова разспрашиваеть ученыхъ магометанъ о разныхъ наименованіяхъ заморсвихъ народовъ, и тѣ доставляють ему письменные отвѣты; того же

# татищевъ.

требуеть оть служившихъ при немъ восточныхъ переводчиковъ; переинсывается о литовскихъ древностяхъ съ однимъ знатнымъ смоленскимъ шляхтичемъ; чуваши, черемисы толкуютъ ему свои собственныя имена: о томъ же распраниваеть онъ вогуличей черезъ переводчиковъ; говоритъ съ грузинскимъ царевичемъ Бакаромъ о внигахъ Месодія Патарскаго; донскіе казаки показывають сму различныя ивстности, слывшія знаменитыми въ древности; кабардинскіе уздени передають ему преданія кавказскихъ горцевъ; онъ самъ осматриваеть развалины старыхъ городовъ на ръкахъ Ахтубъ, Волгъ, Ингулу, Пронв, и посылаеть съ тою же цблью офицеровъ и геодезистовъ; еврен ему показываютъ свои библін въ сверткахъ; онъ дѣлаеть наблюденія надъ солнечными зативніями, записываеть себв на память годы, вогда былостверное сіяніе, вогда являлись метеоры, плодилась саранча, записываеть различныя повёрья и т. д. "Много бы можно было собрать подобныхъ подробностей и мелкихъ, иногда случайныхъ, чертъ изъ жизни Татищева; онъ весь-вниманіе и любопытство, онъ пользовался каждымъ удобнымъ случаемъ для пополненія запаса своихъ свёдёній" 1). Подобныя черты личнаго и ученаго характера ны найдемъ далёе у Болтина. Какъ сравнить съ этимъ историковъ новъйшихъ, которые зарываются въ кабинетахъ и архивахъ, и могутъ писать исторію Россіи, не интересуясь фактами жевого народнаго преданія и быта...

Вліяніе иноземной литературы отразилось на самыхъ задачахъ, которыя ставиль себѣ Татищевь. Въ тогдашнемъ состояни едва начинавшаго образованія, при новыхъ заботахъ, предстоявшихъ болѣе сложному государственному управлению, въ виду настоятельныхъ потребностей научнаго знанія, Татищевъ поняль, что первые необходнивищіе труды должны быть направлены на собираніе русской географіи и исторіи. Это было непосредственное прим'вненіе и продолжение Петровскихъ идей; работы Татищева частию совпадали съ только-что начавшейся тогда дёлтельностью Академіи наукъ, но частію и предшествовали ей. Онъ составляеть замбчательное "Предложение о сочинении истории и географии российской", воторое было внесено въ Академію и уже начало-было приносить свои результаты. Это была цёлая общирная программа вопросовъ по предметамъ исторіи, географін и народнаго быта, задача для пёлыхъ экспедицій (какъ позднъйшія академическія экспедиція), для труда цълыхъ покольній ученыхъ; вопросы не были голословны-имъ предшествовало объясненіе великой важности историческаго и географическаго знанія для цёлей государства и для всякаго просвёщеннаго человёка: во-

<sup>1</sup>) Н. Попова, "Татищевъ и его время", стр. 484-485.

- ----

иросы сопровождались объясненіемъ самаго способа собиранія свѣдѣній, напр., среди народа (что̀ могло бы быть полезно и въ настоящее время); не были забыты такіе предметы, какіе составляють теперь заботу археологіи и этнографіи; было наконецъ предостеререженіе о томъ, чтобы не поддаваться ложнымъ повазаніямъ или хвастовству. Обращеніе съ западными учеными энциклопедіями внушило Татищеву мысль составить подобный трудъ о Россій: таковъ былъ его "Левсиконъ Россійскій, историческій, географическій, нолитическій и гражданскій"; такова, наконецъ, была и его "Россійская Исторія".

Положение людей новаго образования въ Петровскомъ и послъ-Петровскоиъ обществѣ было не легко. Общество первой половнны прошлаго столѣтія, мнимо оторванное отъ старыхъ началъ, напротивъ, въ громадномъ большинствъ было такъ кръпко къ нимъ привязано, что первые шаги научнаго изслѣдованія и простой любознательности были окружены чрезвычайной подозрительностью. Если Ломоносову и его ученикамъ приходилось защищать право и невредность науки, то въ началъ столътія, когда начиналъ свои работы Татищевъ, эта защита была еще необходимѣе. Этому предмету посвященъ вновь отврытый и чрезвычайно любопытный трудъ Татищева: "Разговоръ двухъ пріятелей о пользѣ наукъ и училищъ" 1). Разговоръ даетъ чрезвычайно любопытныя черты тогдашнаго унственнаго состояния общества, той заботы, какая лежала на первыхъ любителяхъ науки. Это была забота объ укрѣпленіи въ русской жизни того знанія, въ которомъ они видѣли кровную потребность русскаго народа, необходимѣйшее условіе его благосостоянія, и воторое надо было защищать отъ озлобленныхъ враговъ, ссылавшихся (какъ и донынъ!) на мнимое преданіе и мнимыя особенности этого же народа.

Знакомство съ философско-политическими произведеніями XVII и начала XVIII вѣка ярко отразилось на историческихъ взглядахъ Татищева. "Баиль", "Гобезій", Христіанъ Вакхъ и другіе подобные писатели внушили Татищеву большое недовѣріе ко всякому древнему баснословію и наводили на простыя реальныя толкованія событій; онъ остается, и считаетъ нужнымъ выставлять себя человѣкомъ религіознымъ, но не пропускаетъ случая возставать противъ своекорыстія и "выдумокъ" духовенства, какъ любили говорить объ этомъ тогдашніе скептики и раціоналисты. Разсужденія этого рода имѣютъ у Татищева двоякую цѣль—не только объяснить старыя событія, но

<sup>&#</sup>x27;) Изложеніе въ "Біографіяхъ и характеристикахъ", Бестужева-Рюмина, стр. 69—71, 99 и слёд., а затёмъ полное изданіе Нила Попова.

и подъйствовать на современниковъ; изъ исторіи онъ выводить и нравоучение. Вотъ, напр., одно изъ его разсуждений о суевъріяхъ: "Ужасно и прискорбно было Нестору писать суевѣрствіе народа, нениущаго нимало ума и просвъщения, но разсудя по настоящему въ христіанахъ именующихся, что имеля законъ божій и другими вольными науки умъ просвѣщенный, не меньше оныхъ суевърствуетъ. Я не почитаю то въ диво, когда слышу отъ людей къ знанію закона. божія неприлежащихъ и о разсужденіяхъ невнимающихъ, а вкорененныя имъ суевърныя бабъи басни и безумныхъ наукъ толкованія за истину почитающихъ; но дивнѣе всего онаго, когда видимъ и слышниъ нѣкоторыхъ тѣхъ, которые особливо народомъ и властію избраны и учреждены на проповёдь слова и закона божія къ наученію народа истинной в'яр'я Христов'я и благонравію, яко соль обуявшая ни сами хотять законь божій разумёть, ни народъ обучать, н еще того тягчёе, когда слышимъ преданія и узаконенія человѣческія, и для своихъ лакомствъ вымышленное за сущее, яко спасенію нужное предають". Въ другомъ прим'янія Татищевъ говорить: "Здёсь Несторъ сказуеть о нёкоихъ волхвахъ, или обманщикахъ, съ пространствоиъ, частью сумнительно, частію въ исторіи не касается, того ради я сократилъ, а въ концъ обстоятельно положилъ. Сіе недивно, что тогда народъ, не имѣющій довольнаго ума и просвъщенія, такимъ безумнымъ баснямъ, или паче сущимъ вракамъ, върняъ; но удивительнъе видимъ нынъ, сколько есть суевърныхъ, которые безумныхъ ханжей или пустосвятовъ разсказы и враки паче святаго писанія и ученія мудрыхъ людей почитають, яко то именующіеся старов'єры, или паче сказать, пустов'єры, христовщина какой то быль безумный и мерзвій законь, славный пустосвять и плуть Андрюшка, и другіе, не говорю о подлыхь, но знатныхъ женъ и мужей суевърныхъ, сволько въ безуміе приведи, и къ своему богомерзкому соборищу пріобщили. Я сіе не пишу въ обличеніе и поношеніе впадшихъ въ тавія мерзости; ибо они могли уже, или могуть покаяться; но наче для тёхъ, которые впредь таковыхъ ханжей услышать разсказы, чтобъ себя отъ вфроятности остерегли, а паче прилежали умъ свой святымъ писаніемъ, въ немъ же мы въримъ животь вичный пріобристи, и вольными науки просвитить, и не токмо себя, но и другихъ, отъ таковыхъ паденій охранить" 1).

Татищевъ направляетъ свое обличение суевърия пе на однихъ старовъровъ специально, но и вообще на людей стараго въка, охра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія Росс. Татищева, кн. П, прим'яч. 134. Ср. другія выписки, характеризующія Татищева со стороны его ідерковныхъ, философскихъ и политичесятихъ митий, въ книгѣ Н. Попова, стр. 464 и сл'яд.

нявшихъ дѣдовскія суевѣрныя преданія, и такихъ людей было въ его время иножество въ самомъ высшемъ и "образованномъ" классѣ.

Отраженіемъ чтенія европейскихъ писателей были у Татищева разсужденія о духовенствѣ, къ которымъ онъ возвращается многовратно, приписывая духовенству съ самыхъ первыхъ поръ стремденіе въ властолюбію, въ захвату земель и имуществъ, въ вліянію на свътскія дъла. Въ событіяхъ старыхъ временъ онъ вообще старается отврыть практическія причины и побужденія действующихъ лицъ, старается понять въ исторіи действительную жизнь. Не всё его опыты раціоналистической критики бывали върны, приложенія заниствованнаго взгляда бывали поспѣшны; но во всякомъ случав въ замвчаніяхъ его было много разумнаго, и стремленіе видёть въ исторіи не одну далекую чуждую легенду, а дёйствительную жизнь прошлыхъ въковъ было върнымъ приступомъ въ научному пониманию дъла. Навонецъ, несмотря на всѣ заимствованія отъ иностранныхъ авторитетовъ, Татищевъ остается чисто руссвимъ человѣкомъ, вполнѣ пропитаннымъ особенностями русской жизни; его господствующая особенность есть не столько разсуждение ученаго, опирающагося на многочисленныхъ изслёдованіяхъ, сколько сильный здравый смысль практическаго человёка, онытнаго въ житейскихъ дёлахъ; характерную черту времени и людей его круга практическихъ дъльцовъ, составляеть и то, что Татищевъ, какъ можно видъть по приведенной выпискъ, --- очень небрежно относился къ явыку, и безъ того неровному и необработанному въ то время. Онъ пишетъ иногда полугра-MOTHO.

Возвратимся теперь къ историческимъ трудамъ Миллера. Одинаковость положенія дёла вызывала у нёмецкаго ученаго тё же представленія о необходимыхъ научныхъ работахъ, какъ было у Татищева. Тотъ и другой одинаково думали о необходимости собиранія матеріала, историко-географической энциклопедіи: какъ Татищевъ собиралъ свой географическій и гражданскій лексиконъ, такъ Миллеръ трудился надъ дополненіемъ и изданіемъ географическаго словаря Полунина; какъ Татищевъ составлялъ упомянутое "Предложеніе" о собираніи историческихъ и бытовыхъ свёдёній о Россіи, такъ Миллеръ предъявлялъ свои проекты объ учрежденіи при Академіи "департамента россійской исторіи" 1). Планъ этого учрежденія, составленный Миллеромъ вскорѣ по возвращеніи изъ путешествія, въ 1744 году, замѣчательнымъ образомъ предупреждаетъ ту мысль, съ какою почти сто лѣтъ спустя была предпринята Археографическая экспедиція, а по общирности предполагавшихся работъ идетъ и го-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пекарскій, Исторія Акад. Н., т. І, стр. 388—342.

раздо дальше. Понятія нашихъ историковъ ХУШІ-го вѣка о задачахъ историческаго знанія, конечно, не имѣли уже ничего общаго съ теологической точкой зрвнія старыхъ историковъ-лётописцевъ. Исторія перестаеть быть для новыхъ изыскателей рядонъ случайныхъ событій, объясняеныхъ путемъ религіознаго фатализма; напротивъ, они ищутъ въ ней внутренней связи событій, соединенныхъ вакъ причина и слёдствіе, и думаютъ (какъ Миллеръ), что она есть "зерцало человѣческихъ дѣйствій, по которому о всѣхъ приключеніяхъ нынъшнихъ и будущихъ временъ, смотря на прошедшія, разсуждать можно". Положение историческаго писателя было въ тв времена окружено очень серьезными трудностями, но эти трудности не ослабили у Миллера строгаго понятія объ исторической правдивости. "Все заключается въ трехъ словахъ, --писалъ онъ объ обязанностяхъ историка:--быть върнымъ истинъ, безпристрастнымъ и свроинымъ. Обязанность историка трудно выполнить: вы знаете, что онъ долженъ казаться безъ отечества, безъ въры, безъ государя. Я не требую, чтобы историкъ разсказывалъ все, что онъ знаетъ, ни также все, что истинно, потому что есть вещи, которыя нельзя разсказывать, и которыя, быть можеть, мало любопытны, чтобы расврывать ихъ предъ публивою; но все, что историвъ говоритъ, должно быть нствино, и никогда не долженъ онъ давать поводъ въ возбужденію къ себѣ подозрѣнія въ дести"... <sup>1</sup>) Біографы Миллера разсвазывають о томъ, какъ тяжело давалась ему литературная работа; для нея требовалась настойчивость не совсёмъ обыкновенная. При изданін "Ежемёсячныхъ Сочиненій", перваго нашего учено-литературнаго журнала, ему приходилось выносить не только непріятности оть цензуры, но и отъ придворныхъ сплетенъ, отъ чрезвычайно притязательнаго патріотизма иныхъ читателей и т. п. Въ работахъ историческихъ эти затрудненія достигали до врайней степени. Весьма осторожный академическій біографъ Миллера, по поводу отъёзда Гмелина старшаго изъ Россіи, не могъ удержаться отъ замѣчанія, что этому отъёзду нельзя не радоваться для судьбы его трудовъ, такъ какъ товарищъ его Миллеръ, благодаря той средъ, въ которой онъ жиль, обнародоваль едва сотую часть техь драгоцённыхь извёстій, какія были имъ собраны и находились въ его полномъ распоряженін <sup>2</sup>).

Мнимое "подчиненіе западному вліянію" у людей прошлаго вѣка было такъ слабо, что даже образованные люди были чрезвычайно недов фрчивы къ тому, что казалось западнымъ мнёніемъ, и до край-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пекарскій, Исторія Акад. Н., т. І, стр. 81.

<sup>\*)</sup> Тамъ же, стр. 370-449.

ности притизательны тамъ, гдѣ, по ихъ мнѣнію, затрогивалось достоинство руссваго народа. Простое требование исторической критики, въ сущности насколько не касавшееся этого достоинства, поднимало пѣлыя бури; простое упоминаніе иныхъ мрачныхъ событій русской исторіи съ негодованіемъ осуждалось, какъ осворбленіе націи. Это была, съ одной стороны, простая непривычка къ исторической критивѣ, съ другой – проявленіе (хотя неловкое) того самаго чувства, какое называють теперь чувствомъ національной самобытности и т. п. Выше мы замѣчали, что то же ревнивое чувство національнаго достоинства, а не "рабское подчинение", побуждало нашихъ нисателей прошлаго вћка отыскивать въ своей средѣ россійскихъ Пиндаровъ, Расиновъ и Вольтеровъ: это было, по тогдашнему глубовому убъжденію, не умаленіе, а возвышеніе русскаго достоинства, свидітельство, что русскіе уже равняются съ другими просвъщенными народами. . Дёло въ томъ, что тогда и не знали другихъ образчивовъ провосхолства.

До чего доходила тогда нетерпимость и подозрительность въ вопросахъ исторіи, дають понятіе извѣстные разсказы о томъ, какой переполохъ произвела диссертація Миллера о происхожденіи Руси, или о томъ, съ какимъ озлобленіемъ Ломоносовъ нападалъ на Шлёцера. Приведемъ еще только двъ-три подробности изъ біографіи Миллера. Послёдній быль уже старый заслуженный человёкь, множествоиъ трудовъ доказавшій свою ревность къ изученію Россіи, принявшій, наконецъ, русское подданство,-но все это не спасало его оть самыхъ ожесточенныхъ нападовъ, и между прочимъ не со стороны вавихъ-нибудь легкомысленныхъ невъждъ, но самихъ ученыхъ, какъ Ломоносовъ. Въ 60-хъ годахъ прошлаго столътія, Ломоносовъ, въ качествѣ академическаго совѣтника, продолжалъ то недоброжелательство, какое Миллеру прежде приходилось испытывать наравнѣ отъ русскаго Теплова и нѣмца Шумахера. Поводомъ служили историческія работы Миллера и изданіе "Еженфсячныхъ Сочиненій", противъ которыхъ Ломоносовъ возставалъ съ цензурной точки зрѣнія. По мнѣнію Ломоносова, у Миллера нѣтъ достаточно патріотизма, и отзывы его о трудахъ послёдняго представляютъ образчикъ крайней нетерпимости. По словамъ Ломоносова, въ каждомъ произведеніи Миллера "множество пустоши и нерѣдко досадительной и для Россіи предосудительной"; вездё онъ "всёваеть, по обычаю своему, занозливыя рѣчи" и "больше всего высматриваеть пятна на одеждъ россійскаго тъла, проходя многія истинныя ся украшевія". Ломоносову не правилось и то, что Миллеръ занимался изслёдованіями о "смутныхъ временахъ Годунова и Разстриги-самой мрачной части россійской исторіи"; не нравилось, что "напр., описывая

144

чуващу, не могъ пройти, чтобы ихъ чистоты въ домахъ не предпочесть россійскимъ жителямъ". Подобныя обвиненія противъ Миллера. были собраны Ломоносовымъ въ статьъ, озаглавленной: "Для извъстія о нынѣшнихъ академическихъ обстоятельствахъ", и посланной ниъ въ президенту авадеміи наувъ. Авадемическій біографъ обоихъ догадывается, что Ломоносовъ не удовольствовался донесеніемъ ближайшему начальству, потому что черезъ нёсколько времени Миллеръ получиль "жестокій выговорь" оть высшаго правительства за "нёкоторыя въ его сочиненіяхъ о россійской исторіи находящіяся непристойности". Миллерь оставиль намекь объ этой вражде въ нему Ломоносова, говоря въ письмѣ къ Рычкову объ одномъ человѣкѣ, который всегда жедаль его погибели и добился таки, что я не смёю продолжать новой русской исторіи". Еще по поводу сибирской исторін Миллера Лононосовъ представляль академической канцелярін, что въ ней непристойны подробности автора о пушкарѣ Воротилкѣ и его "худыхъ поступкахъ", такъ какъ, по митнію Ломоносова, , весьма неприлично, вогда сочинитель довольно другихъ знатныхъ дѣль и приключеній имѣть можеть". Ломоносову не нравилось даже упоминаніе о построенія такихъ церквей, какія потомъ погорёли, и выраженіе: "праздность всероссійскаго престола" въ междуцарствіе <sup>1</sup>).

Отношенія Миллера и Ломоносова чрезвычайно характерны для оцёнки тогдашней роди науки въ русскомъ обществъ. Если можно еще понять озлобление Ломоносова противъ Шлёцера, въ характеръ котораго было раздражающее высокомбріе, отзывавшееся и въ сочиненіяхъ. то это озлобленіе очень мало извинительно относительно Миллера. Случилась, можеть быть, и здёсь нёкоторая неосторожность со стороны Миллера; но общій характерь его діятельности быль таковъ, что добросовѣстному вритику не придеть въ голову мысль, будто въ самомъ дёлё Миллеръ въ русской исторіи намёренно искалъ только досадительныхъ и занозливыхъ вещей; но въ тѣ времена просто непонятенъ былъ указанный выше историческій взглядъ. какой воспитала въ Миллеръ тогдашияя наука. Миллеръ былъ, конечно, правъ, когда находилъ нужнымъ собирание древнихъ "лжебасней" (!), изслёдованіе о смутныхъ временахъ или упоминаніе о пушкарѣ Воротнякѣ, хотя бы поступки этого Воротняки и были худы. и т. д. Воспитанный въ нёмецкой школё, Миллеръ выносилъ изъ

145

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Пекарскій, Исторія Акад. Н., т. І стр. 838, 880, 406-407; т. II, стр. 720 и слёд. Ск. также разсказь объ изумительныхъ придиркахъ въ сибирской исторіи Милера и въ изданию свбирскихъ лётописей, которыя, по миёнию академическихъ цензоровъ, должны были быть очищены отъ древнихъ "лже-басней" и о которыхъ должны бы разсудить "министры и правительствующій сенать", а не Миллеръ. Тамъ же, І, стр. 353-355.

нея строгое представленіе о научной и нравственной обязанности историка и, если самъ Ломоносовъ этого не понималъ, это указываетъ, что съ нимъ и масса общества еще не разумѣла науки и грубо понимала самыя требованія національнаго достоинства, которое вовсе не увеличивалось сврываніемъ непріятныхъ историческихъ фактовъ или ихъ закрашиваніемъ. Тогдашнія обвиненія этого рода намъ представляются уже мелочными и несправедливыми; но въ другомъ видѣ онѣ повторяются до сихъ поръ: еще недавно одинъ изъ самыхъ авторитетныхъ русскихъ писателей подновлялъ эту войну противъ нѣмцевъ-историковъ, а другой скорбѣлъ, что "русскому человѣку" не легко быть объективнымъ относительно Шлёцера; сколько разъ донынѣ повторяются противъ самихъ русскихъ ученыхъ злостныя обвиненія въ недостаткѣ патріотизма, въ желаніи очернять извѣстныя явленія русской исторіи...

Вліяніе Миллера имбло вброятно свою долю въ характерѣ академическихъ ученыхъ путешествій. Въ нихъ не посліднее місто занимають интересы исторические. Ученые странствователи, хотя по профессіи натуралисты, не пропускали исторической м'естности безъ того, чтобы не собрать о ней мёстныхъ преданій, книжныхъ свёдёній, не отмётить сохранившихся памятниковъ и т. п. Лепехинь въ своихъ запискахъ помъщаетъ подробный разсказъ о Пловученъ озерѣ и мѣстныя легенды объ убіеніи Андрея Боголюбскаго: заѣхавъ на Волгу, осматриваеть Паревъ-Курганъ, сооружение котораго приинсывалось" грабителю и праотцу донского войска, Стенькѣ Разину; дёлаеть раскопки, находить подъ нёкоторымъ слоемъ земли кости слона и остатки оружія и дёлаеть при этомъ свои оригинальныя соображенія 1); пом'ящаеть подробное описаніе развалинь Болгарь, говорить о старыхъ преданіяхъ у инородцевь и т. д. Этнографическія описанія инородцевь: мордвы, чувашь, татарь, калмыковь, "кизильбашей" у Лепехина и другихъ тогдашнихъ ученыхъ путешественниковъ давали едва ли не въ первый разъ точное понятіе объ этихъ племенахъ, мало по малу входившихъ въ составъ русскаго народа. Озерецковскій собираль на мість историческія извістія и преданія объ Одонецкомъ крав, о старой Двинской земль, приводиль грамоты, указываль на рукописныя богатства новгородсвихъ монастырей; въ свое первое путешествіе онъ между прочимъ, собраль на мёсть свёдёнія о роде Ломоносова и "первоначальныхъ ума его открытіяхъ", и "планъ мѣстъ, прилежащихъ къ Куростровской волости, гдѣ родился г. Ломоносовъ"<sup>2</sup>). Астрономъ и нату-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Дневныя Записки, I, 296 и слёд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дневн. Записки Ленехина, т. IV, стр. 298—308, и карта въ концё тома. Планъ напечатанъ въ 1788.

#### волтинъ.

ралисть Иноходцовъ въ своихъ этнографическихъ описаніяхъ обрашаеть большое внимание и на историю, разсказываеть о прошлой судьбѣ края или города, пользуясь для этого, какъ настоящій историкъ-спеціалистъ, сохранившимися памятниками старины, лётописями и грамотами, изъ которыхъ приводить много извлеченій, мёстными преданіями, разсказами старожиловъ и т. д. 1). Въ той литератур'в мёстныхъ описаній, какая начинала развиваться со второй половины прошлаго въка, заключаются также ценные начатки местной исторіи.

Однимъ изъ замѣчательнѣйшихъ дѣятелей всей нашей литературы прошлаго въка былъ Иванъ Никитичъ Болтинъ (1735-1792), на которомъ мы и остановимся нѣсколько подробнѣе. Біографія его нёсколько выяснилась только въ послёднее время изъ архивныхъ документовъ. Происходя изъ достаточнаго дворянскаго рода, Болтинъ учился дома и 16-ти лёть поступиль на службу въ конную гвардію, где его товарищемъ въ продолженіе многихъ лётъ былъ Потемвинъ, который впослёдствіи сохранилъ съ нимъ очень дружескія отношенія и не разъ оказываль ему и его роднѣ свою могущественную протекцію. Въ конной гвардін Болтинъ остался до 1768. вогда перешелъ на службу въ таможенное вёдомство, сначала начальнивомъ одной таможни на югъ, потомъ въ главномъ таможенномъ управлении. Въ 1781 онъ назначенъ былъ прокуроромъ военной коллегін, а въ 1788 членомъ этой коллегін. Послѣ присоединенія Крыма, онъ былъ вызванъ Потенвинымъ на югъ, въ 1783, и нъкоторое время быль дёятельнымь сотрудникоми Потемкина по устройству новопріобрѣтеннаго врая. Такова была, въ общихъ чертахъ, ero diorpaфia 2).

Гораздо интереснѣе была бы исторія его образованія, о которой, впрочемъ, мы не имѣемъ другихъ данныхъ, вромѣ его сочиненій. Кавъ многіе дѣятели прошлаго вѣва, Болтинъ, послѣ домашняго

147

<sup>1)</sup> Таковы, напр., его разсуждения о начал' города Вологды, причемъ онъ сообщаеть любопытныя мнёнія о происхожденіи имени Вологди доть баснословныхъ какихъ-то Волотовъ, подобныхъ греческимъ гигантамъ, якобы они задолго прежде просвёщенія святымъ крещеніемъ туть жили, и постронвъ сей городъ, назвали оный, такъ какъ и реку, по имени своему, Волотой или Володой". Месяцословъ историческій и географическій на 1790 годъ, стр. 38 и слёд.; Сухонлиновъ, Исторія Росс. Акад., т. Ш. стр. 218-225.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Наиболье обстоятельное жизнеописаніе Болтина собрано частію по новниъ архивнымъ матеріаламъ, у Сухомлинова въ "Исторіи Росс. Акад.", т. У (Сборникъ, т. XXII), 1881, стр. 62-296, 317-482. Изъ другихъ трудовъ о Болтенѣ отмѣтимъ статью Соловьева: "Писатели русской исторіи XVIII века", вь "Архивь" Калачова, т. П, 1855 и П. Знаменскаго: "Исторические труды Щербатова и Болтина въ отношенія въ руссвой церковной исторін", въ Трудахъ Кіевской Дух. Акад., т. П. 1862.

ученья и не прошедши никакой высшей школы, вступиль прямо въ практическую жизнь: природный умъ и любознательность повели его въ общирному чтенію; не знаемъ, имѣлъ ли онъ при этомъ какогонибудь руководителя, но въ его чтеніе вошли именно замѣчательнъйшія произведенія въка, не только ть, какія были особенно въ ходу по своей доступности, но и труды серьезнаго ученаго характера. Съ другой стороны, Болтину случилось не мало разъбзжать по Россіи какъ по своимъ, такъ и по служебнымъ дъламъ; потздви давали много пищи для его наблюденій, которыя отличались вообще чрезвычайной внимательностью и точностью, соединаясь обывновенно съ кругомъ вопросовъ, составлявшихъ его научный интересъ. Это быль умь точный, положительный, не склонный къ фантазін. Не знаемъ оплть, что навело его на занятія русской исторіей; но онъ, не будучи ученымъ по профессіи, сталъ однимъ изъ сильнъйшихъ знатоковъ дёла, какіе были въ то время. Очевидно, къ этому интересу влекла тогда живые пытливые уны самая сила вещей: возникала потребность историческаго самосознанія; въ исторіи исвалось разрѣшеніе вопросовъ, какіе выростали въ обществѣ вслѣдствіе Петровской реформы; желали выяснить себѣ русское прошедшее и настоящее, роль русскаго народа среди народовъ европейскихъ, свойства русскаго образованія и т. д. Со времени реформы прошло уже болёе полувёка, видёлись ся результаты, являлась возможность провърви, и однимъ изъ главныхъ средствъ въ этому представлялась исторія.

Въ послъднее время Болтина причисляли иногда въ предшественникамъ того направленія, которое заявляеть притязаніе быть санымъ настоящимъ русскимъ. Действительно, Болтинъ могъ давать отчасти поводъ въ этому нёвоторыми эпизодами своихъ сочиненій, габ онъ противопоставляетъ руссвое съ иноземнымъ и вооружается противъ иноземныхъ вліяній, особенно французскаго, настаивая взамвнъ того на необходимости самостоятельнаго характера нашей жизни. Можно замётить, что исканіе зачатковъ славянофильства въ одномъ изъ характернѣйшихъ писателей прошлаго вѣка мало вяжется съ утвержденіемъ объ оторванности нашего тогдашняго образованія отъ народныхъ началъ; но на дёлё предположение о славянофильствъ Болтина не совсёмъ подтверждается фактами. Нашему славянофильству отвѣчають въ прошломъ вѣкѣ но столько такіе люди, вакъ Болтинъ, человѣвъ ума по преимуществу вритичесваго, сколько тѣ патріоты-самохвалы, которые тогда находили, что Россія достигла уже во всёхъ отношеніяхъ великаго совершенства, не нуждается больше ни въ какихъ заимствованіяхъ у Европы, представляетъ вообще лучшій изъ всёхъ возможныхъ міровъ. Болтинъ не быль изъ

#### болтинъ.

è

¢

такихъ людей. Если онъ нападалъ на Леклерка, это не значитъ, что онъ нападаль на Европу: самодовольный французь, съ нёсколько сомнительной біографіей, могъ самъ по собѣ быть достаточнымъ объясненіемъ антипатін, которую онъ внушалъ Болтину. Довольно было его историческаго невѣжества и нахальства, чтобы Болтинъ обрушился на него съ своими желчными опроверженіями, какъ желчно опровергалъ и русскихъ историковъ. Но присматриваясь ко всему складу его мыслей, въ немъ не только нельзя найти какой-нибудь принципіальной вражды въ Европи, но напротивъ, понятія его саиниъ теснымъ образомъ примывають въ европейскимъ илеямъ века. Болтинъ-такой же просвёщенный русскій человёкъ XVIII-го столётія, какими были Татищевъ, Ломоносовъ, Лепехинъ, Новиковъ и проч.; онъ не знаетъ другого просвѣщенія кромѣ европейскаго, и желая, чтобы этого просвёщенія было въ Россіи какъ можно больше, конечно, онъ желалъ также, чтобы оно скоръе получило возможность жить своими силами, не нуждаясь каждый разъ въ иностранномъ учителѣ; и во всякоиъ случаѣ не думалъ, чтобы европейское образованіе состояло лишь въ свётской пустоть богатыхъ тунеядцевъ и перениманіи чужихъ модъ, съ которымъ могло соединиться на дѣлѣ круглое невѣжество. Какъ увидимъ далѣе, высшіе авторитеты мысли были для Болтина въ первостепенныхъ умахъ тогдашней европейской, особливо французской, литературы.

Основнымъ, даже исключительнымъ, интересомъ литературной деятельности Болтина была русская исторія. Ему, какъ и всёмъ нстинно-научнымъ умамъ того времени, было ясно, что настоящее изучение русской истории прежде всего требуеть собрания и реставраціи ся памятниковъ. Старая Россія такъ мало сдёлала для этого, что новому времени приходилось разыскивать вновь самыя основныя произведенія русской старины, абсолютно забытыя въ московскомъ періодъ. Цёлый рядъ памятниковъ русской древности былъ настояшниъ отврытіемъ прошлаго вѣка. Петръ Великій отврылъ одинъ изъ замѣчательнѣйшихъ синсковъ русской лѣтописи; Шлёцеръ открылъ истинное значение Нестора для исторической науки; Болтинъ открылъ настоящее значение "Русской Правды"; гр. Мусинъ-Пушкинъ отврылъ "Слово о полку Игоревъ"; Миллеръ цълую массу историческихъ документовъ, которымъ безъ него грозила бы гибель; открыты были Духовная Владимира Мономаха, Судебникъ и т. д., какъ немного времени спустя Калайдовичь отврыль Іоанна экзарха Болгарскаго, Кирилла Туровскаго, эпическій сборникъ Кирши Данилова и проч. Болтинъ въ небольшомъ дружескомъ кружкѣ, къ которому принадлежали гр. А. И. Мусинъ-Пушкинъ и Елагинъ, занимался ниенно этимъ старымъ полузабытымъ періодомъ русской исторіи,

толковаль Русскую Правду и Духовную Владиміра Моножаха, собиралъ старыя рукописи и т. д. Это изучение было въ тв времена несравненно трудиће, чћиъ теперь: камятники не были изданы, варіанты не сличены; иные встрѣчались въ первый разъ, и надо было продёлать надъ ними всю ту предварительную критическую работу, которая теперь представляеть эти памятники готовымь, осмотрѣннымъ со всёхъ сторонъ, матеріаломъ, такъ что остается дёлать выводы. Болтинъ съ большой проницательностью оріентировался въ этомъ сыромъ матеріалѣ и указывалъ его историческую цѣнность. О достоинствѣ его трудовъ въ этомъ отношении можетъ дать понятие отзывъ Шлёцера: опытный и требовательный нѣмецкій критикъ, не любившій расточать своихъ похваль, называеть Болтина величайшимъ русскимъ знатокомъ отечественной исторіи" и замёчаетъ, что еще никто изъ русскихъ не писалъ исторіи своего отечества съ такими познаніями, остроумість и вкусомъ, хотя въ частности Шлёцеръ рѣзко оспаривалъ многія мнѣнія Болтина.

Къ сожалёнію, Болтинъ не предпринялъ систематическаго труда по русской исторіи. Замёчательно, что кромё книги противъ Левлерка другіе важные труды Болтина, даже спеціально археологическіе, изданы были только послё его смерти <sup>1</sup>). Самый разборъ сочиненія Леклерка и отвётъ на книжку князя Щербатова, гдё всего

— "Книга Большему Чертежу, или древняя карта Россійскаго Государства, поновленная въ разрядё и списанная въ книгу 1627 года". Спб., 1792. (Болтинское изданіе Чертежа повторено было Д. Языковымъ, Спб., 1838, съ прибавленіемъ сюда же "Древней Росс. Гидрографіи", изданной Новиковымъ въ 1773. Затёмъ, новое изданіе, по нёсколькимъ рукописямъ сдёлано было Спасскимъ, М. 1846).

— Духовная великаго князя Владнира Всеволодовича Мономаха, названная въ летописи суздальской Поученье. Спб., 1793.

— Критическія прим'ячанія генераль-маіора Болтина на первый и второй томъ Исторіи князя Щербатова, 2 ч. Спб., 1793—1794.

— Правда Русская или законы великихъ князей Ярослава Владиміровича и Владиміра Всеволодовича. М. 1799.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Примъчанія на исторію древнія и нин±тинія Россіи г. Леклерка, сочиненныя генералъ-маіоромъ Иваномъ Болтинымъ. 2 ч. 4°. Спб., 1788. Съ эпиграфомъ: Je voudrais que chacun écrivit ce qu'il sait et autant qu'il en sait, mais pas plus. Montaigne.

<sup>—</sup> Отвѣть генераль-маіора Болтина на инсьмо князя Щербатова, сочинителя Россійской Исторін. Спб., 1789. Этоть отвѣть быль вызвань книгой: "Шисьмо князя Щербатова, сочинителя Россійской Исторін, къ одному его пріятелю, въ оправданіе на нѣкоторыя сокрытыя и явныя охуденія, учиненныя его исторіи оть г. генеральмаіора Болтина, творца примѣчаній на Исторію древнія и нинѣшнія Россіи г. Леклерка". М. 1789. Подразумѣваются охуденія, сдѣданныя Болтинымъ въ книгѣ противъ Леклерка. По выходѣ "Отвѣта" Болтина, Щербатовъ отвѣчалъ новой книгой, изданной уже послѣ смерти Щербатова: "Примѣчанія на отвѣтъ г. генералъ-маіора Болтина на письмо князя Щербатова". М. 1792.

БОЛТИНЪ.

больше высказались историческіе вгляды Болтина, были вызваны случайными поводами. Но по всему характеру его трудовъ Болтинъ былъ всего менѣе дилеттантъ.

Какимъ же образомъ сложилось историческое міровоззрѣніе Болтина? Нашъ историяъ былъ близео знавомъ съ вапитальными философско-политическими произведеніями тогдашней французской литературы, и онв несомивнно оказали вліяніе на складъ его мыслей. Новвиши біографъ замвчаеть, что это вліяніе было очень второстепенное, что взгляды Болтина политическіе и соціальные коренятся въ русской действительности, добыты изысканіями въ русской исторіи, наблюденіями надъ жизнью общества и народа, что "цитатами изъ европейскихъ авторитетовъ только поясняется и подтверждается то, что сложилось въ умъ его помимо всякихъ чужихъ вліяній (?), а на основании данныхъ, представляемыхъ отечественною исторіею и современнымъ состояніемъ Россін". Біографъ прибавляеть дальше, что "русскія лётописи и русскія села и деревни служили ему источниками: изъ нихъ получалъ онъ свълбнія о томъ, какое правленіе всего пригоднѣе для Россіи, о томъ, какъ дѣйствуетъ у насъ крѣпостное право"<sup>1</sup>). Нѣтъ сомнѣнія, что въ рѣшеніи ближайшихъ вопросовъ Болтину и не было другихъ источниковъ, вромъ русскихъ лѣтописей и русской деревни, т.-е. данныхъ русскаго быта; но въ историческихъ предметахъ, его занимавшихъ, была другая сторона, гат ему помогли не лътописи и не деревня. Это-самая постановка предмета, самая мысль изслёдованія тёхь или другихъ государственныхъ и общественныхъ отношеній, и нравственно-политическая точка зрѣнія писателя. Русская жизнь сама по себѣ еще не помышляла о многихъ изъ тёхъ вопросовъ исторіи и современности, которые занимали Болтина; въ русской литературѣ того времени многія мысли Болтина были новостью, и теоретическій источникъ ихъ находится именно во вліяніяхъ западной литературы. Біографъ Болтина собралъ самъ много фактовъ этого вліянія и составилъ длинный списовъ западныхъ писателей, начиная съ среднихъ въковъ и до современниковъ русскаго историка, которыхъ онъ цитируетъ въ своихъ сочиненіяхъ <sup>2</sup>). Старые писатели нужны были Болтину по фактическимъ свёдёніямъ, новые давали ему не малый запасъ мыслей, которыя онъ примъналъ къ своему изслъдованию русской жизни. Возьмемъ нёсколько примёровъ. Однимъ изъ наиболёе сильныхъ авторитетовъ Болтина былъ знаменитый Бэйль (Bayle, 1647-1706), тотъ самый "Банль", которымъ поучался еще Татищевъ. Знаменитый француз-

<sup>1)</sup> Исторія Росс. Акад., V, стр. 224-225.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 135 н слёд.

свій эмигранть при самомъ началѣ XVIII-го столѣтія былъ замѣчательнымъ представителемъ свептическаго раціонализма, составлявшаго потомъ отличительную черту въка, и именно этой стороной своей діятельности онъ дійствоваль на двухъ важнійшихъ нашихъ историковъ прошлаго столътія. Какъ авторъ извъстнаго "Словаря", Бэйль становился и въ этомъ отношенін какъ бы предшественникомъ энциклопедистовъ. Наши писатели находили въ "Словаръ" массу справочныхъ философско-историческихъ свъдъній и охотно брали изъ него факты, потому что имъ сочувственно было самое освѣщеніе, въ какомъ эти факты здёсь появлялись. Новёйшій біографъ указаль у Болтина много заниствованій изъ Бэйля, между прочинъ такихъ, которыя не были имъ самимъ отибчены, и заключаетъ: "Словарь Бэйля, по всей въроятности, былъ настольною внигою Болтина, который до того сдружился съ своимъ любимымъ писателемъ, что слова и мысли его приводилъ какъ бы невольно: они припоминались ему при каждонъ малёйшемъ поводё, вслёдствіе того сильнаю впечатльнія, воторое производили они на его ясный и воспріимчивый умъ. Болтинъ выписываль изъ Словаря Бэйля не только фактическія свёдёнія, не только философские выводы и воззрвния, но и множество отдельныхъ мыслей, летучихъ замѣтокъ, счастливыхъ выраженій и т. п. Идеть ли рѣчь объ истинномъ значеніи воинскихъ доблестей и победъ, которыя такъ высоко пёнятся и современниками, и потомствомъ; указывается ли на призвание писателя и на печальныя уклонения отъ его благородныхъ обязанностей, и т. п. --- все подтверждается и какъ бы скрѣпляется умнымъ и правдивымъ свидѣтельствомъ Бэйля. Свой образъ мыслей относительно значенія литературы и обязанностей писателя Болтинъ выражаеть словами Бэйля, утверждающаго, что писатели, достойные своего имени, не признають другой власти, вром'в правды и разума, и подъ ихъ защитою ведуть войну со всявимъ уклоненіемъ отъ разума и правды, со всёмъ ложнымъ и нечистымъ" <sup>1</sup>). Такимъ образомъ заимствованія изъ Бэйля простирались на весьма существенные пункты во всемъ складъ мыслей Болтина, и очень мудрено сказать, чтобы нашь историвь составляль свои иден лишь на основании того, что узнаваль изъ лётописей и изъ деревни... Другимъ авторитетомъ Болтина былъ неръдко цитируемый имъ "писатель знаменитый нашего вёка", подъ которымъ разумёется Вольтеръ. Изъ него, какъ изъ Бэйля, Болтинъ заимствоваль не только фавты, но и общія философскія положенія, и напр. то раціоналистическое свободомысліе, которое у Болтина, какъ у Татищева, подавало поводъ къ первой критической опёнкъ церковнаго элемента

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 143-144, 215.

нашей исторіи. Отношеніе науки къ религіи, историческая роль духовенства, значеніе народнаго обычая опредёляются у Болтина подъ несомивнымъ вліяніемъ Вольтера и съ точки зрёнія, которой не знали ни лётопись, ни деревня, об'є стоявшія на точкё зрёнія непосредственно патріархальной. Далёе, большимъ уваженіемъ Болтина пользуется писатель, который былъ столь почитаемымъ авторитетомъ для самой императрицы Екатерины при составленіи "Наказа"---Монтескьё; затёмъ Рейналь и Руссо. Изъ всёхъ этихъ писателей Болтинъ бралъ общія представленія о политическихъ учрежденіяхъ, формахъ благоустроеннаго общества, отношеніяхъ закона и обычая и т. п. Словомъ, присматриваясь къ теоретическимъ взглядамъ Болтина, нельзя не видёть, что они образовались подъ сильнымъ вліяніемъ западныхъ и особливо французскихъ философско историческихъ ученій. Вмёстё съ тёмъ эти взгляды представляли яёчто новое, неизвёстное старымъ традиціоннымъ понятіямъ нашего общества.

Болтниъ, какъ и Татищевъ (но уже гораздо многостороните посавдняго), ищеть объясненія событій въ реальныхъ условіяхъ жизни; чудесное не находить мёста въ исторіи и объясняется только сусвъріями въка; чтобы объяснить прошедшее, историкъ старается рас. врыть и сопоставить обстоятельства и интересы, среди которыхъ совершались событія. Въ соотвётствіе съ авторитетными писателями того времени. Болтинъ настанваетъ на необходимости для историка и политика уразумёть существенныя особенности народа, или, по нынъшнему, понять свойства народности. Въ этихъ свойствахъ нёть ничего произвольнаго и сверхъестественнаго: онё проистекають изъ совокупности причинъ нравственныхъ и физическихъ, и въ ряду посябднихъ особенно отъ клината. Какъ историвъ не ножетъ объяснить судьбы народа, не принявь во вниманіе народныхъ свойствъ, такъ политикъ въ своихъ практическихъ мърахъ необходимо долженъ сообразоваться съ ними, чтобы не впасть въ ощибку. Производя нововведение, необходимо сообразоваться съ обычаемъ и мѣстными условіями; иначе законы будуть напрасны или даже вредны.

Русскій народъ Болтинъ считаеть народомъ вполнѣ европейскимъ въ томъ смыслѣ, что это--народъ равноправный съ европейцами и вполнѣ способный къ тому высокому просвѣщенію, какого достигла Европа. Болтинъ знаеть и указываетъ различія въ характерѣ племенъ и въ складѣ ихъ исторіи (какъ не забываетъ мѣстныхъ отличій въ кругу саной русской народности), но совершенно признаетъ ту однородность русскихъ съ народами Европы, какую хотѣли отвер-

<sup>&#</sup>x27;) Ср. Историо Росс. Акад., V, стр. 188 и слъд.

гать новъйшіе славянофилы '). Этими общими понятіями о народныхъ особенностяхъ и необходимости просвещения, определяются мнѣнія Болтина о новѣйшихъ событіяхъ русской исторіи. Онъ говорить съ великимъ почтеніемъ о дѣятельности Петра Великаго, въ которомъ видѣдъ героя и насадителя наувъ, но строго осуждаетъ оказавшіяся потомъ неблагопріятныя вліянія западныхъ нравовъ, и испорченному новому обществу противополагаеть здравую простоту стараго обычая. Онъ съ величайшимъ негодованіемъ говорить о временахъ Бирона, о которыхъ зналъ еще по живымъ преданіямъ. Онъ привѣтствовалъ времена Екатерины II, которая, по тогдашнему представлению, дала свободу мысли и совъсти русскому народу. Любовь къ старинѣ, въ которой Болтанъ цѣнилъ простоту нравовъ, не мѣшала ему высоко оцёнивать это освободительное настроеніе времень Екатерины (въ первые годы ед парствованія), весьма мало похожее на эту старину. Онъ радуется, что съ воцареніемъ Екатерины "совёсть не судится, мысль свободна, языкъ развязанъ". Въ духё этой терпимости и согласно своему взгляду на значение народнаго обычая, котораго не слёдуеть измёнять насильственно, Болтинъ относится весьма разумно въ расколу. Если разсмотръть, --- разсуждаетъ онъ, --обряды и религіозныя понятія нашихъ раскольниковъ, то не найдется въ нихъ ничего такого, что противоръчило бы правиламъ и обязанностямъ истиннаго христіанина и добраго гражданина. "Какой вредъ, напримѣръ, наносили государству бороды? Никакой. Какую пользу принесло обритіе ихъ? Никакой же, но принужденіе къ тому великій вредъ причинило. Когда характеръ мой хорошъ, что кому нужды до того, что лицо у меня мохнато; что платье на мий длинно; что знаменуя себя врестомъ, не такъ персты складываю какъ другіе; что вивсто трехъ разъ, по два раза адлидуја читаю; что по содицу, а не противу солнца обращаюся; что старопечатныя книги признаю исправнъйшими новыхъ, и проч.?... Оставь слабости при мнъ, если основание сердца моего благо. Признавая всѣ сін мелочные обряды и ничего въ существъ своемъ незначущіе, за важные, за необходимые во спасенію, подвергаю себя всеобщему осмѣянію, являю свое невѣжество, невѣгласіе; но не дѣлаюся преступникомъ, не заслуживаю ненавидения, наказания, гонения. Наблюдая си странности, могу быть вёренъ Государю, усерденъ въ отечеству, добрымъ и честнымъ членомъ въ общежитіи, храбрымъ соддатомъ, трудодюбивымъ земледѣльцемъ, хорошимъ семьяниномъ. Пусть мнить о вещахъ всякой по своему, но дёлаетъ только то, что повелёваетъ завонная власть. Не будеть о мизніяхъ спора, превратится и разгласія. Не будеть принужденія, насилія, исчезнеть изув'єрство. Не

сильно могущество власти противу мрачныхъ привидёній невёжества и суевёрія: свёть единъ заставляеть ихъ исчезати"<sup>1</sup>).

Новъйшій біографъ, отмѣчая у Болтина навлонность въ старинѣ, указываеть также его нерасположение къ Франціи и французскому вліянію. "Вліяніе Франціи,-говорить онъ,-чувствовалось у насъ не только въ литературѣ, но и въ жизни. Оно отражалось не только въ нашихъ понятіяхъ, но и въ нашихъ нравахъ, общественныхъ и даже семейныхъ; оно разрывало живую связь русскихъ людей съ русскою землею; оно грозило имъ умственнымъ и нравственнымъ порабощеніемъ (?). Сама собою создалась у насъ обличительная литература, направленная противъ иноземнаго вліянія. Въ смёлыхъ и правдивыхъ укорахъ, выходившихъ изъ круга людей, подобныхъ Новикову и Болтину, слышится не следая ненависть къ иностранцамъ, а горячая любовь въ Россіи и сознаніе духовныхъ силъ русскаго народа"<sup>2</sup>). Болтинъ, какъ и Новиковъ, не разъ возвращается въ обличению вредныхъ слёдствий французскаго восиитанія и приписываеть ему презрѣніе къ прекраснымъ обычаямъ родной старины по той причинѣ, что такихъ обычаевъ не водится у французовъ; онъ возмущается, что русскіе люди дёлятся на "благородныхъ" и "чернь", и первые смѣются надъ народными старыми обычаями. Мы объясняли въ другомъ мъстъ, къ чему исторически сводится французское вліяніе и разрывъ съ народомъ. Общественныя формы и обычаи не падають безъ достаточной причины отъ чьегонибудь произвола; въ старыхъ обычаяхъ было много прекраснаго, но много и не-прекраснаго, и это последнее должно нести на себе въ значительной степени вину тёхъ нововведеній, которыя его устраняли: не мудрено затёмъ, что съ непривлекательными подробностями старины падало и то, что въ ней было хорошаго и сочувственнаго. Съ другой стороны, проценть французскаго вліянія быль не великь, и оно приносило не однѣ только прискорбныя послѣдствія: Болтинъ не вспомниль (да и его біографъ также), что раздѣленіе на благородныхъ и чернь началось гораздо раньше французскаго вліянія (оно началось съ появленія привилегированной дружины и "смердовъ" нли "холоповъ", и продолжалось во все теченіе русской исторіи); что французское вліяніе вызывалось скудостью умственныхъ интересовъ стараго патріархальнаго общества и недостаткомъ общественности въ старыхъ нравахъ, и наконецъ, что французское вліяніе очень помогло нашему собственному сознанию. Преврасный образчивъ послёдняго представляеть тотъ самый писатель, изъ котораго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Прамѣч. на Исторію Леклерка, II, стр. 363-364.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исторія Росс. Акад. V, стр. 194.

мы приводимъ обличеніе французскаго вліянія: Болтинъ пропитанъ былъ этимъ вліяніемъ; его научными авторитетами были знаменитые тогда французскіе писатели, между прочимъ тѣ самые, которые потомъ считались наиболѣе зловредными <sup>1</sup>), по это не помѣшало ему остаться самымъ русскимъ человѣкомъ и цѣнить преданія старины; напротивъ, съ помощью французскихъ мыслителей онъ и научился сознательно относиться въ этой старинѣ, понимать силу обычая и его народное право. Болтину и Новикову было трудно сказать, а новѣйшему біографу можно было не забыть, какая роль въ вопросѣ о французскомъ вліяніи принадлежала одному существенному обстоятельству, которое тутъ несомнѣнно дѣйствовало, — именно, примѣру самого двора.

Болтинъ не настаивалъ на освобождении крестьянъ; въ полемикъ съ Леклеркомъ онъ даже выставляетъ положение русскихъ крестьянъ болѣе обезпеченнымъ, чѣмъ положеніе земледѣльца европейскаго; но съ другой стороны онъ не думаетъ скрывать, что измѣненіе этого дёла желательно, -- только оно должно произойти медленно и постеценно. Любопытно, что и здёсь онъ подкрёпляеть свои разсужденія французскимъ авторитетомъ и ссылается на слова Руссо, что "прежде должно учинить свободными души рабовъ, а потомъ уже твла"; эту мысль онь приписываеть и Екатерипѣ, и объясняеть ею основаніе училищъ "для нижнихъ чиносостояній", которое, по его мнѣнію, должно было "пріуготовить души юношества, въ нихъ воспитываемаго, къ воспріятію сего великаго и божественнаго дара"<sup>2</sup>). Ради. щевъ тогда же отвѣчалъ на это предположеніе страшной картиной положенія врёпостного, получившаго по волё барина высшее образование и "пріуготовленнаго въ воспріятію божественнаго дара", но оставленнаго наслёдникомъ этого барина въ крёпостныхъ... Болтинъ не скрываль отъ себя и отъ своихъ читателей, что одною изъ причинъ, требовавшихъ измѣненія въ подоженіи врестьянъ, были свойства пом'вщичьей власти: между пом'вщиками бывали люди жестовіе и безчувственные, "дёлающіе стыдъ русскому имени и человёчеству", бывали "чудовищные и презрительные выродки въ природъ"... Но

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Имя Вольтера стало обозначеніемъ необузданнаго и безнравственнаго вольномыслія; объ Рейналѣ вспомнила сама императрица Екатерина, дѣлая замѣтки на книгу Радищева.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Прим. на исторію Леклерка, II, стр. 236 — 237. Въ другомъ мѣстѣ Болтинъ говоритъ: "При дачѣ рабамъ свободи, все благоразуміе въ томъ, по мнѣнію моему, должно состоять, чтобъ не прежде оную имъ даровать, какъ науча ихъ познавать ея цѣну, и какъ надлежитъ ею пользоваться; въ противномъ случаѣ, вмѣсто благодѣянія сдѣланъ будетъ имъ вредъ, зло и гибель... La liberté est un aliment de bon suc, mais de forte digestion; il faut des estomacs bien sains pour le supporter (*Rousseau*)". Тамъ же, стр. 328.

#### волтинъ.

какъ бы ни смотрѣлъ Болтинъ на вопросъ освобожденія, который въ то время быль, и самому Болтину казался еще неосуществимымь. онъ зналъ фактическое положение народа въ свое время никакъ не хуже, чёмь въ наше время знають это положение новъйшие народники. Онъ совершенно понимаетъ и толково объясняетъ порядки и обычан общиннаго землевладёнія 1) и волбще хорошо знакомъ съ бытонъ, народными преданіями и обычаями, народной поэзіей и языкомъ. Онъ пользуется этимъ матеріаломъ и въ своихъ историческихъ изслёдованіяхъ, приводить народныя пёсни, повёрья, пословицы. какъ остатокъ и свилѣтельство минувшихъ временъ. Ему извѣстны и произведенія былинной поэзіи, къ которымъ однако онъ относится . иначе, чёмъ наши новёйшіе ученые. Болтинъ не думаеть приписывать былинамъ такую древность, такое полу-мистическое національное значение, какъ это склонны были делать теперь. Для изображенія древнѣйшаго быта надо, по его мнѣнію, обращаться нивавъ не къ этой народной поэзія, а къ древнимъ письменнымъ памятникамъ, къ лётописи Нестора, къ законамъ Ярослава и Изяслава, къ договорамъ, грамотамъ, церковнымъ памятникамъ и т. п.; напротивъ былинная поэзія, которой придается теперь такое значеніе, не пользуется сочувствіемъ Болтина ни съ исторической, ни съ поэтической стороны. Пёсни объ Ильё Муромцё, о пирахъ князя Владимира и проч., по мнёнію Болтина, песни "подлыя", безъ всякаго складу и ладу. "Подлинно таковыя пёсни изображають вкусь тогдашняго вёка, но не народа, а черни, людей безгранотныхъ, и можетъ быть, бродягь, кон ремесломъ симъ кормилися, что слагая таковыя пъсни, пѣли ихъ для испрошенія милостыни; подобно тому, какъ и нынѣ нищіе. а паче слівные, слагая нелівные стихи, поють ихъ ходя по торгамъ, гдѣ чернь собирается. Сказанныя пѣсни такого-жъ точно рода вакъ сіи нищенскія, называемыя стихами, и сочинены подобными авторами; слёдовательно вкуса и нравовъ народа изображать не могутъ" 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія Россійской Академін, V, стр. 234, 414. Сколько указанія Болтина и другихъ названныхъ нами раньше ученыхъ, путешественниковъ, историковъ и этнографовъ, послужния для новыхъ изслёдователей народнаго, спеціально крестьянскаго вопроса въ прошломъ столётін, читатель можетъ увидёть въ книгё г. Семевскаго: "Крестьяне въ царствованіе имп. Екатерины II". Спб. 1881. О Болтинѣ см. еще гого же автора: "Крестьянскій вопросъ въ Россіи въ XVIII и первой половниѣ XIX вёка". Спб. 1888, т. І, глава XIII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Примѣч. на исторію Леклерка, II, стр. 60. Замѣтимъ, что простой, безграмотний народъ, авторъ народной нашей повзіи, у самого Болтина является въ видѣ весьма презвраемой имъ "черин".

Замѣчаніе Болтина о происхожденіи былинъ не такъ поверхностно, какъ можетъ казаться нѣкоторымъ любителямъ былинной поэзіи. По всей вѣроятности во времена Болтина былина не имѣла уже, какъ и теперь, общаго распространенія въ наролѣ или, какъ теперь, извѣстна была только въ видѣ отдѣльныхъ сказочныхъ сюжетовъ, гдѣ Илья Муромецъ, національный герой, шелъ рядомъ съ Бовой-Королевичемъ и Ерусланомъ: Болтину могло казаться, что изображеніе былиннаго богатыря есть не общенародное созданіе, а фантазія одного разряда народныхъ пѣвцовъ и сказочниковъ, какъ духовные стихи были дѣломъ своихъ особыхъ спеціалистовъ. Изслѣдователямъ новѣйшимъ также приходила мысль о частномъ сословномъ происхожденіи былины. Наконецъ, Болтину не безъ основанія могла не нравиться новѣйшая форма былинныхъ сказаній, гдѣ старыя черты эпоса подпали позднѣйшему огрубѣнію народной фантазіи и самаго выраженія.

Общее значение Болтина наиболев отчетливо определено въ характеристикѣ Соловьева. Болтинъ былъ свидѣтелемъ перемѣны, которая произошла со второй половины прошлаго въка во взглядахъ общества на науку и просвъщение. Въ началь въка, въ эпоху преобразованія, на науку смотрёли преимущественно съ точки зрёнія практической пользы; теперь обратили внимание на вопросъ о воспитаніи. Моралисты временъ Екатерины II постоянно говорили о воспитании, какъ залогѣ благосостояния общества. Это отразилось и во взглядахъ на русскую исторію. Въ Петровскія времена надо было защитить права просвёщенія противъ невёжества и суевёрія, и приверженцы новаго порядка естественно проникались враждой въ старинъ, которая казалась олицетвореніемъ предразсудковъ и невъжества. Теперь вопросъ ставился иначе, и одно образование ума, безъ воспитанія правственнаго, стало казаться недостаточнымъ-оно часто сопровождалось правственной порчей или пристрастіемъ къ чужеземному, хотя бы и дурному. "Лучшіе умы,—говорить Соловьевъ, стали вооружаться теперь уже не столько противъ вредныхъ сдёлствій стариннаго, до-Петровскаго быта, сколько противъ вредныхъ слёдствій односторонняго стремленія ко всему новому и чужому: отсюда недовольство предшествовавшимъ направленіемъ; борьба съ нимъ нечувствительно вела въ примиренію съ стариною, которая уже не возбуждала сильной вражды, ибо признала себя побъжденною и прикрылась другимъ слоемъ, а на мѣсто ся явился другой, новый врагъ, болѣе опасный. Въ борьбѣ съ недавнимъ зломъ нечувствительно стали бросать благопріятные взгляды на старину отдаленную, именно уже потому, что она была враждебна новому врагу, противъ

волтинь.

котораго нужно было вооружиться всёми средствами; нужно было показать его незаковное вторженіе на мёсто прежняго, лучшаго, а между тёмъ старина, вслёдствіе самого отдаленія своего и неизвёстности, начала представлять пріятные образы. Это недовольство направленіемъ, господствовавшимъ въ первую половину восемнадцатаго вѣка, и примиреніе съ враждебною ему стариною до-Петровскою объясняетъ намъ взглядъ Болтина на древнюю русскую исторію" 1).

Мы упоминали о томъ, насколько это новое обращение въ старнить выдерживало историческую и общественную критику. Старина могла казаться привлекательной, какъ патріархальный быть, не испытавшій иножества новыхъ условій и соблазновъ, которые иногда отражались неблагопріятно на нравахъ и обычаяхъ; любители старины во времена Болтина обращали на нее свои взгляды не въ силу живого сознанія, а путемъ теоретическаго разсужденія и при этомъ обыкновенно забывали, что старину вообще нельзя разсматривать съ точки зренія однёхъ лучшихъ ея сторонъ: онё были такъ переплетены со всёмъ ся характеромъ, что выборъ въ сущности немыслимъ, что взять одно было бы невозможно безъ другого, витсте съ лучшимъ придетъ и самое худшее; съ патріархальной простотой нравовъ, которая прельщала моралистовъ прошлаго вѣка, какъ и ихъ нынъшнихъ подражателей, неразрывно соединилось и патріархальное невѣжество, и еслибы возможно было когда-нибудь возстановление старины, то націи и обществу снова пришлось бы вынести такой же кризись ожесточенной борьбы противь нея, какимъ однажды она была удалена. Но возвращение и невозможно: стремление въ этому возвращению бываеть только или мечтой идеалистовъ-археологовъ, или ретроградовъ; попытки фактическаго возстановленія старины всегда сводились въ одной девораціи и театральному, или балаганному, переодъванью. Старинный обычай сохраняеть жизненное могущество только тамъ, гдѣ онъ несетъ съ собой, какъ въ Англін, предание общественной свободы и самодъятельности.

Но Болтинъ исторически любопытенъ не этой наклонностью идеализировать старину, а общимъ отношеніемъ его къ историческому и народному вопросу. На этомъ, безъ сомнѣнія умнѣйшемъ изъ нашихъ историковъ прошлаго вѣка, мы убѣждаемся еще разъ, что принатіе западной науки не только не было подчиненіемъ чужому, отдаленіемъ отъ національнаго содержанія, а напротивъ будило мысль, вело ее на критическую работу и въ концѣ концовъ возвращало къ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Архивъ историко-юридическихъ свёдёній, Калачова, кн. П. половина первая, 1855, ст. Соловьева: "Писатели русской исторіи XVIII въка".

тому же національному содержанію, но понятому уже сознательно. Такъ, у писателей XVIII вѣка возникалъ интересъ къ народу не какъ чужое указаніе, а какъ живая органическая мысль, исторію которой не трудно прослѣдить не только въ теченіе XVIII-го вѣка, но даже и раньше, въ проблескахъ критической мысли XVII-го столѣтія.

# ГЛАВА V.

# XVIII-й въбъ. Наука и народность: языкъ народный и литературный.

Перевороть въ литературноиъ языкѣ со времени реформы. — Ломоносовъ. — Ученыя общества для рѣшенія вопроса о языкѣ. — Россійское собраніе, при Академіи наукъ. — Вольное собраніе при московскомъ университетѣ. — Свящ. Петръ Алексѣевъ. — Россійская академія. — Кнагиня Дашкова. — Румовскій, Лепехинъ, Болтинъ. — Языкъ областной. — Начало исторіи литературы: Коль, Дамаскинъ-Рудневъ, Баузе.

Исторія нашего литературнаго языка со времени реформы разработана до сихъ поръ чрезвычайно мало. Кромъ книги г. Буслаева: "О преподавания отечественнаго языка" (1844), гдѣ намѣчены многіе вопросы этой исторіи; кром'ь старой книги К. Аксакова и новой вниги г. Будиловича о Ломоносовъ и, наконецъ, вромъ отдельныхъ замётовъ въ "Филологическихъ Разысканіяхъ" г. Грота, не было предпринято никакихъ спеціальныхъ работъ, которыя выяснили бы эту исторію со временъ Петра и до нашего времени. Между тъмъ, предметь исполненъ интереса. Литературный языкъ есть вёрное отражение умственнаго и поэтическаго содержания общества въ данную эпоху, отражение тёхъ путей, какими это содержание развивалось, и отношеній, въ какихъ оно находилось къ народной старинѣ и настоящему. Исторія нашего литературнаго языка въ теченіе прошлаго въка можетъ стать любопытнымъ дополненіемъ въ исторіи реформы со всёмъ ся разностороннимъ дёйствіемъ на умы и правы общества, всёмъ новымъ запасомъ идей, всей борьбой стараго съ новымъ, ихъ совмъстнымъ существованіемъ въ жизни, и все болье сильнымъ притокомъ народной стихіи въ новую возникавшую умственную жизнь. Ранбе мы упоминали о томъ, какимъ образомъ на доманомъ, странномъ книжномъ язывѣ Петровскаго времени сказывалось

мст. этногр.

сначала тягостное усвоение чуждыхъ понятий; какъ потомъ съ привычкой къ новому знанію, сглаживались грубыя и угловатыя формы новаго языка и, наконецъ, мало-по-малу онѣ выростали въ новую живую и изящную рѣчь. Противники Петровской реформы ссылались не разъ на эту угловатость стараго языва, противоставляя ей мѣткость и свѣжесть простой народной рѣчи, и выводили заключеніе о противуестественности самаго дёла, говорившаго языкомъ Петровскихъ временъ. Забыто было въ этомъ противоположении только одно -что сравнивались вещи не однородныя: языкъ Петровской книги потому именно и былъ тяжелъ, что ему приходилось выражать неизвъстныя прежде понятія, которыхъ совсёмъ не могла выразить народная ричь того времени; эта послидняя до тихъ поръ лишь и могла быть свёжа и красива, пока не выходила изъ своего ограниченнаго обихода реальныхъ представленій; но она была совершенно безсидьна для понятій изъ области невѣдомаго до тѣхъ поръ отвлеченно-научнаго и практическаго знанія. Нужно было вспомнить о всемъ положении вещей наканунъ реформы.

Это положение было таково. Русский литературный языкъ, какъ онъ есть теперь, въ то время не существоваль: въ книжномъ обращени была неопределенная амальгама изъ двухъ, хотя по происхожденію близвихъ и исторически связанныхъ, по тёмъ не менёе различныхъ стихій. Эти стихіи, перковная и народная, существовали рядомъ, но церковная была все-таки чужда самой жизни, и старые книжники до конца не могли выяснить себѣ ихъ взаимнаго отношенія и выработать живую литературную рёчь. Настоящимъ нормальнымъ языкомъ книги считался церковный, т.-е. собственно говоря, та особая разновидность старо-славянскаго языка, которая образовалась съ теченіемъ вѣковъ отъ неизбѣжнаго воздѣйствія живою русскаго говора. Вибств съ твиъ настоящей книгой, заслуживающей вниманія, считалась только книга божественная или учительная (то же понятіе о внигѣ сохраняется и до сихъ поръ въ народѣ, и новѣйшіе охранители-не вѣдая, что творать-пюбать ссылаться на это въ укоръ либеральной литературѣ, которая старается довести до народа извѣстную долю научнаго мірского знанія). Жизнь, конечно, брала свое, и чёмъ дальше, тёмъ больше въ книгу, или вёрнёе, въ письменность врывается народный языкъ. Онъ уже издавна вошель въ ту часть письменности, которая передавала реальныя дёла народной жизни-грамоты и договоры, дъла административныя и судныя, законодательство, наконець, въ тоть отдёль литературы, котораго, при всёхъ усиліяхъ, не могла подавить церковная княжность. -- въ произведенія народно-поэтической письменности. Тёмъ не менъе онъ не былъ признаваемъ, и до XVIII въка ни одно изъ произведеній этой послёдней литературы не было удостоено печати, да и не помышляло этого удостоиться. При такомъ положеніи вещей не возможно говорить о томъ, что книжный языкъ XVIII вёка былъ "дурнымъ русскимъ языкомъ", хуже языка XVII вёка.—послёдній просто совсёмъ не съумёлъ бы говорить о тёхъ предметахъ, о которыхъ, худо ли, хорошо ли, началъ говорить языкъ XVIII вёка. Книжный языкъ XVII столѣтія былъ языкъ церковной книги и только; для остальныхъ потребностей умственной жизни онъ не давалъ никакихъ средствъ выраженія; литература поэтическая не признавалась въ самомъ принципѣ.

Понятно, такимъ образомъ, что когда съ реформой возникалъ цвлый рядъ новыхъ потребностей, являлся впервые новый запасъ научных знаній, нарождалось впервые личное поэтическое творчество, отиттившее цёлый новый періодъ во внутренней жизни національности, щля всего этого въ языкъ старой вниги не было выраженія, и предстояла трудная задача найти это выражение-почти безъ всякой прежней подготовки и безъ предшественниковъ <sup>1</sup>). Понятно, что этоть трудъ не могъ быть исполненъ сразу; напротивъ, потребовался цёлый рядъ поколёній для совершенія дёла, которое стало великимъ пріобрѣтеніемъ народной мысли и народной рѣчи. Въ судьбѣ новаго литературнаго языка очевидны всё свойства жизненнаго историческаго процесса. Во-первыхъ, зачатки этого труда надъ литературнымъ языкомъ восходятъ ко временамъ задолго до Петровской реформы; во-вторыхъ, онъ совершается съ замбчательной послёдовательностью, все болёе расширая вругь своего содержанія и захватывая народную стихію, и въ результать впервые онъ создаль то, чего не имъла старая, носковская Россія-русский литературный язывъ, способный служить цёлямъ просвёщенія и поэтическаго творчества и глубово проникнутый чисто русскимъ народнымъ элементомъ. Создание этого новаго литературнаго языка, завершаемое только въ XIX столётіи, составляють такой же многозначительный факть національнаго самосознанія, какой мы видёли выше въ разнообразныхъ изученіяхъ Россіи и ся исторіи, какой представляеть все умственное и литературное движение прошлаго вбка. Во всемъ этомъ XVIII въвъ только отвергалъ узкую односторонность или простое патріархальное невъдёніе старой русской жизни и впервые возвысился до дёйствительнаго національнаго самосознанія.

Образование новаго языка было исторической необходимостью

14\*

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Говорниз: почти, потому что въ XVII въкъ были уже, какъ сейчасъ скаженъ, хотя отрывочные, но несомнънные признаки стремленія къ реформъ и виъстъ къ распиревно янтературнаго языка, но все-таки Петровскому времени приплось за многое браться внервые.

Литература XVII-го въка, хотя слабыми и невърными шагами, несомнѣнно вступала на новую дорогу: рядомъ со старой традиціонной книжностью появлялись произведения совсёмъ новаго характера; возникало замѣтное вліяніе кіевской школы и черезъ нее польской литературы; появляются переводы изъ западныхъ литературъ---внигъ географическихъ и историческихъ, наконецъ, повъстей и драматическихъ пьесъ. Все это вмёстё произвело въ книжномъ языкё чрезвычайную путаницу; онъ представлялъ безсвязную массу необработанныхъ элементовъ: церковно-славянскую или русскую основу съ различными варваризмами, особенно польскими, латинскими и южнорусскими. Наконецъ, явилось и стихотворство съ тёмъ же вавилонскимъ смѣшеніемъ языковъ, о которомъ трудно сказать, какому языку оно принадлежало больше: славянскому, великорусскому, южнорусскому или бѣлорусскому; въ то же время существовалъ болѣе или менье чистый славянскій языкъ у церковныхъ стилистовъ, чистый русскій язывь у писателей діловыхь. Это было состояніе броженія, гдѣ новые элементы заявили свое присутствіе, но еще не срослись ни во что органическое. Языкъ Петровскаго времени съ его извъстными свойствами-тъмъ же еще неорганизованнымъ смъщеніемъ славянскаго и русскаго, обиліемъ иностранныхъ словъ, въ сыромъ видѣ вставленныхъ въ русскую рѣчь,---въ сущности не представлялъ никакой новой домки языка, какъ обыкновенно говорятъ, а былъ только второю ступенью ранбе начавшагося броженія, второю въ томъ смыслѣ, что прололжалось прежнее неустановившееся положеніе языка, который, воспринимая новыя понятія, еще не находилъ для нихъ органическаго выраженія. Но вмёстё съ тёмъ это было уже нѣчто совершенно новое, носившее въ себѣ зародышъ будущаго могушественнаго развитія. Дѣятельность геніальнаго человѣка наложила почать на самый языкъ и, разбудивши національную мысль, дала новыя средства, мотивы для развитія языка. Въ языкѣ самого Петра еще слышатся входившіе по привычвѣ церковные элементы, но основа чисто русская: Петръ черпалъ изъ первыхъ источниковъ; онъ говорилъ простымъ народнымъ, неръдко грубо сильнымъ языкомъ, безъ церемоніи вставляя въ него иностранныя слова, когда нужно было обозначить вещь, для которой еще не было русскаго названія. Но въ этомъ смѣшеніи было сильное, здоровое зерно: этотъ языкъ служилъ живому дъму, которое становилось государственнымъ дъломъ великаго народа; его новизны не были повтореніемъ изъ вторыхъ или третьихъ рукъ чужихъ понятій, а были выраженіемъ жизненнаго факта, результатомъ пріобрётаемаго свёжаго реальнаго знанія. Формы тогдашняго языка указывали путь, какимъ съ этихъ поръ предстояло развиваться русской рѣчи: въ основу долженъ былъ стать языкъ жизни, языкъ народной дѣятельности; въ него должны были войти тѣ новыя пріобрѣтенія, которыя дала наука въ ся многоразличныхъ отрасляхъ, съ ея практикой и теоріей. Таковъ'и былъ дъйствительно дальнъйшій ходъ книжнаго языка въ ХУШ стольтіи. Послёдующее время устранило изъ языка то, что было въ немъ вебшнимъ, по необходимости сдёланнымъ заимствованіемъ, но осталась здоровая сущность движенія: онъ сталъ давать новые ростки, развивавшіеся собственными его внутренними силами; онъ вступалъ въ новый исторический періодъ. Съ этого возбужденія, даннаго новымъ образовательнымъ содержаніемъ, собственно и началось первое полное проявление всего богатства и жизненности русскаго языка. Процессь развитія не довершенъ и по настоящее время-потому что сама русская образованность еще далека отъ самобытности (затрудненной безъ свободы науки и слова), ---но, конечно, никогда еще нашъ языкъ не видалъ такого роскошнаго развитія, въ какомъ онъ является у лучшихъ писателей нашего времени, когда онъ овладъваетъ одинаково и высшими областями научнаго знанія, и самыми тонкими выраженіями поэтическаго творчества, и самыми своеобразными проявленіями народности. Ничего подобнаго не представлялъ онъ въ свои прежніе періоды, и ближайшимъ исходнымъ пунктомъ этого движенія было Петровское время.

Въ эпоху преобразованія не нашлось, да по обстоятельствамъ времени и не могло найтись, писателей и теоретиковъ языка, которые въ состоянія были бы внести единство въ это броженіе и установить нормы языка. Въ полномъ разгарѣ было самое дѣло: собирался новый матеріаль, вызывались новыя стихіи будущаго движенія, и невозможна была пова никакая организація этого множества новаго лексическаго матеріала и новыхъ оборотовъ рѣчи; самая литература была въ большинствъ дъловая, научная, техническая. Петръ быль однимь изъ ея ревностныхъ дѣятелей: среди самыхъ серьезныхъ государственныхъ дълъ, военныхъ и административныхъ, онь заказывалъ книги и переводы, самъ выправлялъ ихъ и, случалось, съ похода посылалъ прочитанныя корректуры. Въ это бурное и занятое время некогда было думать о точныхъ правилахъ и изяществъ выраженія. Время для "музъ", т.-е. грамматики и вопросовъ о стилѣ, было впереди, и оно дъйствительно пришло съ первымъ ученымъ поколѣніем», которое училось въ Петровское время и начало свою самостоятельную дёятельность послё него. Главнымъ представитедемъ этого поколёнія явился Ломоносовъ. Много было говорено объ его великихъ заслугахъ въ русской наукѣ и литературѣ, и дѣйствительно любопытно, что Ломоносовъ начинаетъ свою многообъемлющую и творческую дѣятедьность вслѣдъ за преобразованіемъ госу-

дарственнымъ. И здъсь Западъ доставляетъ теоретическия знания и возбужденія, которыя естественно связались съ историческими требованіями русской жизни и нисколько не противорѣчили особенностямъ русской національной природы. Вопросъ объ языкѣ самъ собою представлялся Ломоносову на первыхъ порахъ его дёятельности. и онъ возвращался къ нему до своихъ послѣднихъ дней. Какъ человъкъ науки и писатель. Ломоносовъ не могъ не поставить себъ этого вопроса въ виду упомянутой неурядицы въ формахъ и матеріалѣ языва, и онъ желалъ поставить на ея иѣсто тотъ порядовъ. какой свойственъ всъмъ богатымъ дитературою языкамъ, древнимъ и новымъ. Нужно было найти правильныя формы языка, чтобы онъ могъ дать выражение и для строгихъ положений науки, и для изящныхъ образовъ поэзіи. Образцомъ при установлении правилъ языка естественно представлялась общая грамматическая система европейскихъ языковъ, классическихъ и новъйшихъ; но Ломоносовъ видълъ. что имбеть дёло съ матеріаломъ весьма сложнымъ, разнороднымъ по составу и частію совершенно необработаннымъ. Сами собою возникали вопросы объ отношеніяхъ языковъ церковно-славянскаго и русскаго и о литературныхъ формахъ поэтическаго творчества, въ частности о складѣ русскаго стихотворства 1).

Изученіе Ломоносова можеть достаточно объяснить тѣ недоумѣнія, какія господствують до сихъ порь о тносительно языка прошлаго столѣтія, и опровергнуть тѣ обвиненія, какія надають на этоть языкъ за мнимую порчу русской стихіи и заимствованіе стихій иноземныхъ. Самого Ломоносова трудно обвинить въ поблажкѣ иноземному и въ неумѣньѣ цѣнить свой народный матеріалъ и преданія. У него, ближайшаго свидѣтеля того броженія, какое совершалось въ языкѣ, мы не найдемъ тѣхъ легкомысленныхъ обвиненій, на какія такъ щедро потомство. Въ вопросѣ объ иноязычной стихіи, входившей въ русскій языкъ, какъ вслѣдствіе реформы Петра, такъ и вообще отъ внесенія научныхъ свѣдѣній съ ихъ терминологіей, Ломоносовъ разсуждалъ такъ же, какъ разсуждаемъ и мы теперь: онъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Пося́в книги г. Буслаева, дюбопытнымъ началомъ историческихъ изысканій въ этомъ вопросѣ была извѣстная диссертація К. Аксакова о Ломоносовѣ (1846). Другимъ важнымъ трудомъ была книга А. Будиловича: "М. В. Ломоносовѣ, какъ натуралистъ и филологъ, съ приложеніями, содержащими матеріали для объясневія его сочиненій по теоріи языка и словесности" (Слб. 1869), и другая: "Ломоносовъ какъ писатель. Сборникъ матеріаловъ для разсмотрѣнія авторской дѣятельности Ломоносова" (Слб. 1871). Здѣсь собраны побопытные факты и сопоставленія для объясневія теоретиче́скихъ понятій Ломоносова о русскомъ языкѣ и матеріалъ для характеристики его собственнаго стиля. Другія подробности по вопросу объ языкѣ въ первой половинѣ XVIII вѣка читатель найдеть въ "Исторіи Академіи Наукъ", Пекарскаго, т. II. Мы ограничиваемся только немногими указаніями.

не желаль наводненія русскаго языка чужими словами, старался. гдѣ возможно, передавать ихъ въ русскомъ переводѣ; но вмѣстѣ съ тѣмъ хорошо понималь, что иностранная стихія входить въ языкъ не случайно и не по чьему-нибудь произволу. "Замечательно, - говорить г. Будиловичъ,---что во всѣхъ сочиненіяхъ Ломоносова ни разу не встрѣчается упрека Петру за его преувеличенное пристрастіе къ иноземной стихіи въ языкѣ, наукѣ и администраціи, не встрвчается не потому, чтобы Ломоносовъ это одобрялъ или не замъчалъ, а потому, что по взгляду Ломоносова слово одновременно понятію, лексикологическое богатство языка развивается вмёстё съ развитіемъ народа, и притомъ внутреннимъ ростомъ или внёшнимъ наносомъ, смотря по тому, развилось ли понятіе органическимъ процессомъ жизни, или навязано<sup>1</sup>) извив путемъ заимствованія. Но такъ какъ образованность народовь очень часто двигается и направляется толчками извић, то, по мићнію Ломоносова, и заимствованія въ языкѣ-дѣло не личнаго произвола, а почти исторической необходимости; конечно, народъ, усвоивая со временемъ принесенную въ нему изчужа мысль, облекаеть ее въ своеобразную форму, творить для нея слово, но это не всегда случается: остается много формъ чуждыхъ, которыя, однако, ,чрезъ долготу времени... входять въ обычай... и то, что предкамъ было не вразумительно, потомъ становится пріятно и полезно"<sup>9</sup>). Сознавая все это, Домоносовъ, витсто того, чтобы обвинять предшественниковъ, старался на дълъ замънять иностранныя слова русскими, и когда случалось, создавалъ въ духѣ языка новыя слова, которыя послѣ и входили въ употребленіе. Онъ самъ, однако, не боялся употреблять иностранныя слова, когда это было нужно. Другой вопросъ состоялъ въ отношеніяхъ церковнаго и русскаго языка. Эти отношения въ это время не были, да и не могли быть научно онределены. Въ старину, какъ замечали уже и иностранцы, у русскихъ въ книгъ господствовалъ славянскій языкъ, а въ обыденной жизни-русскій; это преданіе перешло и въ XVIII въкъ, и теоретически признавалось правильнымъ. Но жизнь все больше захватывала книгу, литература перестала быть исключительно или по преимуществу церковной, а вийстё съ тёмъ все больше требовалъ мёста въ книгъ живой русскій языкъ. Ломоносовъ не въ силахъ былъ помирить противоръчія стараго обычая и новаго требованія-не потому,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Выраженіе неточноє: русскимь начала прошлаго вёка никто ничего не "навлзиваль", да и физически не могь навязывать. Они брали чужое сами, потому что въ немъ нуждались. Точно также далёе, "толчки извиз" дёйствують лишь потому, что народы сами становатся чувствительны и воспріимчивы въ вліянімъ иноземной цивилизаціи и сами са ищуть.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Ломоносовъ, какъ натуралистъ и филологъ", стр. 89.

чтобы въ немъ было не довольно народной стихіи, а потому, что сама она еще не была столько развита, чтобы стать достаточнымъ внижнымъ выраженіемъ для новыхъ понятій: въ то время нивто не считалъ возможныхъ относительно ся такого принципіальнаго притязанія. Исходъ изъ затрудненія Ломоносовъ нашелъ въ средней мъръ-въ простомъ соединении славянскаго и русскаго элементовъ, которые признавалъ какъ бы равноправными, или даже отдавая предпочтеніе церковному: различную роль ихъ онъ опредёляль не столько по основаніямъ филологическимъ и по значенію русскаго языка въ жизни, сколько по основаніямъ реторическимъ. Ломоносовъ представлялъ себѣ градацію употребленія церковнаго и русскаго языка по тремъ стилямъ, причемъ церковный языкъ особенно служилъ для стиля высокаго, т.-е. для всёхъ возвышенныхъ мыслей и возвышенныхъ предметовъ поэзін, и извёстно, какъ много авторитеть Ломоносова содъйствоваль дальнъйшему сохранению церковнаго элемента въ литературномъ языкъ. По замъчанию г. Будиловича, основаниемъ этого особеннаго уваженія въ дерковному языку было то, что церковный языкъ представлялъ историческое звёно между старой и новой русской литературой 1), что въ его области было уже выработано много средствъ возвышеннаго выраженія, которыми Ломоносовъ и дорожилъ, какъ унаслёдованнымъ готовымъ богатствомъ. Съ другой стороны, въ книжныхъ произведеніяхъ чистаго русскаго языка, ограниченныхъ прежде одними дѣловыми, реальными интересами, онъ не находилъ ни техъ эдементовъ высокаго стиля. ни средствъ для передачи отвлеченно-научныхъ понятій, какія были необходимы для новой литературы и гораздо легче доставлялись оборотами церковнаго языка.

Такимъ образомъ, наплывъ жизненнаго реализма и иностранныхъ словъ, отличающихъ языкъ Петровской реформы уравновъшивался историческимъ элементомъ, въ церковномъ языкѣ. Этотъ элементъ былъ такъ привыченъ, что указаніе на него не возбуждало никакихъ сомнѣній и было признано всѣми единогласно. Когда ставился прямо вопросъ объ языкѣ народа, литературные авторитеты того времени, хотя безпрестанно враждовавшіе между собою, были единодушны: народный языкъ былъ языкъ "подлый", народныя пѣсни иѣсни "подлыя"; простой слогъ, т.-е. простой разговорный и народный языкъ Ломоносовъ допускалъ только въ "подлыхъ" комедіяхъ и подобныхъ низкихъ сочиненіяхъ; Тредьяковскій называетъ разговорный языкъ "ямщичьимъ вздоромъ или мужицкимъ бредомъ". На самомъ дѣлѣ, не было, однако, никакой возможности положить гра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Будиловичъ, тамъ же, стр. 90.

ницы между двумя элементами языка, какъ скоро литература все больше приближалась къ жизни и должна была говорить языкомъ иривычнымъ для общества: общество все-таки не говорило по-славянски; въ разговорномъ языкъ сами законодатели не все признавали низкимъ и дѣлали предположеніе о какомъ-то среднемъ уровнѣ языка, который, хотя и не быль церковнымь, однако, могь быть допущень въ книгу безъ ущерба ся приличію и достоинству. Этотъ средній уровень былъ, очевидно, языкъ возникавшаго теперь впервые болѣе или менње образованнаго общества, языкъ, выроставшій уже подъ вліяніемъ книжнаго знанія и терявшій патріархальную грубоватость простонародной рёчи <sup>1</sup>). Формы и обороты этого языка еще не установились, и законодатели потратили не мало хлопотъ на то, чтобы ръшить: какъ приличнъе или изящнъе говорить: глазъ или око, лобъ или чело, щеки или ланиты, опять или паки и т. п.; они то пугались "грубаго деревенскаго" языка, то опасались "къ превеликому себѣ посмѣшеству" употреблять церковныя выраженія въ любовныхъ или геройскихъ разговорахъ<sup>2</sup>).

При всемъ уваженія къ церковному языку, они не въ состоянія были опредѣлить точной мѣры его употребленія и противорѣчили не только одинъ другому, но и самимъ себѣ, когда возвращались къ этой темѣ при разныхъ случаяхъ. Ясно, что причина колебанія заключалась именно въ неопредѣленности цѣлаго положенія языка; но въ концѣ концовъ, несмотря на всѣ разсужденія о пользѣ церковныхъ книгъ, о "важности" славянскаго языка и т. п., перевѣсъ падалъ все больше на сторону народной рѣча, составлявшей основу языка общества, и въ литературномъ языкѣ все больше преобладала народная, а не церковная стихія. Понятіе объ этой народной стихіи было смутно; таковы у самого Ломоносова тѣ различныя названія, которыми онъ ее обозначаетъ: подлыя слова; слова простонародныя; слова новыя или гражданскія; слова обыкновенныя россійскія; про-

<sup>2</sup>) Библіографическія Записки, 1859, ст. 518—519. Полное собраніе сочиненій Сумаровова. М. 1782, X, стр. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) По инвиню Тредъяковскаго, это быль именно языкь деора, благоразумийшихъ министровъ, премудрийшихъ сеященноначальниковъ и знатийшаго деорянства. Г. Будиловичъ думаетъ (стр. 92), что Тредъяковскій говорить здёсь какъ вёрный ученикъ тогдашнихъ французовъ, считавшихъ нормою языкъ Версаля; но должно согласиться, что въ этомъ именно кругу (между прочимъ, въ "священноначальникахъ") онъ могъ не безъ основанія преднолагать наиболёе образованныхъ людей тогдашняго русскаго общества. Дальше увадимъ, что самъ Тредъяковскій не выдерживаеть этого пренебрежительнаго отношенія къ народной рёчи. Отчасти оно происходило, у него, какъ у Ломоносова, отъ вліяній исевдо-классицизма, пріучавшаго къ напыщенности и высокому "штило", отчасти отъ почтенія къ церковному славянизму.

стые разговоры; простой россійскій языкъ; просторъчіе. Границы между всёми этими оттёнками были очень неясны и естественно: литературная правоспособность тёхъ или другихъ словъ и оборотовъ народной ръчи должна была опредёлиться живымъ употребленіемъ, а это употребленіе, usus, было еще ново.

Народный языкъ или разговорная рѣчь тѣмъ не менѣе неудержино входили въ языкъ литературный, и въ первой половинъ столётія уже явно обозначились двё отдёльныя книжныя области: церковная и "гражданская"; въ первой крѣпче держались книжныя славянскія преданія (сохраняющіяся въ ней донынь), во второй-отврывалось обширное поле развитія литературнаго языка на чисто-народной основѣ. На первое время законодатели съ трудомъ допускали народную рѣчь-не потому, чтобы имъ мѣшало въ этомъ ихъ новое образование, а именно потому, что были слишкомъ сильны предания старой книжности, не допускавшей въ книгу народнаго языка. Въ дъйствительности умственная жизнь, возбуждепная реформой, имъла глубоко-народную тенденцію, и вслёдствіе того заслуга введенія въ книгу народнаго языка принадлежала именно реформѣ: за народный языкъ было новое направленіе, за церковный-старое. На самыхъ первыхъ порахъ литературы XVIII въка народный языкъ все больше и больше изгоняеть славянщину, и уже вскорь сами теоретики прямо заявляють о его литературныхъ правахъ. Въ грамматикъ Ададурова (1731) говорится, что "ныев всявій славянизмъ, особливо въ склоненіяхъ, изгоняется изъ русскаго языка". Тредьяковскій, издавая въ то же время знаменитую "Взду въ островъ любви", пишетъ (1730), что "оную не славянскимъ языкомъ перевелъ, но почти самымъ простымъ русскимъ словомъ, т.-е. ваковымъ мы межъ собою говоримъ". и причиной этого было то, что "язывъ славянскій,-по его словамъ,-нынѣ жестовъ моимъ ушамъ слышится, хотя прежде сего не только я имъ писывалъ, но разговаривалъ со всёми". Въ "Разговоръ объ ортографін", разсуждая о новой гражданской печати, Тредьявовскій замѣчаеть, что "писать такъ надлежить, какъ звонь требуеть". Сумароковъ "общее употребление за уставъ себѣ почитаетъ". Извѣстно, какое вліяніе оказала народная поэзія на новую форму стиха: объясняя замёну стараго силлабическаго размёра тоническимъ стихосложеніемъ, Тредьявовскій указываеть прямо (1734), что "всю силу сего новаго стихотворенія взяль изъ самыхъ внутренностей свойства, нашему стиху приличнаго, и буде желають знать, то мнѣ надлежить отъявить, что поэзія нашего простого народа въ сему меня привела". Онъ восхваляетъ "сладчайшее, пріятнѣйшее и правильнъйшее разнообразныхъ ся стопъ, нежели греческихъ и латинскихъ, раденіе", и замѣчаетъ опять, что свое новое стихосложеніе "занялъ

у самой нашей природной, наидревнёйшей оныхъ простыхъ людей поэзіи" 1). Эти примёры достаточно указывають, при всей неясности положенія языка, при всёхъ колебаніяхъ книжныхъ законодателей, что народный языкъ оказывалъ неодолимое вліяніе, и именно въ силу новаго горизонта понятій, собиравшихся въ литературѣ. Ломоносовъ, хотя и не рѣшилъ теоретически вопроса объ отношеніяхъ церковнаго и народнаго языка, посвящаеть, однако, послѣднему большое внимание и находить въ немъ главный матеріалъ для будущаго развитія внижнаго языка. Едвали не первый онъ указываеть на "діа. лекты" русскаго языка, которыхъ находитъ три: московский, свверный или поморскій, и украинскій или малороссійскій. Видимо, онъ ниветь мысль объ ихъ историческомъ правё, и въ своей грамматикъ даеть мёсто многимъ провинціализмамъ. Его соперникъ, Сумароковъ, укоряеть его даже, что въ своей грамматикъ Ломоносовъ "московское нарвчіе въ холмогорское превратилъ" и тъ́мъ ввелъ въ нее много порчи языка; но въ действительности Ломоносовъ отдавалъ предпочтение московскому нарѣчію: "московское нарѣчіе не токмо для важности столичнаго города, но и для своей отмённой красоты прочимъ справедливо предпочитается"; въ другомъ мѣстѣ онъ замѣчаеть, что "московский діалекть главный и при дворѣ и дворянствѣ употребительный". На основании грамматики и другихъ трудовъ Ломоносова, историкъ его филологической дбятельности замбчаетъ, что "заниствуя формы изъ другихъ нарёчій, Ломоносовъ хотёлъ только показать, что нарёчіе московское не есть норма русскаго языка, что въ образования его должны принять участие и другие мъстные диалевты, подчиняясь въ спорныхъ вопросахъ авторитету, равно для всёхъ обязательному, языка церковно-славянскаго" 2). Надо прибавить только, что это было у Ломоносова едвали опредбленной мыслью, а скорве инстинктомъ и догадкой.

Мы говорили выше, съ какими крайнимъ недовъріемъ принимались тогда всякія попытки критическаго отношенія къ старинъ не только ближайшихъ, но и Рюрикова въка. Опасливость была доведена до послъдниго предъла; она свидътельствовала прежде всего о непривычкъ къ научной критикъ, но вмъстъ указывала и другое, именно, что авторитетъ старины вовсе не былъ потрясенъ въ умахъ до той степени, какъ объ этомъ говорятъ. Напротивъ, затрогивать старину было не безопасно, и какъ съ одной стороны Тредьяковскій считаетъ нужными большія оговорки и извиненія, чтобы говорить о "подлыхъ" пъсняхъ и ихъ изыкъ въ виду важности церковно-сла-

<sup>3</sup>) Вудиловичъ, тамъ же, стр. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Будиловичъ, тамъ же, стр. 91 и слёд.; Исторія Акад. Паукъ, т. II, стр. 49 и слёд.

вянскаго языка, такъ онъ съ великою осторожностью приступаетъ къ вопросу "объ ортографіи россійской", гдѣ разсказываетъ исторію славянской азбуки и разныхъ ен перемѣнъ. Собираясь печатать эту книжку, онъ обращается съ спеціальнымъ прошеніемъ къ тогдашнему президенту академін, гр. Разумовскому (1747), "увѣряя, — пишетъ онъ, — подъ лишеніемъ чести и живота, что въ сей моей книжкѣ нѣтъ никакихъ противностей православной вѣрѣ, самодержицѣ, отечеству, добронравію; также нѣтъ въ ней никакихъ обидныхъ словъ и изображеній ни тайныхъ, ни явныхъ никому" <sup>1</sup>).

Такимъ образомъ у насъ только въ первой половинѣ XVIII-го вѣка поднимался тотъ основной вопросъ литературы, вопросъ объ ея орудіи, который въ западныхъ литературахъ былъ рѣшенъ гораздо раньше: у итальянцевъ въ XIV вѣкѣ съ Дантомъ, Петраркой и Боккачіо; у англичанъ въ XVI вѣкѣ; у нѣмцевъ тогда же, съ Лютеромъ; у французовъ въ XV — XVI-мъ, съ литературой Возрожденія. Въ новыхъ славянскихъ литературахъ (за исключеніемъ польской) этотъ вопросъ усердно, и часто съ большими трудностями разработывался съ конца прошлаго и даже въ XIX столѣтіи...

Заботы объ усовершенствования языка уже вскоръ послъ основанія Академіи наукъ выразились практическими предпріятіями. Въ 1735 году при Академіи основано было особое общество, цёлью котораго было стараться "о возможномъ дополнения российскаго языка, о его чистотъ, красотъ и желаемомъ потомъ совершенствъ"; имълось въ виду представить не только переводы "степенныхъ" авторовъ, но и исправную граммативу, "согласную мудрыхъ употреблению", словарь, реторику и стихотворную науку: "изъ основательныя грамматики и врасныя реторики, -- говориль Тредьяковскій, ---не трудно произойти восхищающему умъ и сердце слову пінтическому". Особенною заботой былъ уже тогда "дивціонарій полный и довольный". Первое засъдание этого собрания происходило въ мартъ 1735 года, и главными членами его были: Тредьяковскій, Ададуровъ и "ректоръ нѣмецкаго языка" Швановичъ; академическимъ переводчикамъ предписано было собираться еженедёльно для исправленія переводовъ. Но о дѣятельности этого общества извѣстно очень мало, и въ 1743 г. оно было уже закрыто. Современники называли его "Россійскимъ собраніемъ", а Татищевъ именуетъ его даже "Россійской академіей" и замѣчаетъ, что она учреждена была "на томъ основаніи, какъ во Франціи" и подчинена была президенту Академіи

1) Исторія Акад. Наукъ, т. Ш. стр. 121.

наукъ. Впослёдствіи митрополить Евгеній объясняль закрытіе собранія немногимъ числомъ способныхъ сочленовъ и "неостепененіемъ самой словесности и языка нашего", что и было вёроятно <sup>1</sup>). Вопросъ былъ еще непосиленъ.

Вторымъ предпріятіемъ подобнаго рода, имѣвшимъ цѣлью усовершенствование языка, былъ такъ-называемый "Переводческий департаментъ" или "Коммиссія для переводовъ", основанная въ 1768. Потребность въ переводахъ чувствовалахъ съ двухъ сторонъ: желали. усвоить русской литературь знаменитыя произведенія европейскихъ писателей и вмъстъ усовершенствовать на этомъ трудъ самый русскій языкъ. Въ тѣ годы императрица Екатерина исполнена была либеральными намфреніями и, заинтересованная этимъ дёломъ, назначила изъ собственныхъ денегъ 5,000 рублей "въ пользу общества"; завѣдываніе дѣломъ было поручено Козицкому, гр. В. Г. Орлову и гр. А. П. Шувалову. Новое общество взялось за трудъ довольно ревностно и между прочимъ придавало особенную цёну переводамъ греческихъ и римскихъ писателей; но на первый разъ опо выбрало для перевода: "Разсуждение короля прусскаго о причинахъ установленія и уничтоженія законовъ"; "Кандида", Вольтера; "Персидскія письма", Монтескьё; нёсколько жизнеописаній изъ Плутарха, нъсколько статей изъ "Энциклопедіи", словарь французской академін, для перевода котораго образовалось цёлое общество, и т. д. Впослёдствін Коммиссія для переводовь подверглась нареканіямь за лёнивое отношеніе въ дёлу и употребленіе денегъ не на то, на что онъ были назначены; она была закрыта въ 1783, при основани Россійской академін. Тёмъ не менёе въ результатё ся трудовъ оказалось значительное количество изданій, между которыми были, напр., переводы изъ Гомера, Платона, Тацита, Циперона, Юлія Цезаря, Овидія, Виргилія, Іосифа Флавія; далбе, изъ Тасса, Локка, Геллерта, Вольтера, Корнеля, Робертсона ("Исторія Карла V"), Ахенваля ("Начертаніе исторіи новъйщихъ европейскихъ державъ"), путешествія Палласа и Гиелина, статьи изъ Бюшинговой географія, вножество статей изъ французской "Энциклопедіи" и т. д. <sup>9</sup>).

Далће, въ 1771 году съ подобными цёлями основано было новое общество, "Вольное россійское собраніе" при московскомъ университетв. Цёлью было опять "исправленіе и обогащеніе россійскаго языка, чрезъ изданіе полезныхъ, а особливо къ наставленію юношества потребныхъ, сочиненій и переводовъ, стихами и прозою"; пер-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Пекарскій, Исторія Акад. Наукъ, т. П., стр. 50—51; Исторія Росс. Акад. т. І, стр. 5—6; Кунакъ, Сборникъ матеріаловъ для исторіи Академіи наукъ въ XVIII въкъ. Свб. 1865, ч. І.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исторія Росс. Акад., т. І, стр. 6-9.

вымъ трудомъ, которымъ хотѣли заняться, было опять "сочиненіе правильнаго россійскаго словаря по азбукъ"; наконецъ, общество ставило себѣ и болѣе серьезныя историко-литературныя задачи. "Столь общирное владение российское, - говорится въ "Объявлении любителямъ россійскаго языка", - состоящее изъ разныхъ народовъ и въ разныхъ клинатахъ, ножетъ любопытство трудящихся членовъ довольно снабдить р'вдении и достойными прим'вчанія вещьми. Публичныя и приватныя книгь и писемъ хранилища, содержащія въ себѣ достопамятныя предковъ россійскихъ дѣла, глубокою древно. стію закрытыя, могуть такимъ образомъ отворены быть и издаваемы въ свѣтъ для удовольствія общенароднаго и для приведенія въ совершенство россійскія со временемъ исторіи". Общество имѣло свое изданіе 1) и закрылось въ 1783 году при основанія Россійской академін, куда и зачислены были его главные члены. Труды Вольнаго собранія очень цёнились въ свое время и считались такимъ же важнымъ матеріаломъ при составленіи академическаго словаря, какъ сочивенія Ломоносова<sup>2</sup>).

Главнымъ изданіемъ Вольнаго россійскаго собранія былъ Церковный Словарь протоіерея Петра Алексбева.

Петръ Алексбевичъ Алексбевъ (1727 - 1801), сынъ пономаря, быль однимь изъ замфчательнёйшихъ духовныхъ писателей прошлаго вѣка. Онъ учился въ славяно-латинской академіи въ Мбсквѣ, началь затымь церковное служение при Архангельскомъ, потомъ при Успенскомъ соборѣ; наконецъ, былъ протојереемъ Архангельскаго собора и вместе катихизаторомъ или преподавателемъ закона Божія въ московскомъ университетѣ. Извѣстнѣйшій изъ трудовъ его есть "Церковный словарь", о которомъ скажемъ далѣе, потомъ "Исторія греко-россійской церкви", оставшаяся въ рукописи, такъ же какъ "Словарь еретиковъ и раскольниковъ"; далбе, изданіе знаменитаго "Православнаго Исповъданія" Петра Могилы съ новыми объясненіями и проч. Онъ усердно занимался русскими древностями, былъ въ сношеніяхъ съ учеными людьми своего времени, былъ членомъ Вольнаго собранія и Россійской авадеміи. Алексбевъ, будучи ученымъ, . NOГЪ бы назваться и замъчательнымъ общественнымъ дъятелемъ своего времени: онъ не оставался чуждъ вопросамъ жизни, хотя по условіямъ положенія эта сторона его мибній не могла быть высказываема открыто. Дело въ томъ, что Петръ Алексеевъ вмешался тогда въ старую, хотя скрытую распрю нежду чернымъ и бѣлымъ духовенствомъ. Онъ былъ ръшительнымъ противникомъ исключитель-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Опыть трудовь Вольнаго россійскаго собранія. 6 частей, М. 1774-1788.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исторія Росс. Акад., т. І, стр. 9 — 11; Біограф. Словарь московскихъ профессоровъ, 1855, статья о Барсовѣ.

наго права монашества на высшія духовныя должности, не только считалъ возможнымъ для священника получить санъ епископа, не поступая въ монахи, но утверждаль (ссылаясь на несомнённые факты въ исторіи первыхъ въковъ христіанской церкви), что еписконство вообще должно принадлежать былому духовенству, потому что звание монаха, по самому его существу, несовмѣстно съ мірскими почестями и властью. Понятно, что при тогдашнихъ условіяхъ, т.-е. при полной безгласности общества въ его внутреннихъ интересахъ, и когда притомъ именно монахи стояли во главѣ духовнаго управленія, Алексъевъ не могъ и думать открыто высказывать подобныя мизнія: на дѣлѣ, различіе взглядовъ сводилось въ мелкимъ столвновеніямъ, которыя кончались кляузными придирками и притесненіями со стороны епархіальной власти, а теоретическая и историческая защита инъній ограничивалась частной перепиской и рукописными статьями, всплывающими на свътъ божій только теперь, лътъ черезъ сто<sup>1</sup>). Всябдствіе этого различія во взглядахъ, Петръ Алексбевъ нашелъ завищаго врага въ своемъ ближайщемъ начальствъ - митрополить Платонъ, отъ преслъдований котораго спасали его только дружеския отношенія съ священникомъ Памфиловымъ, духовникомъ императрицы, непріятеленъ митр. Платона, и съ Потемкинымъ. Ученость Алексвева была старомодная; онъ былъ большой начетчикъ въ церковной литературѣ и русской старинѣ, но любопытно встрѣтить, что тогдашняя европейская литература коснулась и его. Объясняя, напр., что обычай избидать епископовъ изъ сделы монашества есть явленіе позднъйшее, онъ иронически совътуеть о причинахъ, вызвавшихъ этоть обычай, справиться въ книгъ Монтескьё: "О великости и упадкъ римлянъ"<sup>2</sup>).

Важнѣйшимъ трудомъ Алексъ́ева и важнѣйшимъ изданіемъ Вольнаго собранія при московскомъ университеть былъ Церковный Словарь, изданный въ 1770-хъ годахъ <sup>3</sup>). Трудъ Алексъ́ева не есть сло-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Таково, напримъръ: "Разсуждение на вопросъ: можно ли достойному священнику, миновавъ монашество, произведену бить во епископа", протойерея Петра Алексъева, въ Чтен. моск. Общества истории и древностей, 1867, кн. III. Другие материалы для биографии Алексъева были изданы въ "Русскомъ Архивъ" г. Бартенева.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подробная біографія Алексвева и обзоръ его сочиненій въ "Исторіи Росс. академін", І, стр. 280—343, 424—427.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Воть полное его заглавіе: "Церковный Словарь, нли истолкованіе реченій славенскихь древнихь, такожь иноявычныхь, безь перевода положенныхь въ священномъ писаніи и другихъ церковныхъ книгахъ, сочиненный московскаго Архангельскаго собора протоіереемъ и московской духовной консисторіи членомъ Петромъ Алексіевымъ, разсматриванный Вольнымъ россійскимъ собраніемъ при императорскомъ московскомъ университетѣ, и изданный по одобренію святѣйшаго правительствующаго синода конторы. Печатанъ при императорскомъ московскомъ университетѣ.

варь въ обывновенномъ значении слова. Цёлью составителя была не столько филологія, сколько объяснительное пособіе для чтенія церковныхъ книгъ: радомъ съ простымъ сдоварнымъ объясненіемъ мало понятныхъ церковныхъ словъ и формъ, здѣсь находится много объясненій историческихъ, археологическихъ, литературныхъ, по разнымъ предметамъ церковнаго вёроученія, исторіи, богослужебныхъ обрядовъ, церковныхъ обычаевъ и т. п. Алексвевъ первоначально составлялъ свою книгу по собственной любознательности, потомъ нашель, что она можеть быть полезнымь руководствомь для его университетскихъ слушателей и вообще для любителей церковнаго чтенія. Пріемъ книги въ Вольномъ собраніи видимо поощрилъ его, и за первой книгой вскор' посл'довали дополнение и продолжение, увеличившія объемъ ея втрое. Источники, которыми пользовался Алексвевъ, были очень разнообразны: во-первыхъ, книги библейскія и церковныя, затёмъ писатели классическіе, византійцы, западные ученые XVII-го вѣка (нѣмецкій ученый Кирхерь, французскій элленисть Гоарь, англійскій богословь Лайтфуть, голландскій филологь Меурсіусь, итальянскій историкъ Бароніо); наконеця, старая и современная Алексвеву русская литература. Въ нашей старинв онъ знаеть не только печатныя вниги, но и рукописи; послъднія -- по синодальной библіотекѣ, описаніемъ которой онъ занимался: такъ онъ ссылался на рукописную лётопись, Палею, Пчелу и т. п.; онъ пользовался старыми азбуковниками, словарями Берынды, Өедора Поликарпова, изъ которыхъ бралъ иногда готовыя объясненія, дополняя ихъ новыми подробностями. По библейской археологіи онъ вносиль въ свою книгу толкованія евроцейскихъ церковныхъ ученыхъ, приводилъ реальныя объясненія древняго быта; въ толкованіи церковныхъ словъ онъ обращается нерѣдко къ "простому" языку, приводить подробности изъ народнаго быта и поверій. Относительно самаго языка онъ стоитъ на общепринятой тогда точкъ зрънія, т.-е. имъеть смутное представление объ отношенияхъ церковно-славянскаго и русскаго языка, считаеть ихъ почти тождественными, принимая между ними только разницу тона и слога: язывъ церковный есть только древній языкъ, притомъ выражавшій возвышенные предметы; языкъ русскій есть простор'ячіе, занятое обыденными и низкими предметами; средство для усовершенствованія просторвчія заключается

<sup>1773</sup> года", 8°, 24 неперемѣчен. стр. посвященія императрицѣ Екатеринѣ и предисловія, и 396 стр. Въ 1776 вышло "Дополненіе въ Церковному Словарю", изданное на этотъ разъ по одобренію архіепископа Платона (6 неперемѣчен. и 324 стр.). Въ 1779 вышло "Продолженіе Церковнаго Словаря", опять по одобренію архіепископа Платона (299 стр.) Второе изданіе Словаря, 3 части, Спб. 1794; 3-е изд., 5 частей, М. и Спб. 1815—1818; 4-е изд., вновь дополненное, Спб. 5 частей, 1817—1819.

въ усвоенін достоинствъ церковнаго языка. Въ предисловіи къ первому изданію Словаря, гдъ Вольное собраніе объясняеть значеніе труда Алексвева, указывается на нынвшнее "обще воспріятое отъ ученыхъ людей стараніе о чистотѣ россійскаго слога, и почтенной древности изъ подспуда на свёть произведеніе"; указывается далёе безпримърная врасота слога въ старыхъ, переведенныхъ съ греческаго, нашихъ внигахъ и "способность славянскаго языка ко изъясненію краткими словами великихъ мыслей, чего на другихъ евроцейскихъ языкахъ безъ пространнаго описанія выразить не можно"; и затёмъ говорится: "итакъ, кромё собственной высшаго рода пользы, какую истинный христіанинъ получають отъ прилежнаго чтенія и подражанія книгъ церковныхъ, въ разсужденія общества (польза изученія церковнаго языка) есть та, что любезное наше отечество въ скоромъ времени увидитъ на своемъ коренномъ языкъ достойныхъ витіевъ, стихотворцевъ и исторіи писателей, кои оставя иноязычные для насъ не знакомые выговоры, собственную красоту россійскаго слога исважающіе, и при частой перемёнё въ осязательному упадку его навловяющіе, россійскимъ чистымъ словомъ прославать громкія двла нынъшняго знаменитаго въка".

Трудъ Алексвева впослёдствін быль въ числё важнёйшихъ матеріаловъ, послужившихъ для словаря Россійской академіи.

Въ 1783 было наконецъ основано учреждение, завершившее прежнія попытки соединенія ученыхъ силъ для изученія и усовершенствованія языка. Это была извёстная Россійская академія, которая смёнила упомянутый выше Переводческій департаменть, приняла въ себя главныхъ лицъ московскаго Вольнаго собранія и собрала вновь вругъ дёятелей, ученыхъ и писателей, для работь по русскому языку и словесности. Россійская академія имбеть въ исторіи нашей литературы репутацію довольно неопредёленную: во времена императора Александра и Николая, времена Карамзина, Жуковскаго и Пушкина, эта Академія, сдёлавшись гиёздомъ литературнаго старовёрства, играла столь странную роль въ нашей литературной жизни, что имя ея стало наконецъ посмѣшищемъ и синонимомъ самаго узваго и притомъ въ сущности невёжественнаго буквойдства и вражды ко всёмъ лучшимъ стреиленіямъ литературы, во всёмъ успѣхамъ языва. Съ этимъ преданіемъ память о Россійской академіи перешла къ новымъ поколѣніямъ, и это преданіе распространилось на всю исторію этого учрежденія съ самаго его основанія. Какъ ни было желательно особое учено-литературное учреждение, посвященное спеціально интересамъ русской литературы и языка, никто не подумалъ сожалѣть о Россійской академіи, когда она была забрыта въ 1841 году, и взаићиъ ся основано отдѣленіе русскаго языка и словесности въ Ака-12

нст. этногр.

лемін наукъ. Сама Россійская академія представлялась тогда учрежденіемъ, неспособнымъ возродиться въ чему-нибудь живому; это былъ просто старый хламъ, который надо было убрать. Это обстоятельство и ибщало долго исторической оценке этого учреждения въ те первые годы его существованія, когда Россійская академія при всей тогдашней слабости научнаго знанія сослужила полезную службу русскому языку и литературѣ. Историческое обозрѣніе ся трудовъ сдѣдано теперь г. Сухомлиновымъ: въ его общирномъ сочинении собрано множество данныхъ о литературной деятельности и біографіи лицъ, приналлежавшихъ въ Россійской академіи. Иные думають даже, что слишкомъ много; въ дъйствительности, не мало изъ собранныхъ подробностей слишкомъ мелочны (напр., повторенія въ тексть "Исторіи" оффиціальныхъ бумагъ, рёчей, черновыхъ переводовъ и т. п., которымъ могло бы быть мъсто развъ въ приложеніяхъ); издагаемая ученая исторія часто не имбеть ни какого отношенія собственно къ Россійской академіи (и, напр., относится только въ Академіи наувъ), такъ что вообще эта книга, при ея большомъ объемъ, не совсъмъ отвѣчаетъ правиламъ исторической перспективы.

Мы не будемъ входить въ подробности объ основании Россійской академін. Действующимъ лицомъ при этомъ была особенно внягиня Е. Р. Дашкова (1743-1810), которая затёмъ стала президентомъ какъ ел, такъ и Академіи наукъ, до 1796 года, именно до воцареніи императора Павла: онъ, какъ извѣстно, терпѣть не могъ кн. Дашковой, удалиль ее оть всёхь ся должностей и сослаль въ деревню. По уставу Россійская акаденія имбла цблью своихъ трудовъ очищеніе (или даже "вычищеніе") и обогащеніе русскаго языка, и для этого должна была составить русскую грамматику, словарь, реторику и правила стихотворства. Лепехинъ, который былъ непремённымъ секретаремъ Академіи въ первый періодъ ся существованія, опредѣляль ея задачи такими словами: "ей предлежало возвеличить россійское слово, собрать оное въ единый составъ, показать его пространство, обиліе и врасоту, постановить ему непредожныя правила, явить враткость и знаменательность его изреченій, и изыскать мубочайшую ею древность". Это былъ трудъ большого общественнаго значенія, вакъ вопросъ литературнаго языка всегда имветь большую важность въ первые періоды установленія литературы. Княгиня Дашкова желала указать и другую цёль существованія Академін-грубую лесть императрицѣ Екатеринѣ. Академическій историкъ дѣлаетъ весьма удачное сравнение между рёчью Тредьяковскаго при открытия "Россійскаго собранія" (1735), гдѣ онъ говорить о доблестяхъ Анны Іоанновны, и "докладомъ" книгини Дашковой, по которому рёшено было основание Академии. Именно, Тредьяковский говориль: "По-истинъ

дъйствія и добродътели увънчанныя сея героини (Анны Іоанновны) толь велики, какъ всему земному кругу извёстно, что ни самый совершенно исполненный языкъ рёчей въ себё равныхъ, дабы описать оныя, найти не можеть. И сего-то ради нынѣ должность сія вамъ вручается, чтобъ, поскольку возможно, въ совершенство приводить намъ языкъ и чрезъ то-бъ имъть хотя малое средство къ прославленію дёль и добродётелей государыни нашея". Княгиня Дашкова въ своемъ докладъ пишетъ: "никогда не были столько нужны для другихъ народовъ обогащение и чистота языка, сколько стали оныя необходимы для насъ. Намъ нужны новыя слова, вразумительное и сильное оныхъ употребление для изображения всёмъ и каждому чувствованій благодарности за монаршія благодбянія, толико же досель невъдомыя, сколь неисчетныя; для начертанія оныхъ на въчныя времена съ тою же силою, какъ онъ въ сердцахъ нашихъ, и съ тою красотою, какъ ощущаемы въ счастливой въкъ вторыя Екатерины" 1).

Личный составъ Академіи былъ опредёленъ въ 60 человёкъ. Онъ наполненъ былъ, хотя не вдругъ, извёстнёйшими учеными и писателями того времени, членами Академіи наукъ, московскими профессорами изъ членовъ Вольнаго собранія, наконецъ значительнымъ числомъ духовныхъ лицъ: изъ послёднихъ укажемъ въ особенности Дажаскина-Руднева и протојерея Алексћева; было не мало важныхъ архіереевъ, которые, кромъ соображеній іерархическихъ, были, вѣроятно, избираемы и въ качествъ, такъ сказать, практическихъ представителей церковнаго языка.-Ученыхъ филологовъ въ то время не существовало, какъ не было еще и самой науки: являлась только любознательность къ вопросамъ языка и заботы о внёшней литературной обработкъ стиля; и трудность исполнения задачъ, намъченныхъ себъ Россійской академіей, увеличивалась тёмъ, что рёшать эти задачи приходилось людямъ, которые вовсе и не готовились къ ихъ решению. Темъ не менее работы Академии за это первое время должны занять почетное мёсто въ исторіи изслёдованій нашего языка. Передъ тёмъ дёло остановилось на трудахъ Ломоносова; Россійская академія достойнымъ образомъ продолжала его работу; можно сказать, заведшила сс. Какъ мы видёли, во времена Ломоносова вопросъ объ отношения церковнаго и народнаго языка не быль рёшенъ: Ломоносовъ старался сохранить въ внижномъ язывѣ большое участіе церковнаго элемента, какъ историческую связь съ прошлымъ, какъ обширный запасъ средствъ выражения для высокаго слога, какъ прекрасный образецъ для дальнёйшихъ образованій въ языкѣ; виёстѣ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія Росс. Акад., т. І, стр. 13-14.

съ тъмъ, хотя понизивъ чиномъ (т.-е. отводя въ средній и низвій штиль), онъ давалъ въ книгъ мъсто живой народной ръчи, --- и цълый литературный язывъ являлся въ видё средняго термина между этими ивумя стихіями. Весь XVIII вѣкъ прошелъ въ безусловномъ теоретическомъ признаніи церковнаго языка, какъ главной, возвышеннъйшей части языка литературнаго, хотя на практикъ живой языкъ все больше завоевываль себѣ мѣста въ книгѣ, пока наконецъ Карамзинъ заявилъ, что надо писать такъ, какъ говорять, хотя прибавлялъ, что и говорить надо такъ, какъ пишутъ. Шишковъ довелъ пропаганду церковнаго языка до тридцатых тодовъ нашего столётія, но Россійскую академію довель до каррикатуры, гдё русскую литературу представляли наконецъ Б. Өедоровъ и знаменитый Красовскій... Но при всемъ признаніи авторитета церковнаго языка, XVIII-й въкъ чувствовалъ наплывъ народной стихіи, преданіе видимо нарушалось, и наконецъ вопросъ требовалъ ръшенія; а для этого прежде всего необходимо было выяснить самый составъ тёхъ элементовъ языка, о которыхъ шла ричь, т.-е. опредиливши грамматику (гдё чисто церковныя формы были уже устранены самымъ употребленіемъ), собрать лексическій матеріаль языва цервовнаго н русскаго съ его книжнымъ и разговорнымъ употребленіемъ. Такъ и поступила Академія. "Словарь Академін Россійской", въ силу преданія, не былъ словарь русскаю языка, какъ мы теперь его понимаемъ, а словарь языка церковно-славянскаго и русскаго; но онъ даль матеріаль и вибств толчекь вь окончательному разрёшенію вопроса. Изъ церковнаго языка, для цёлей книжной русской рёчи, явно отпадалъ большой процентъ; съ другой стороны, явно выросталъ большой проценть чисто русскаго запаса словъ и оборотовъ. Мы увидимъ дальше, что народная стихія силою вещей требовала себъ литературнаго права: она не только все больше входила въ книгу въ видѣ словъ, уже имѣвшихъ право гражданства въ разговорномъ употреблении, но и въ видъ словъ спеціально народныхъ, областныхъ.

Когда составъ Академіи обозначился и сдёланъ былъ первый приступъ къ работё, то оказалось, что людьми, наиболёе или даже единственно способными къ этой работѣ, были не тѣ практическіе представители церковнаго языка, о которыхъ мы сейчасъ упоминали, а ученые академики, которыхъ мы встрёчали на поприщѣ разнообразныхъ изученій Россій и народа. Дѣло Россійской академіи оказалось въ рукахъ ученыхъ натуралистовъ; главными были — астрономъ и физикъ Румовскій; наши старые знакомцы — натуралисты, физики, математики, астрономы, Лепехинъ, Озерецковскій, Иноходцовъ, Соколовъ, Протасовъ, Котельниковъ, но въ особенности Лепехинъ, этотъ дёлтельный и благородный ученый, котораго Озерецковскій называеть "мужемъ въ честности святымъ" <sup>1</sup>), и который былъ непремённымъ секретаремъ Россійской академіи съ ея основанія до его смерти. Историкъ Академіи не разъ, отмёчаетъ, что участіе натуралистовъ было для дёла очень полезно: они не только расширяли лексическій составъ словаря, обогащая его языкомъ научной терминологія и обихода народной жизни, которую многіе изъ нихъ такъ внимательно наблюдали, но вносили пріемъ точнаго изслёдованія въ вопросы словопроизводства и грамматики, гдѣ прежде господствовалъ обыкновенно чистый произволъ.

Прежде всего надо было составить планъ для работь по словарю; затёмъ должно было слёдовать собираніе словъ и приведеніе ихъ въ порядокъ, наконецъ обработка собраннаго матеріала. Составленіе общаго плана словаря было поручено Румовскому, фонъ-Визину и еще тремъ членамъ. академіи; планъ былъ признанъ удовлетворительнымъ. Затёмъ при распредёлении самой работы на первый разъ образовано было три отдёленія или, какъ ихъ тогда назвали, три "отряда": грамматикальный, объяснительный (опредёление значения словъ, объяснение ихъ синонимами, примерами и т. п.) и издательный. Виослёдствін, открывались новыя стороны дёла, для которыхъ устроивались новые отдёлы. Такъ, въ словарь должны были войти слова изъ области наукъ, художествъ, ремеслъ, а также названія предметовъ естественныхъ, которыя всё "человѣкъ въ понятіи своемъ вивстить не можетъ"; поэтому былъ образованъ особый отдёлъ для объясненія словъ техническихъ. Далёе встрёчались затрудненія при определении корней словъ, причемъ приходилось имёть дёло съ словами или формами, вышедшими изъ употребленія или потерявшими первоначальный смысль; поэтому устроень быль особый отдёль для работь по словопроизводству. Далёе въ числё сообщеній оть постороннихъ лицъ, въ Академію представленъ былъ сборникъ, составленный мајоромъ Челищевымъ и заключавшій въ себѣ областныя слова, которыми могли бы быть замёнены слова иностранныя; для разсмотрвнія этого сборника составлень быль особый отдвль. Для облегченія окончательной обработки словаря и его "изданія набѣло" составленъ былъ новый отдёль изъ 10 членовъ, разсматривавшій окончательно все, что было приготовлено общими трудами академиковъ<sup>2</sup>).

Обратимся въ частностямъ дёла. Академія предположила прежде всего изданіе словаря этимологическаго, т.-е. расположеннаго по корнямъ словъ, въ которымъ присоединялись рядомъ слова производныя.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Дневныя Записки" Лепехина, т. IV, посмертный, стр. 297.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исторія Росс. Акад., т. П, стр. 136—138; изложеніе плана академическихъ работь у Лепехина, -тамъ же, стр. 284 и слёд.

Мы видёли, какъ распредёлены были подробности работы. Главными дъятелями были названные выше ученые, вступившіе въ составъ Россійской академін изъ Авадемін наукъ. Кромѣ лицъ, которыхъ біографія намъ уже извёстна, слёдуеть упомянуть объ одномъ ученомъ, который положилъ особенные труды на предпріятія Россійской академія и вообще имёль большое имя въ нашей наукъ прошлаго столѣтія. Это былъ Степанъ Як. Румовскій (1734-1812): сынъ священника, онъ учился въ невской семинаріи, потомъ 14 лёть поступиль въ академическій университеть и, по окончаніи тамъ курса, посланъ былъ (1754) за граннцу, гдё работалъ два года въ Берлинъ подъ руководствомъ Леонарда Эйлера <sup>1</sup>). Вернувшись въ Россию, онъ началь свою дёятельность въ Академіи наукъ и, кромё спеціальныхъ трудовъ по астрономіи, физикъ, метеорологіи въ академиче. скихъ изданіяхъ, не мало работалъ по предметамъ естествознанія въ изданіяхъ популярныхъ. Въ 1761 году Румовскій сдёлалъ путешествіе въ Сибирь, и въ Селенгинскъ производилъ наблюденія надъ прохожденіемъ Венеры черезъ солнце; въ другой разъ вздилъ съ подобною цёлью въ Колу, въ 1769. Наконецъ, онъ пріобрёлъ большую извёстность въ тогдашней литературё переводомъ Тацита<sup>2</sup>). Упомянемъ, наконецъ, что Румовскій долго зав'ядывалъ такъ-называемымъ географическимъ департаментомъ, и большой научной заслугой его считается издание географическихъ положений (1786). Въ 1803 году Румовскій назначенъ былъ попечителенъ казанскаго учебнаго округа и былъ также членомъ главнаго правленія училищъ <sup>3</sup>).

Переводъ Тацита, сдёланный астрономомъ и считавшійся влассическимъ, даетъ новый примёръ той многосторонности занятій и интересовъ, какая нерёдко отличала ученыхъ XVIII вёка, въ томъ числё и нашихъ. Они неизмённо проходили влассическую шволу и надолго сохраняли ея преданія, чего именно въ наше время искусственно усиленнаго влассицизма и не бываетъ. Многосторонность была кстати для той дёятельности, которая неожиданно отврылась для нашихъ астрономовъ, физиковъ, натуралистовъ и ученыхъ путе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впослѣдствін Румовскій перевель знаменитыя "Lettres à une princesse" своего учителя на русскій языкь: "Письма о разныхъ физическихъ и филозофическихъ матеріяхъ, писанныя къ нѣкоторой нѣмецкой принцессѣ, съ французскаго языка на россійскій переведенныя Степаномъ Румовскимъ", Спб. 1-я часть вишла въ томъ же году, какъ и подлинникъ, именно въ 1768; 2-я и 3-я въ 1772—1774. Въ 1796 году вышло четвертое изданіе этого перевода.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Лѣтопись К. Корнелія Тацита", 4 тома, Сиб. 1806—1809.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) О попечительства Румовскаго въ Казани, не весьма удачномъ, см. обстоятельныя свёдёнія въ книгё Н. Булича: "Изъ первыхъ лётъ Казанскаго университета (1805—1819). Разсказы по архивнымъ документамъ". Казань, 1887.

шественниковъ съ основаніемъ Россійской академіи. Ихъ труды составили главную основу ся д'вятельности и главную ся заслугу.

Это относится всего болёе въ Румовскому, Лепехину, Оверецковскому и Иноходцову.

Румовскій быль уже съ самаго начала одинь изъ главныхъ участнивовъ при составлении перваго плана, по которому Академія предприняла свои работы по словарю. Затёмъ онъ принялъ участіе и въ самой работв, и былъ членомъ отделовъ: объяснительнаго, техническаго, словопроизводнаго, областного, редакціоннаго и общаго, замѣнившаго собою потомъ почти всѣ другіе отдѣлы. Въ частности, онъ взялъ на себя выборъ словъ изъ стараго Новгородскаго летописца, изданнаго тогда Новиковымъ; взялъ на себя одну букву словаря и объяснение словъ, относящихся въ математикѣ и астрономии; разсматриваль съ другими сотрудниками сборникъ Челищева; съ Иноходповымъ и Озерепковскимъ назначенъ былъ въ такъ-называемый издательный отдёль, которому поручена была окончательная обработва словаря. Впослёдствін, когда этимологическій словарь быль оконченъ и изданъ, и имълъ большой успъхъ, Академія предпринлла составление другого словаря уже не въ словопроизводномъ, а въ азбучномъ порядкъ, и Румовскій былъ опять приглашенъ въ этой новой работь. Планъ новаго словаря былъ составленъ имъ и Озерецковскимъ, и онъ былъ членомъ комитета, которому поручено было все веленіе дёла. Впослёдствік, Румовскій названь быль первымь въ числё академиковъ, трудамъ которыхъ Академія обязана составденіемъ и довершеніемъ азбучнаго сдоваря. Изъ протокодовъ Академін видно, что онъ, Румовскій, принималь самое діятельное участіе въ работахъ; любопытно, что у него уже возникала мысль объ исторіи языка <sup>1</sup>).

Не менёе, если еще не больше Румовскаго, трудился въ Академіи Лепехинъ. Этотъ профессоръ натуральной исторіи и докторъ медицины выбранъ былъ непремённымъ секретаремъ Академіи и оставался имъ до конца своей жизни. Собственно по уставу полагалось

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Оставаясь въ нёкоторыхъ отношеніяхъ на общемъ уровнё филологическихъ и литературныхъ понятій того времени, — говоритъ г. Сухомлиновъ, — Румовскій возвышался надъ ними научною основательностью своихъ соображеніи и требованій; онъ созналъ необходимость обращаться къ исторіи язика, приводилъ свидётельства изъ древнихъ и старинныхъ памятинковъ, и для объясненія свойствъ и корней русскаго язика указывалъ на родственные ему славянскіе. Въ литературныхъ сужденіяхъ Румовскаго симпится голосъ человёка мыслящаго, щедро надёленнаго здравымъ смысломъ, и имёстё съ тёмъ проглядываетъ иронія, которая составляетъ одву изъ особенностей его мысли, обнаруживаясь во многомъ, что выходило изъ-подъ его пера отъ задушевной переписки съ друзьями до оффиціальныхъ бумагъ, отправляемыхъ въ различныя вёдомства". Ист. Росс. Акад., П, стр. 185.

два непремённыхъ секретаря, но Лепехинъ не имёлъ помощника и исполнялъ всю работу одинъ. Работа была сложная — веденіе всего распорядка академическихъ занятій и собственные труды по словарю. Лепехинъ принималъ самое дѣятельное участіе въ составленіи словопроизводнаго словаря, и работаль по всёмь главнымь отдёламь предпріятій Академіи: онъ взялъ на себя собраніе словъ по нёскольвимъ буквамъ словаря, объяснялъ "всѣ слова, изъявляющія естественныя произведенія въ отечествѣ нашемъ", также орудія, употребляемыя въ рыбныхъ и звёриныхъ промыслахъ, причемъ воспользовался для научной номенклатуры множествомъ народныхъ названій <sup>1</sup>); онъ представилъ также собраніе и опредѣленіе словъ, вошед. шихъ въ нашъ языкъ изъ языковъ азіатскихъ; въ вопросахъ о происхожденіи словъ, особливо сложныхъ, Лепехинъ, какъ и Румовскій, указываль на родственную связь русскаго языка съ языками славянскими. Издание этимологическаго словаря исполнено было Лепехинымъ и его сотоварищами, Румовскимъ, Иноходцовымъ и Озерецковскимъ. Впослёдствін ему поручено было также и изданіе словаря азбучнаго <sup>2</sup>).

Очень дёятельнымъ работникомъ былъ Озерецковский. Мы упоминали уже объ участи его въ разныхъ трудахъ по словарю: онъ былъ членомъ отдёловъ объяснительнаго и издательнаго, доставлялъ слова для словаря этимологическаго и азбучнаго, предпринятаго въ 1794 году, опредёлялъ слова, употребляемыя въ русскомъ языкё для названія болёзней; впослёдствіи при новой обработкё академическаго словаря (1814—1815) взялъ на себя собрать слова неизвёстныя, необыкновенныя или мало употребительныя по ботаникѣ и т. д.

Подобнымъ образомъ трудились для словарей другіе натуралисты — Иноходцовъ, Соколовъ, Котельниковъ, Протасовъ, которые также были членами Россійской академіи. Такъ математикъ Сем. Кир. Котельниковъ (1723 — 1806) объяснялъ слова, относящіяся къ опредёленію мёры, вёса и денегъ; Алексёй Прот. Протасовъ, медикъ и анатомъ (1724—1796), опредёлялъ "слова, до тёлоразъятія касающіяся и употребляемыя въ книгопечатняхъ", также слова, относящіяся къ болёзнямъ; Никита Петр. Соколовъ, названный нами раньше, участвовалъ въ работахъ техническаго отдёла и взядъ на себя объясненіе словъ по химіи и фармаціи. Выше мы упоминали нѣсколько разъ о трудахъ Иноходцова: онъ былъ вообще однимъ изъ главныхъ дёйствующихъ лицъ въ Россійской академіи, куда избранъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Историкъ Россійской академіи взяль на себя трудъ выбрать изъ "Дневныхъ Записокъ" Лепехина длинный списокъ словъ, относящихся къ номенклатурё растеній в животныхъ. Т. П. стр. 483—514.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исторія Росс. Академін, т. П., стр. 280-293.

былъ въ 1785 году "по извѣстному его знанію россійскаго слова", н много работалъ по обоимъ словарямъ Академіи и въ частности объяснялъ слова, относнщіяся до математики. Далёе, въ работахъ Академіи принимали участіе многіе другіе ученые и писатели, между которыми особенно должно назвать Болтина.

Въ работахъ Россійской академіи Болтинъ принялъ очень дѣятельное участіе (въ 1784-91 годахъ). Онъ былъ членомъ главнаго редакціоннаго комитета, дававшаго окончательную обработку всему собранному матеріалу, и одинъ изъ первыхъ получилъ за свои труды золотую медаль отъ Академін. Его мийнія очень цинлись, потому что действительно въ среде академиковъ онъ былъ одинъ изъ лучшихъ (конечно, эмпирическихъ) знатоковъ русскаго языка, стараго книжнаго и народнаго. Очень любопытнымъ и самымъ важнымъ по Россійской авадеміи трудомъ Болтина были его замѣчанія на первоначальный планъ академическаго словаря (составленный безъ его участія). Замѣчанія Болтина видимо произвели впечатлѣніе на академиковъ: онѣ были новы и сильны, разборъ ихъ занялъ нѣсколько засъданій, въ которыхъ академики не разъ мёняли свои рѣшеніяи въ концъ концовъ во многомъ согласились съ Болтинымъ. Проскотрѣвъ его замѣчанія. можно видѣть, что его вмѣшательство очень расширидо первоначальный планъ: составленный сначала въ тесномъ книжническомъ духѣ, планъ долженъ былъ раздвинуть свои рамки и дать больше мъста языку жизни и народному элементу<sup>1</sup>). Академическіе отчеты при словарѣ отмѣчають "полезные совѣты", которые Болтинъ подавалъ своими "примтчаніями": упоминають, что онъ сообщиль "выписанныя имъ въ великомъ числѣ слова изъ многихъ книгъ славянскихъ, яко плодъ долговременныхъ трудовъ своихъ".

Припомнимъ еще профессора Десницкаго, избраннаго въ Академію при самомъ началѣ: въ работахъ по словарю онъ взялъ на себя выборъ словъ изъ древнихъ памятниковъ, напримѣръ, изъ Судебника Алексѣя Михайловича, "Устава" Ивана Васильевича и Русской Правды.

Въ собирании и объяснении словъ участвовали, далёе, авторитетные писатели: Державинъ, фонъ-Визинъ, Княжнинъ, Богдановичъ (сообщившій, между прочимъ, сдёланное имъ собраніе народныхъ словъ и поговорокъ), историкъ кн. Щербатовъ, Янковичъ де-Миріево, гр. А. И. Мусинъ-Пушкинъ (сообщившій "изъясненія на нѣкоторыя древнія слова"), Ив. Сем. Захаровъ (сообщившій "нѣкоторыя слова, плотниками и каменьщиками употребляемыя" и "нѣкоторыя во псовой охотѣ извѣстныя"). Далѣе, въ трудахъ Академіи участвовали вы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. въ Ист. Росс. Акад., V, стр. 277 н слёд.

совопоставленныя духовныя лица: митрополить новгородскій Гавріиль, архіепископы псковскій Иннокентій, екатеринославскій Амвросій, епископы воронежскій Иннокентій, орловскій Аполлосъ, нижегородскій Павель; нёсколько ученыхъ ісреевъ: Ив. Ив. Памфиловъ, Іоаннъ Красовскій, Вас. Григорьевъ, Вас. Данковъ, Савва Исаевъ и др. Объ участія высокопоставленнаго духовенства отчеты, пом'ящавшіеся при словарѣ, выражаются такъ: "рачительно удостоивалъ своими посѣщеніями академическія собранія", "на нёкоторыя сумнительныя словъ знаменованія сообщалъ свои изъясненія"; "прим'ьчаніями своими вспомоществоваль общему труду"; просто "сообщаль свои примѣчанія", и т. п. Наконецъ, трудамъ Академіи не остались чужды и нѣкоторые государственные люди, какъ, напр., Ив. Ив. Шуваловъ, гр. А. С. Строгановъ, Ш. А. Соймоновъ, О. П. Козодавлевъ, И. И. Мелиссино, А. А. Ржевскій. Сама "предсъдатель" Академін, кн. Дашкова, какъ говорятъ отчеты, "по отмѣнному усердію своему къ преуспѣянію общаго труда предсѣдательствовала непрерывно во всѣхъ Академін собраніяхъ" и въ частности \_дълала объясненія въ словамъ, правственныя качества изображающимъ". Работы въ Академіи не помогли ей, однако, правильно писать свою фамилію, которую она упорно писала: "Дашкава".

При опредѣленіи характера словаря Россійской академіи въ особенности любопытно ея отношеніе къ народному языку. Какъ ни были склонны тогдашніе знатоки языка къ преувеличенію значенія церковнаго элемента въ литературномъ языкъ, языкъ народный захватываль въ словарѣ главное мѣсто. То обстоятельство, что законодательство въ языкѣ досталось здѣсь въ руки натуралистовъ, было очень благопріятно для признанія этого права народнаго языва: они не были церковными книжниками и школа не дала имъ пристрастія къ церковности; какъ ученые изслёдователи, они приготовлены были предположить въ языкѣ извѣстныя естественныя требованія и законы исторические, о которыхъ иные изъ нихъ и догадывались 1); въ своихъ путешествіяхъ они встричали подлинную народную жизнь, видёли воочію богатство и разнообразіе народной рёчи, и имъ естественно представлялась мысль, что это богатство не должно было лежать втунѣ и оставаться мертвымъ капиталомъ,---напротивъ, оно должно стать общимъ достояніемъ, послужить обогащеніемъ для всего русскаго языка. Задолго до предпріятій Академін, въ запискахъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Выше мы упоминали это о Румовскомъ. Лепехинъ, объясняя планъ работъ Академіи по словарю, дёлаетъ такое замёчаніе о старинныхъ словахъ: "замёчаемыя древнія слова, хотя на первый случай неудобовразумительными кажущіяся, откроютъ со временемъ общирное поле къ размышленіямъ или объ историческихъ истинахъ или о древности языка праотцевъ нашихъ". Исторія Росс. Акад., т. II, стр. 288.

нашихъ путешественниковъ было уже впередъ собрано много народнаго матеріала — въ разсказахъ о народномъ бытѣ, о разныхъ формахъ народнаго труда, и въ передачѣ народной номенвлатуры растеній, животныхъ и всякихъ произведеній природы. Все это былъ прямой матеріаль для словаря, но этимъ дѣло не ограничивалось: вскорѣ представняся вопросъ о спеціальномъ народномъ язывів, о містныхъ наръчіяхъ и словахъ областныхъ. Мы упоминали выше, что вопросъ о нарёчіяхъ русскаго языка занималъ уже Ломоносова, и онъ предполагалъ, что эти нарѣчія должны внести свой вкладъ въ общую литературную рёчь русскаго народа <sup>1</sup>); Тредьяковскій хотя въ аляповатой формѣ, но признавалъ несомнѣнно важность народнаго языка. Въ первой половинѣ прошлаго вѣка русскія грамматическія формы. уже окончательно одержали верхъ въ книгѣ надъ церковными; больше и больше проникаль въ книгу и лексический составъ народнаго языка; продолжали еще появляться новыя словообразованія по церковному образцу, но рядомъ шло и образование новыхъ словъ въ духѣ народномъ. Московское Вольное собраніе, предварившее планы Россійской академін, уже признало нужнымъ Эспользоваться для сдоваря мѣстными особенностями русскаго языка и приступило къ собранію "рѣдкихъ словъ, въ Москвѣ малоизвѣстныхъ". Будущіе члены Россійской академіи ученые путешественники еще ранѣе понимали важность народнаго и местнаго языка. На нихъ обратилъ внимание Лепехинъ; Озерецковскій приводить подробности містнаго говора на сіверь. записываеть мёстныя слова, относящіяся въ явленіямъ природы и народному быту, и часто приводить подобныя слова въ своихъ латинскихъ менуарахъ въ изданіяхъ Академіи наукъ <sup>2</sup>). Астрономъ Иноходцовъ доставилъ въ Россійскую академію сборникъ областныхъ словъ, относящихся въ ремесламъ, промысламъ, обрядамъ и обычаять въ различныхъ мъстностихъ Россіи; сборнивъ этотъ сдёланъ былъ имъ во время его путешествій <sup>3</sup>). Мы упоминали выше, что цвлый сборнивъ областныхъ словъ былъ сообщенъ Авадеміи невіниъ наюронъ Челищевынь: этоть сборникъ темъ любопытите, что со-

<sup>2</sup>) Ист. Росс. Акад., т. II, стр. 836-840.

') Танъ же, т. III, стр. 234, 243, 247-251.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ мнёнін своемъ о Шлёцерѣ, Ломоносовъ упрекаетъ его, что онъ—новичокъ еще въ россійскомъ языкѣ, "а напротивъ того, представилъ бы себѣ нѣкоего изъ нашихъ природныхъ, которой съ малолѣтства спозналъ общей Россійской и Славенской языки, а достигши совершеннаго возраста съ прилежаніемъ прочелъ почти всѣ, древнимъ славено-моравскимъ языкомъ, сочиненныя и въ церкви употребительныя книги. Сверкъ того, довольно знаетъ всѣ провинціальные diaлекты здѣшней имперін, также слова, употребляемыя при дворѣ между духовенствомъ и между простымъ мародомъ, разумъя притомъ польской и другіе съ россійскимъ сродные языки". Билярскій, Матеріали для біографін Ломоносова. Сиб. 1865, стр. 703.

ставлялся, видимо, совсёмъ независимо отъ Академіи, опять по собственной иниціативѣ собирателя <sup>1</sup>).

Въ Россійской академіи этотъ вопросъ долженъ былъ потребовать яснаго рѣшенія, и былъ рѣшенъ, кажется, только по упомянутому вибшательству Болтина. На первый разъ Авадемія рѣшидабыло совсёмъ не допускать въ словарь подобныхъ словъ. Въ первоначальномъ планъ было сказапо: "московское наръче предпочитать прочимъ, а провинціальныя и неизевстныя въ столицахъ слова и реченія не должны имѣть въ словарѣ мѣста". Въ этомъ постановленія хотѣли, кажется, слѣдовать мыслямъ Ломоносова объ этомъ предметѣ (хотя его настоящія мысли были не совсёмъ таковы). Но Болтинъ рѣшительно возсталъ противъ такого мивнія: онъ не былъ согласенъ съ нимъ ни относительно предпочтенія московскаго нарвчія, ни относительно словъ, неизвёстныхъ въ столицѣ. "Нельзя свазать вообще, -писаль онь въ своихъ замбчаніяхъ, - чтобъ нарбчіе московское прочимъ предпочитать довлёло, ибо въ числё реченій, московскими уроженцами употребляемыхъ, есть многія изуродованныя, непригожія и устранившіяся отъ чистаго языка и отъ правильнаго выговора... Также и провинціальныя слова, неизвістныя или неупотребляемыя въ столицахъ, напрасно изгонять изъ словаря, понеже нѣвоторыя изъ нихъ послужатъ въ обогащению языка, кавовы суть: луда, тундра и проч. Другія, прямо отъ славянскаго языка начало свое ведущія (каковыхъ въ новгородскомъ и малороссійскомъ множество есть), могуть послужить къ объяснению производства другихъ словъ, въ общемъ употреблении находящихся. А нъвоторыя могутъ употребляемы быть въ сочиненіяхъ издевочнаго рода, а особливо, где надобно будеть заставить поселянина говорить. У малороссіянь есть многія собственныя слова и названія, кои во всякихъ судопроизводствахъ и сдълвахъ употребляются. У бълорусцовъ также есть собственныя названія и реченія, нигдѣ кромѣ Бѣлоруссіи не употребляемыя, но необходимо нужныя къ свёдёнію для всёхъ вообще, по причинё употребленія ихъ во всякихъ письмахъ. Всё таковыя реченія, хотя не повсемѣстно употребляемыя, но могущія для всѣхъ вообщо быть нѣкогда потребны къ свѣдѣнію, должны въ словарѣ имѣть мѣсто. Подъ именемъ словаря разумъется такая внига, въ которой не одни отборныя и употребительныя, но и всякородныя слова, т.-е. добрыя и худыя, низвія и благородныя, употребительныя и неупотребитель-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Это былъ тотъ другъ Радищева, о которомъ вспоминала импер. Екатерина по поводу книги послёдняго. Общество любителей древней письменности издало подъ редакціей Л. Майкова любопытное путешествіе этого Челищева на сёверъ Россіи, въ концё XVIII-го вёка.

ныя (вромё неблагопристойныхъ токмо) помёщены быть имёютъ право".

Въ Академіи было не мало людей, которые считали нужнымъ "вычищать" языкъ и, въроятно, желали помъщать въ словарь именно отборныя слова. Теперь Академія отказалась оть первоначальнаго своего предположения и приняла было мийние Болтина почти цёликомъ; а именно, постановила: держаться московскаго наръчія; но съ твиъ, чтобы нъкоторыя неправильности его въ словахъ и выраженіяхъ "исправить по выговору и произношенію св. писанія (?) и другихъ славянскихъ книгъ"; областныя слова вносить есть безъ изъятія Что такое "выговоръ и произношение св. писания", ---было не совсёмъ вразумительно, и решение относительно областныхъ словъ черезъчуръ поспѣшно. При дальнѣйшемъ пересмотрѣ предмета, постановленіе о московскомъ нарёчін осталось безъ измёненія, а относительно словъ областныхъ рёшено: вносить не всё областныя слова, а только ть, которыя служать названіями для вещей, орудій и т. д., въ столицахъ неизвъстныхъ, а также и тъ, которыя поведутъ въ обогащению языка, или же изяществомъ своимъ превосходятъ слова, употребляемыя въ столицахъ для названія твхъ же предметовъ <sup>1</sup>).

Лепехинъ, объясняя съ своей стороны планъ работъ по словарю, указываетъ, что Академія, имъя своими сотрудниками "многихъ въ знанім отечественнаго языка искусныхъ мужей, какъ здъсь (въ Петербургъ) пребываніе свое имъющихъ, такъ и по разнымъ мъстамъ въ отдаленности отсюда живущихъ", ожидала отъ послъднихъ, что они прибавятъ къ ся матеріалу и наръчія, употребительныя въ отдаленности отъ столицы; значеніе областныхъ словъ для словаря объясняется такъ: "въ отдаленности отъ столицъ употребляемыя слова и названія орудій, художникамъ, ремесленникамъ и промышленникамъ извъстныя, послужатъ къ замънъ введенныхъ словъ иностранныхъ"<sup>2</sup>).

Академія была права въ своей разборчивости (хотя понятія ея о дёлё все еще были неясны): въ тогдашнихъ условіяхъ, обогащеніе книжнаго языка массою словъ, принадлежащихъ мѣстному быту и не заходившихъ дальше своего края, было, пожалуй, преждевременно, т.-е. непосильно для литературы, и значеніе областныхъ словъ и нарѣчій для объясненія цѣлаго языка и его исторіи было мало по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ист. Росс. Акад. V, стр. 284-286.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ другомъ случай говорится, что изъ областныхъ словъ предполагали воснользоваться для словаря тёми, которыя "своею ясностію, силою и краткостію могутъ служить къ обогащенію языка или означають тёхъ странъ произведенія или, наконецъ, могутъ послужить къ замёнё словъ иностранныхъ". Ист. Росс. Акад. П, ?86-287; Ш, стр. 247.

нятно. Но эта мысль объ областномъ языкъ во всякомъ случаъ любопытна въ исторіи нашего литературнаго языка, какъ предчувствіе будущаго преобладанія народнаго элемента: развитіе новаго литературнаго языка находило живой источникъ именно въ народной рѣчи, и проводниками ся въ литературу, рядомъ съ лучшими писателями того времени, являются именно ученые люди, лучшіе представители "западнаго" образованія въ нашемъ обществѣ, и притомъ--особенно натуралисты.

Результатомъ всёхъ этихъ грудовъ былъ извёстный этимологическій словарь Россійской академіи, изданный въ 1798—1794 г.<sup>1</sup>). Вмёстё съ этимъ Академія, какъ выше упомянуто, предприняла другой словарь, въ азбучномъ порядкё. За него взялись тё же ученые (Лепехинъ не дожилъ до начала его печатанія), и словарь изданъ былъ уже въ новомъ періодё дёлтельности Академін<sup>2</sup>).

Въ тѣ же годы было задумано и совершено еще одно предпріятіе по языкознанію, а именно, въ 1784 имп. Екатерина "предпріяла по собственному своему начертанію собирать словарь всюхъ извъстныхъ языковъ". Это предпріятіе внушено было, съ одной стороны, возникшимъ тогда интересомъ къ общимъ историческимъ вопросамъ о человёчествё, о первобытныхъ временахъ, первоначальныхъ формахъ обществъ и т. п.; съ другой, такъ сказать, мъстными соображеніями. Вопросъ могъ быть особенно любопытенъ для русской императрицы: "Въ ея одномъ наипространивищемъ владения,---говорится въ предисловіи къ этому словарю, - не считая мало разнствующія между собою нарвчія, говорять болбе нежели шестьюдесятью языками, изъ коихъ многіе, нанпаче въ Кавказѣ и Сибири, ученымъ по нынѣ еще вовсе неизвестны". Такимъ образомъ, и этотъ словарь имёлъ отношеніе къ изученію Россіи: въ словарѣ являлся и русскій язывъ, рядомъ съ нарёчіями другихъ славянскихъ племенъ, что давало возможность нагляднаго сличенія, и указанія о языкахъ множества руссвихъ инородцевъ. Предисловіе указываеть вийсті съ тімъ, что иностранные языки и нарѣчія изъ всѣхъ частей свѣта никогда еще не были собраны въ такомъ множествѣ въ видѣ словаря. Словарь предполагался въ двухъ отдёлахъ: первый долженъ былъ заключать языки европейскіе, азіатскіе и острововъ южнаго океана; второй-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Словарь Академін Россійской. Часть I, отъ А до Г. Спб. 1789. Часть II, отъ Г до 3, 1790; часть III, отъ З до М, 1792; часть IV, отъ М до Р, 1793; часть V, отъ Р до Т, 1794; часть VI, отъ Т до конца, 1794. 4°. Въ каждомъ томѣ до 1,200 столбцовъ; въ концѣ каждаго тома алфавитный списокъ всѣхъ словъ, уномянутыхъ въ томѣ, съ указаніемъ столбца для отысканія въ словарѣ словопроизводномъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Словарь Академін Россійской, по азбучному порядку расположенный; 6 частей Спб. 1806 -- 1822.

языки африканскіе и американскіе. Редакція изданія была поручена знаменитому Палласу, и первое отдёлевіе словаря вышло въ 1787— 89 годахъ <sup>1</sup>).

Въ предисловіи объяснено, изъ какихъ источниковъ заимствованы слова-они брались частью изъ путешествій или "путешественныхъ описаній", и изъ рукописныхъ словарой и сочиноній; число всёхъ языковъ въ изданномъ словарѣ доходило до 200, и половина сборника, по словамъ Палласа, составлена была самой императрицей. Что касается исполнения словаря, сравнение языковъ было чисто витинее, механическое: изъ множества языковъ были собраны, по источникамъ болѣе или менѣе достовѣрнымъ или недостовѣрнымъ (и никакъ не провъреннымъ), отдъльныя слова и расположены подъ рубрики понятій отвлеченныхъ и названій реальныхъ предметовъ, напр.: Богъ, небо, отецъ, мать, сынъ, дочь... человъкъ, голова, лицо, глазъ... слово, сонъ, любовь, трудъ, боль, сила, власть, бравъ... солнце, ивсяцъ, зввзда... гора, долина, огонь, глубина, высота и т. д.; назвачія нісколькихъ растеній, животныхъ, качественныя прилагательныя, несколько глаголовъ, наконецъ, числительныя имена; всёхъ рубривъ было 285.

Словарь изданъ былъ въ небольшомъ числъ экземпляровъ, которые разосланы были европейскимъ дворамъ и знаменитвищимъ ученымъ; только 40 экз. пошли въ продажу. Словарь не могъ такимъ образонь получить общирнаго распространения, и вообще нельзя сказать, чтобы имель успехь. Онь вызваль довольно много отзывовь въ европейской печати, съ обязательными панегиривами,---но, какъ ни слабо еще было научное понимание дъла, явилась и настоящая вритика. Послёдняя не могла не обратить вниманія, съ одной стороны, на то, что источники словаря оставались совершенно не провъренными, и самыя слова брались не всегда въ точномъ соотвѣтствіи съ переводниымъ понятіемъ или названіемъ предмета; съ другой, на то, что такой же произволъ господствовалъ и въ русской транскрипцін. Имп. Екатерина, повидимому, поняда всю важность сдёданныхъ возраженій и не увлеклась восхваленіями другихъ вритиковъ; по крайней мёрё, полагаютъ, что критика охладила ея намёреніе продолжать словарь: второе отдёленіе его, которое должно было заключать языки африканскіе и американскіе, осталось неизданнымъ <sup>3</sup>).

<sup>3</sup>) Нанболее серьезныя возраженія противь словаря сделаны были въ статье

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Сравнительные словари всёхъ языковъ и нарёчій, собранные десницею всевысочайшей особы. Отдёленіе первое, содержащее въ себё европейскіе и азіатскіе языки. Часть первая". Спб., 1787. 4°, 6 и 411 стр. Часть вторая. Спб. 1789, 491 и 4 стр. Заглавіе и предисловіе переведены также по латыня: Linguarum totius orbis Vocabularia comparativa, Augustissimae cura collecta и пр. Предисловіе подписано Палласомъ.

Между тёмъ, собрался матеріалъ и для второй части; но Екатерина уже не хотёла заниматься этимъ дёломъ, и самъ Палласъ, кажется, тоже очень почувствовалъ неудачу; новая работа была передана Янковичу де-Миріево, извёстному своими трудами по главному правленію училищъ. Матеріалъ перваго словаря съ прибавленіемъ языковъ африканскихъ и американскихъ (причемъ цифра всёхъ сравниваемыхъ языковъ возрасла съ 200 до 279) былъ расположенъ въ азбучномъ порядкѣ <sup>1</sup>). При словарѣ нѣтъ никакихъ объясненій не указаны ни его источники, ни даже имя составителя; въ началѣ прибавленъ только листокъ съ объясненіемъ особыхъ значковъ при буквахъ—для большей точности транскрипціи <sup>3</sup>).

Еще одинъ предметь занялъ нашихъ ученыхъ XVIII вѣка. Этоисторія литературы или, какъ тогда говорили, ученая исторія, опять новое проявление научнаго интереса, неизвѣстнаго старымъ временамъ, новый факть развивавшейся потребности историческаго изданія. И здёсь, какъ во многихъ другихъ случаяхъ, XVIII въкъ имълъ отчасти своихъ предшественниковъ; но, какъ всегда, факты ХУП вёка были слабой, неопредѣленной попытвой, которая въ ХУШ вѣкѣ является уже съ болье точной и ясной научной подкладкой. Въ XVII вёкё, какъ извёстно, сдёланъ былъ опытъ собрать факты русской литературы; это-, Оглавление внигъ, вто ихъ сложилъ", простой библіографическій списовъ, Сильвестра Медвѣдева, ученаго человѣка своего времени. Теперь, опыты литературной исторіи начинають принимать форму критическаго изслёдованія, не въ томъ смыслѣ, конечно, какъ понимается исторія литературы въ наше время (она понималась тогда только, какъ біографія и библіографія), но уже съ очевиднымъ желаніенъ точно собирать факты и объяснять главныя явленія литературной исторіи. Первый ученый, работавшій въ этомъ направлении, былъ Іоганнъ-Петръ Коль (ум. 1778), вызванный въ Россію въ числѣ первыхъ академиковъ. Коль пробылъ очень недолго въ Петербургѣ (1725-1727), но успѣлъ воспользоваться этимъ

кенигсберскаго профессора Крауса: однако, Екатерина послала ему въ подарокъ брилліантовый перстень.

<sup>1</sup>) "Сравнительный словарь всёхъ языковъ и нарёчій по азбучному порядку расположенный". Четыре части. Спб. 1790—1791, 4°. Въ томахъ страницъ около 500, въ каждомъ.

<sup>8</sup>) Подробная исторія этихъ словарей, также прежнихъ изслёдованій русскихъ и работавшихъ въ Россіи нёмецкихъ ученыхъ по части лингвистики (со времени Петра В.), отзывы ученой критики и пр. собраны въ книгё Фр. Аделунга: Catherinens der Grossen Verdienste um die vergleichende Sprachenkunde. St.-Pet. 1815 2°. XIV и 210 стр.

короткимъ пребываніемъ, чтобы пріобрёсти свёдёнія въ русскомъ языкъ и старинъ: уже вскоръ по возвращении въ Германию, онъ издалъ книгу, которая была въ сущности первымъ историко-литературнымъ трудомъ по нашей кчижной древности <sup>1</sup>). Какъ нѣмецкіе ученые путешественники пролагали путь русскимъ ученымъ въ изслёдованіяхъ нашей страны, природы и быта, какъ Байеръ, Миллеръ, Шлёцерь содействовали первому установлению исторической критики, такъ Коль былъ первымъ примёромъ нёмецваго "гелертера", подагавшаго свой трудъ на изучение нашей внижной древности. Вопросы русской дитературной исторіи вообще занимали нёмецкихъ ученыхъ, работавшихъ при Академіи наукъ. Въ историческихъ трудахъ Шлёцера является историко-литературная критика старыхъ памятниковъ; новъншая литература русская занимала Штелина, а въ особенности Бакмейстера, въ трудахъ котораго<sup>2</sup>) собрано много важныхъ свъдъній для исторіи нашей науки и литературы прошлаго въка. Очень рано мысль объ исторической судьбѣ языка и литературы является у русскихъ писателей. Мы упоминали выше, какъ Тредьяковскій находнаъ уже историческій источникъ настоящаго русскаго стиха въ "поззія нашего простого народа"; его ричь при отврытіи Россійскаго собранія (1735) вызвала письмо Татищева (1736), гдѣ затрогиваются исторические вопросы русской литературы; эти послёдние прямо ставить Тредьяковский въ своей стать 1755 года "О древнемъ, среднемъ и новомъ стихотворении российскомъ", какъ и въ "Разговоръ объ ортографии" 1747 года 3). Въ 1768 г. въ одномъ лейицигскомъ журналѣ явилось безъ имени автора "Извѣстіе о иѣкоторыхъ русскихъ писателяхъ", которое вышло потомъ во французскомъ переводѣ отлѣльной книжкой (въ Ливорно, 1771 и 1774). Этотъ переводъ въ наше время былъ вновь розысканъ и перепечатанъ (1851) извѣстнымъ библіографомъ С. Д. Полторадвимъ, а затёмъ явился на русскомъ языкъ 4). По новъйшимъ изслёдованіямъ, это "Извёстіе" со-

<sup>4</sup>) Johannis Petri Kohlii, Introductio in historiam et rem literariam Slavorum imprimis sacram, sive historia critica versionum slavonicarum maxime insignium, nimirum Codicis sacri et Ephremi Syri, duobus libris absoluta. Альтона, 1729.

<sup>5</sup>) Russische Bibliothek zur Kenntniss des gegenwärtigen Zustandes der Literatur in Russland (два тожа, 1772—87); Essai sur la Bibliothèque et le Cabinet des curiosités et d'histoire naturelle de l'Académie etc. (1776), и др.

<sup>3</sup>) Ср. Пекарскаго, Ист. Акад. Наукъ, т. П, стр. 50-52, 120, 177 и слёд.

<sup>4</sup>) Neue Bibliothek der schönen Wissenschaften und der freien Künste, Leipz. 1768. VII Bd., Nachricht von einigen russischen Schriftstellern m np.; Essai sur la littérature russe, contenant une liste des Gens de lettres russes qui se sont distingués depuis le régne de Pierre le-Grand. Par un Voyageur russe. A Livorne, 1771, m 1774. Перемечатка Полторацкаго въ нетербургскомъ журналѣ Revue Etrangère 1851, октябрь; русскій нереводъ въ Библіогр. Залискахъ, 1861, т. Ш. Новое инданіе въ "Матеріадахъ для исторів русской литератури", П. А. Ефремова. Спб. 1867.

HCT. STHOFP.

18

ставлено было знаменитымъ актеромъ Дмитревскимъ, который былъ также писателемъ и жилъ за границей во время напечатанія этой статьи. "Извѣстіе" было первымъ началомъ нѣсколько цѣльныхъ обзоровъ русской литературы, и между прочимъ появленіе его побудило къ подобному труду Новикова, который издалъ въ 1772 свой "Опытъ историческаго словаря о россійскихъ писателяхъ" <sup>1</sup>).

Подъ вліяніемъ нѣмецкой школы образовались историко-литературныя понятія мало известнаго, но замечательнаго русскаго библіографа прошлаго вѣка, Дамаскина (1735-1795). Динтрій Семеновъ-Рудневъ, потомъ въ монашествѣ Дамаскинъ, учился въ московской Славнпо-латинской академіи и былъ потомъ учителемъ реторики и греческаго языка въ крутицкой семинаріи. Въ 60-хъ годахъ прошлаго столётія рёшено было послать нёсколькихъ молодыхъ, хорошо подготовленныхъ семинаристовъ за границу для довершенія ихъ образованія; Дамаскину въ это время было уже 30 лёть, но онъ также выразиль сильное желаніе продолжать ученіе и вызвался быть инспекторомъ при этихъ молодыхъ людяхъ и вмѣстѣ съ ними слушать лекцін. Такимъ образомъ, онъ провелъ шесть лётъ въ Гёттингенѣ (1766-1772), гдж, по тогдашнему обычаю, его занятія распространялись на самые разнообразные предметы; это были: богословіе, церковная исторія, толкованіе ветхаго зав'ьта на еврейскомъ языкѣ н новаго завѣта на греческомъ, экспериментальная физика, универсальная и европейская исторія, статистика и математика, німецкій и французскій языки, естественное право, сельская экономія, философія, дипломатика. Университеть, въ средѣ профессоровъ котораго были знаменитые ученые, видимо возбуждаль самостоятельную дѣятельность Руднева, и, напримъръ, слушая у Михаэлиса еврейскій и арабскій языкъ и сбъясненіе подлинныхъ текстовъ писанія, Рудневъ дівлаль уже любопытныя для его профессора сличенія славянской библін съ греческимъ оригиналомъ. Критическіе пріемы нѣмецкой школы Рудневъ примѣнялъ къ изученію источниковъ и литературы русской исторіи. "Въ послѣднекъ году передъ выѣздомъ изъ университета, --говорить онъ, --- упражнялся я по большей части въ россійской исторіи, пріискавъ, а многихъ и перечитавъ, авторовъ до россійской исторіи надлежащихъ, какъ иностранныхъ: на нѣмецкомъ, французскомъ, англійскомъ и латинскомъ, такъ и на русскомъ, о сведеніи коихъ почти совсѣмъ готова уже у меня и внижка, которую я со временемъ выдать въ свётъ намёренъ". Рудневъ избранъ былъ въ члены геттингенсваго историческаго института, въ собрании котораго онъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Опытъ" перепечатанъ въ тѣхъ же "Матеріалахъ" г. Ефренова. Тамъ же перепечатаны еще историко-литературная записка Штелина, статъи Домашнева и др.

прочель свое разсужденіе: "О слёдахь славанскаго языка въ писателяхъ греческихъ и латинскихъ", къ сожалёнію затерявшееся. По возвращеніи изъ Гёттингена, Рудневъ долженъ былъ явиться на академическій экзаменъ въ присутствіи членовъ святъйшаго синода. Экзаменъ происходилъ изъ разныхъ предметовъ, какимъ онъ обучался за границей: изъ философіи, математики, исторіи, физики, химіи, естественной исторіи и изъ языковъ латинскаго, греческаго, еврейскаго, французскаго и нъмецкаго. Экзаменъ былъ вполнѣ успѣшный, и когда не осуществился планъ основанія въ Москвѣ богословскаго факультета, гдѣ предполагалось дать мѣсто Рудневу, онъ назначенъ былъ профессоромъ въ Славяно-латинскую академію; потомъ, принявши монашество съ именемъ Дамаскина, онъ назначенъ былъ ректоромъ Академіи, а затѣмъ сдѣланъ былъ епископомъ сѣвскимъ, и послѣ нижегородскимъ. Въ 1794 онъ поселился на покоѣ въ одномъ изъ московскихъ монастырей и умеръ въ слѣдующемъ году<sup>1</sup>).

Не останавливаясь на его церковныхъ сочиненіяхъ, именно проповѣдяхъ, гдѣ любопытнымъ образомъ сказываются просвѣтительныя идеи вѣка, укажемъ только труды его, относящіеся къ предметамъ историко-литературнымъ. Это, во-первыхъ, ученымъ образомъ исполненныя изданія латинской книги Өеофана Прокоповича объ исхожденін святого духа<sup>2</sup>) и сочиненій Ломоносова; во-вторыхъ, обширный трудъ по русской библіографіи: "Библіотека россійская, по годамъ расположенная отъ начала типографія въ Россіи по нынѣшнія времена", и заключающая книги, начиная отъ изданій доктора Скорины, 1518, до 1785 года. Къ сожалѣнію, этотъ трудъ Дамаскина, весьма замѣчательный для своего времени, остался неизданнымъ и хранится до сихъ поръ въ рукописи въ московской Духовной академіи. Въ началѣ "Библіотеки" помѣщено "Краткое описаніе россійской ученой исторіи", любопытный историко-литературный очеркъ<sup>3</sup>).

Въ то время "ученая исторія" большею частью состояла только въ сборѣ біографическихъ и книжныхъ фактовъ, какъ, напр., и въ "Словарѣ" Новикова; но Дамаскинъ связываетъ ее съ исторіей просвѣщенія, или даже сливаетъ ихъ въ одно. Ученую исторію Россіи Дамаскинъ дѣлитъ на три періода: первый — отъ начала русской иисьменности до начала книгопечатанія, или отъ Владимира Святого до Ивана Грознаго; второй—отъ начала книгопечатанія до введенія гражданскаго шрифта, или до Петра Великаго; и третій—отъ Петра

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Біографія его въ Исторія Росс. Акад., т. І, стр. 139-183, 407-414.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Tractatus de processione S. S., изданный имъ еще за границей, въ Готъ, 1772 г.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Оно напечатано въ Исторія Росс. Акад., т. І, въ біографія Дамаскина, стр., 170-181.

В. до новѣйшаго времени. Дамаскинъ пользовался библіотеками общественными и частными, зналъ библіотеки патріаршую, типографскую, академическую, бралъ книги отъ частныхъ лицъ, у раскольниковъ и проч. Его библіографія не естъ простой перечеть книгъ; онъ останавливается на болёе важныхъ и рёдкихъ изданіяхъ, разсматриваетъ ихъ содержаніе, приводитъ болёе или менёе подробныя выписки, сравниваетъ различныя изданія; кромѣ печатныхъ книгъ, упоминаетъ довольно много рукописей; при сочиненіяхъ переводныхъ указываетъ ихъ иностранные подлинники, причемъ дѣлаетъ, напр., важныя указанія переводовъ изъ византійской литературы и т. д.

Ладбе встрвчаемся опять съ ученымъ нёмцемъ, много поработавшимъ для изученія русской, особенно книжной старины. Это московскій профессорь Өед. Григ. Баузе (1752—1812). Прітхавши въ Россію въ 1773, Баузе трудился на педагогическомъ поприщѣ, и въ 1782 быль приглашень въ московский университеть на юридическую каеедру, по смерти Дильтея. Величайшей заслугой Баузе, которая, къ сожалёнію, подорвана была двёнадцатымъ годомъ, было собраніе рукописей и другихъ остатковъ русской старины, въ то время едва ли не самое зам'ячательное изъ всёхъ частныхъ собраній. Ученый нѣмецъ-юристъ превратился въ страстнаго русскаго археолога; его собраніемъ пользовались въ свое время и высоко его цёнили русскіе ученые, между ними Калайдовичъ и Карамзині; имя Баузе осталось однимъ изъ самыхъ почтенныхъ именъ русской археографіи. Онъ умеръ въ 1812 году, и въ томъ же году погибло въ московскомъ пожарѣ его драгоцѣнное собраніе. Изъ ученыхъ трудовъ Баузе относится къ нашему предмету его латинская рѣчь о состоянии просвѣщенія въ Россіи до Петра Великаго, гдѣ онъ хотѣлъ отдать справедливость прошлымъ вбиамъ и вибств защитить Россію оть давнишьей ненависти и нареканій иноземцевъ 1).

Когда въ 1805 году задумано было по плану М. Н. Муравьева, тогдашняго попечителя московскаго университета, составление истории русской словесности, то въ комитетъ для исполнения этого дѣла назначенъ былъ Баузе вмѣстѣ съ профессорами Страховымъ и Антонскимъ. Планъ остался, кажется, невыполненнымъ <sup>2</sup>).

Мы привели нѣсколько данныхъ о дѣятельности русской науки, зародившейся съ Петровской реформы, въ теченіе XVIII-го вѣка. Количество этихъ данныхъ могло бы быть очень размножено, но и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Oratio de Russia ante hoc saeculum non prorsus inculta, nec parum adeo de litteris earumque studiis merita. M. 1796.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Біографія Баузе въ "Словарѣ мосв. проф." 1855, I, стр. 68-89.

то, что приведено, можетъ достаточно указать историческое положеніе вещей. Выше мы говорили о теоріи, которая усиливается извратить историческое понятіе о Петровской реформі, обо всемъ нашемъ XVIII вѣкѣ и цѣломъ характерѣ нашей жизни—съ тѣхъ поръ какъ она, покинувъ прежнюю національную исключительность, начала по немногу усвоивать европейскую науку и примѣнять ее въ познанію собственнаго русскаго отечества <sup>1</sup>). Факты не подтверждаютъ этой теоріи.

Очень естественно было, что наука не могла быть пересажена на русскую почву вдругъ, что для первыхъ русскихъ образованныхъ людей невозможно было обойтись безъ помощи и руководства. Своей школы не было; наука по большей части впервые появлялась на руссвой почвѣ, не находя въ старомъ обычаѣ и понятіяхъ никакой опоры, никакого облегченія первыхъ трудныхъ шаговъ; въ большинстве даже высшаго класса не было охоты и любопытства къ новому знанію; въ старомъ книжномъ языкъ, на половину церковномъ, на половину приказно-дёловонъ, не было словъ для понятій новой науки. Одной изъ первыхъ заботъ реформы было основание русской шволы, приготовление русскихъ ученыхъ людей, которые могли бы самостоятельно разработывать науку и применять ее къ различнымъ потребностямъ русской жизни. Цетръ Великій не думалъ передёлывать русскихъ ни въ нѣмцовъ, ни въ голландцевъ; но очень желалъ, чтобы русскіе не были глупфе ихъ и не были предметомъ эксплуатаціи иноземцевъ вездъ, гдъ требовалось примъненіе научнаго или практическаго знанія. Какъ ни были ничтожны люди, въ рукахъ воторыхъ осталось дёло Петра по его смерти, дальнёйшее время принесло не мало результатовъ, вполнё отвёчавшихъ идеё реформы: не говоря о разныхъ практическихъ пріобрѣтеніяхъ, увеличившихъ государственныя средства и силу Россіи, великія пріобрётенія были

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Такъ, еще недавно И. Аксаковъ писалъ на эту тему: "Нельзя отрицать, что все сильнёе и сильнёе начинаеть чувствоваться въ нашемъ обществё своего рода тоска по родиню, т.-е. тоска по корню, по своему истинному народному типу, который все еще не вполиё дается нашему разумюнію, воспитанному исключительно на явленіяхъ чужсой жизни (?), —для котораго нёть еще у насъ и надлекащихъ орудій познаванія (?), такъ какъ благодаря чуть не двухвъковому упражненію въ ученическихъ чувствахъ (!), непосредственное чувство народности въ нашей образованной средѣ болѣе или менѣе заглушено, а мысль постоянно дробится и преломлается сквовь призму иностранныхъ понятий" ("Русь", 1884, № 7, стр. 2). Дъйствительно два вѣка тому назадъ наша мисль начала преломляться сквовь призму иностранныхъ понятій; но ми видѣли, что это были понятія о географіи, исторіи, физики, граматикѣ, 2-й части ариеметики и т. п. По недавнимъ изслѣдованіямъ г. Бобынина оказывается, что правнать о дробахъ иностранными для насъ и но сір нору, и видѣть въ ихъ усвоенія національное несчастіе.

сдёланы въ области умственнаго развитія. Ломоносовъ былъ человъкъ перваго поколънія, воспитавшагося въ духъ реформы; при участіи его непосредственнаго вдіянія и съ тёмъ же характеромъ научныхъ понятій и отношенія въ русской жизни воспиталось второе поколѣніе: это были тѣ Румовскіе, Лепехины, Озерецковскіе и пр., воторые предпринимали далевія странствія по Россіи, неутомимо работали для изученія русской природы и народа и оставили примъръ честнаго служенія пользамъ націи. Неръдво это были люди, вполнѣ стоявшіе на уровнѣ тогдашней науки; виѣсть съ темъ это были самые настоящіе русскіе люди. Довольно познакомиться съ ихъ двательностью, чтобы увидеть, сколько разумнаго труда положили свои изученія, съ какимъ простымъ и теплымъ чувствомъ H8 относились въ тому народу, отъ котораго будто бы должна была отрывать ихъ "западная" наука: въ условіяхъ того времени, они знавали русскій народъ не хуже новбйшихъ присяжныхъ народниковъ и работали для изученія его не меньше. Мы видѣли, что вліяніе западной науки именно и состояло въ томъ, что въ своихъ практическихъ приложеніяхъ она постоянно направляла умы на изученіе своей почвы, своего народа, своего прошлаго, что она именно вела въ національному самосознанію.

Мы упоминали также, что было бы исторически ошибочно, и въ общественномъ смыслё недобросовёстно, смёшать подъ именемъ оторванности отъ народа въ одну кучу пустоту свётскаго общества и серьезный трудъ, совершавшійся въ наукё и литературё, не говоря о томъ, какъ противно здравому смыслу считать науку измёной народному началу. Люди первой категоріи не были бы ближе къ народу, еслибы и не говорили по-французски и не ходили во французскихъ кафтанахъ: ихъ отрывала отъ народа эксплуатація его труда, бюрократическое равнодушіе къ его интересамъ; но сказать, что западная наука оторвала отъ народа Ломоносова, или всёхъ тёхъ людей науки прошлаго вёка, которые послё него шли его путемъ, есть простая безсмыслица.

Но была дёйствительно другая "оторванность"—не отъ народа, а отъ невёжества старой его жизни. Русскіе люди вступали въ XVIII вёкъ съ полнымъ запасомъ стародавняго патріархальнаго міровоззрёнія, нетропутаго наслёдія среднихъ вёковъ, со всёми простодушно фантастическими представленіями о природё и человёкё, со всёми подробностями старыхъ повёрій и суевёрій, гдё рядомъ съ образами народной поэзіи стояли самыа нелёпыя традиціонныя понятія о природѣ. Противники реформы обыкновенно забываютъ эту сторону дёла; между тёмъ, именно здёсь, въ этой области каждо дневныхъ привычныхъ понятій, и произошло главное столкновеніе нежду людьми стараго въка и новой школы. Первые были, конечно, глубово убъждены въ истинъ всъхъ тъхъ фантастическихъ представленій, которыми была оплетена ихъ мысль; убъждены темъ болёв, что очень часто въ этой фантастикъ присоединялось суевъріе церковное. Новая школа на первыхъ же порахъ столкнулась съ этниъ высовымъ міровозарёніемъ: въ то время, вавъ старинные люди представляли, напр., землю въ видъ плоскаго круга, надъ которымъ ходить солнце, луна и звёзды, люди, прошедшіе новую школу, считали ее шаромъ, который самъ обращается вокругъ солнца; когда первые приходили въ ужасъ отъ появленія кометы, отъ зативнія или другого необычнаго явленія природы, другіе находили этому объясненіе въ первоначальныхъ понятіяхъ космографіи и физики; когда первые окружали себя множествоиъ суевърныхъ пугалъ, противъ которыхъ употреблялись патріархальныя средства, дошедшія цёливоиъ изъ глубочайшихъ временъ народнаго иладенчества въ видѣ заговоровъ, вриметь, предохранительныхъ и очистительныхъ обрядовъ и волдовства, вторые искали естественной причины явленій и простыхъ средствъ здраваго симсла и знанія. Между двумя міровоззрѣніями, очевидно, лежала пропасть: онё, конечно, могли сталкиваться и дёйствительно сталкивались ежеминутно. И естественно, что на одной сторонѣ оказывалась народная масса, не имввшая школы, а на другой -высшіе в средніе влассы, виввшіе эту шволу въ большей или иеньшей степепи. Къ наиболёе образованнымъ людямъ принадлежали: помъщичье сословіе, бюрократія, военныя власти; но визсть съ тъмъ эти люди, хорошіе и дурные, были проводниками высшей власти и, по старому обычаю, болёе или менёе самоуправными распорядителями народной жизни, --- хотя въ огромномъ большинствъ ихъ образование было очень скудное. Отсюда та "рознь", вину которой хотять взвалить исключительно на западную образованность.

Мы имъ́ян случай объяснять, что въ подобныхъ обвиненіяхъ совершается вѣчто въ родѣ историческаго подлога: главный источникъ розни — притѣсненіе народа — восходитъ гораздо раньше временъ Петра, и указывать причину розни въ образованности, значитъ отводить глаза отъ настоящаго положенія вещей въ угоду обскурантизму. Образованіе, какое можно приписать массѣ бюрократическихъ и иныхъ угнетателей народа, смѣшно пазвать образованіемъ; напротивъ, это была большею частью самая жалкая полуобразованность, которую странно ставить на счетъ "западной наукъ", и виною которой была просто наша собственная скудость въ хорошей школѣ и невыгодныя условія нашей литературы и общественнаго мнѣнія. Но та "рознь", которая заключалась въ *размичіи понятій*, всегда неизбѣжна при встрѣчѣ патріархальнаго суевѣрія съ научнымъ зна-

ніемъ; пропасть между ними должна быть наполнена не отреченіемъ общества отъ науки и не малодушнымъ уръзываніемъ послъдней, а возможнымъ расширеніемъ школы и народныхъ знаній. Это не легко, но по врайней муру это должно быть идеалому; если уже теперь нѣкоторые народы достигле до всеобщей обязательной школы, то почему когда-нибудь это невозможно будеть и для насъ?.. Когда мы читаемъ "Духовный Регламентъ", осуждающій народную темноту, или горячія тирады Ломоносова о необходимости знанія для народа, мы видимъ, что просвѣщенныхъ як)дей прошлаго вѣка поражала масса вреда, идущаго отъ народнаго невбжества, и этотъ вредъ, простиравшійся навонець на самое физическое существованіе народа, не подлежалъ и не подлежить сомнёнію. Можеть быть, реформа поступила бы благоразумнее, еслибы вела свое дело съ меньшею резкостью, съ большимъ вниманіемъ къ старой народной привычкѣ и участіемъ въ соціальной безпомощности народа, но, въ сожаленію, сама эта рёзвость была также старой привычкой, наслёдіемъ отъ московскаго царства, въ другихъ отношенияхъ столь же мало внимательнаго въ правамъ и нуждамъ народа.

Истинное дъйствіе воспринямаемой западной образованности съ самаго начала состояло именно въ томъ, чтобы приложить новую науку въ изученію отечества, къ распространенію здравыхъ научныхъ понятій и полезныхъ практическихъ знаній. Эта цёль глубово овладъвала лучшими людьми прошлаго въка. Въ самомъ дълъ, съ той поры впервые появляется точное географическое изучение Россіи, съ помощію научныхъ средствъ астрономіи, физики, геодезіи, многочисленныхъ и трудныхъ путешествій; впервые дёлаются изученія климата, почвы, условій народнаго труда; изучается составъ населенія, съ различными оттенками русскаго народа и разнообразными племенами инородцевъ; впервые опредфляются этнографическія черты этого населенія, его быта, преданій и обычаевъ; впервые старательно собираются остатки старины, съ тою любознательностью и тѣмъ чувствомъ уваженія, какія внушало историческое пониманіе; многіе замѣчательные памятники старой письменности являются изъподъ спуда, забытые и уже непонимаемые московскимъ періодомъ; наконецъ, впервые возникаетъ правильное историческое знаніе, стремившееся раскрыть внутреннія отношенія событій и связь прошедшаго съ настоящимъ. Если прибавимъ, наконецъ, что впервые, въ литературѣ и извѣстной части общественнаго мнѣнія, ставится вопросъ нравственно-общественный, вопросъ о достоинстве человеческой личности, говорится первое слово въ пользу освобожденія крестьянъ и вићстћ въ защиту человћческой мысли и слова, вообще

## ОБРАЗОВАТЕЛЬНЫЕ РЕЗУЛЬТАТЫ.

ставится вопросъ о внутренней реформѣ, объ автономіи общества составляющей до нынѣ глубочайшій интересъ общественный и народный, — мы не можемъ не признать, что въ этотъ XVШ-й вѣкъ, отагчаемый теперь столькими обвиненіями, возникло напротивъ, среди всѣхъ его тягостей и заблужденій, глубоко знаменательное явленіе нашей исторической жизни: съ нимъ, въ лучшихъ людяхъ общества, впервые начинается истинное національное самосознаміе.

Новая образованность въ первое же время стала приносить свои самостоятельные результаты: кромѣ великой услуги, какую они дѣ лали своему собственному обществу, они вносили цѣнный вкладъ въ общее научное знаніе. Эти труды русскихъ ученыхъ тотчасъ обратили на себя вниманіе европейской науки.

Визств съ твиз, съ ХУШ-го века впервые начинается настоящая русская митература, — не то сившеніе церковно-славянской внижности съ разрозненными (и недопускаемыми въ книгу) попытками народнаго творчества, -- смѣшеніе, которое въ теченіе долгаго ряда вѣковъ до-Петровской исторіи не привело ни къ какому органическому результату, не связало двухъ элементовъ старой книжности въ одно цёлое, не дало ни содержанія, ни формъ ни для поэтическаго творчества, ни для науки. Нёчто совершенно иное начипается послё реформы: народная мысль была возбуждена, и въ результатѣ создаеть совсѣмъ новую литературу, которая впервые объщаеть въ будущемъ дъйствительную литературу русскаго народа. Старая книжность не была просто отвергнута, т.-е. не была прервана историческая связь: напротивъ, эта книжность вошла цёлымъ элементомъ въ новую литературу и даже упорно защищала свою искаючительность до первыхъ десятильтій нашего ввка; но въ то же время все больше занимаеть места въ книге чисто-народный языкъ, и этотъ новый литературный языкъ служитъ выраженіемъ, съ одной стороны, научному знанію, съ другой — поэтическому творче. ству съ общественнымъ и народнымъ содержаніемъ. Долго шелъ процессъ образованія новой литературы, гдё сталкивались и наконець сживались разпородные элементы стараго преданія и живой действительности; наконецъ, послъ долгихъ колебаний, поисковъ и часто ошибовъ, создалась литература, которан впервые имъла полное право назваться русской національной литературой. Ея орудіемъ сталъ новый, небывалый прежде языкъ. Въ его области совершался такой же сложный процессъ, какъ и въ области самыхъ понятій; опъ сохранияъ очень многое изъ стараго книжнаго языка, но вмёстё далъ полноправность чисто пародной ричи, и она стала ворнемъ, изъ котораго развилось роскошное разнообразіе новыхъ формъ. Въ этомъ

языкѣ впервые раскрылось то рѣдкое богатство оригинальнаго выраженія, какое хранилось въ зародышѣ въ русской народной рѣчи, и которое до тѣхъ поръ никогда не проявлялось въ такомъ обнлів и съ такой силой. Съ новаго періода нашей національной жизни впервые образовался истинно-русскій литературный язикъ.

# ГЛАВА VI.

## Александровския времена.

Вопросъ о крёвостномъ правё въ концё XVIII-го и началё XIX-го вёка. Отрицаніе его у Радищева и консервативная идиллія Карамвина.—Романтизмъ.— Этнографическіе интересы въ позвіи: Жуковскій.—Научное движеніе: исторія и археологія, меценатство гр. Румянцова, Кирша Даниловъ и Калайдовичъ.— Славянскіе интересы.

Восемнадцатый вёкъ не былъ, какъ мы видёли, ни равнодушенъ къ изучению народности, ни безплоденъ въ этомъ трудё. Можно даже сказать, что въ то время возникали такія понятія о народё, которыя въ сущности до сихъ поръ не восприняты извёстной долей общества нынёшняго, которая, однако, любитъ или находитъ выгоднымъ рядиться въ народолюбе.

Разумному интересу къ народности предстояли тогда двё задачи: во-первыхъ, правильно уразумёть фактическое положение въ государственномъ норядкё тёхъ народныхъ массъ, которыми создается "народность"; во-вторыхъ, если еще не изучить, то по крайней мёрё понять важность изучения тёхъ бытовыхъ чертъ, въ которыхъ сказался характеръ и историческая судьба народа.

Если оцёнивать съ спокойной исторической вритикой результаты XVIII-го вёка въ этихъ двухъ отношеніяхъ, за нимъ необходимо признать немалую историческую заслугу. Образованность этого вёка, выроставшая на лонѣ унаслёдованнаго отъ Москвы XVII-го вёка крёпостного права, успёла у лучшихъ людей придти къ самому рѣшительному отрицанію учрежденія, державшаго огромную массу народа на степени "хамова отродья" и ту же точку зрёнія распространявшаго на остальную долю простого народа, хотя бы и не крѣпостную. Этимъ однимъ отрицаніемъ сдёланъ былъ громадный шагъ въ нравственно-общественномъ развитіи и въ разумномъ пониманіи народности: этого понятія о необходимости народнаго освобожденія, нравственнаго и политическаго, не знала старая московская Россія. ()бразованность XVIII-го вѣка поняла и необходимость этнографическихъ изученій. Правда, достигнутые результаты, съ нынѣшней научной точки зрѣнія, были еще очень скудны, но по сравненію съ тогдашнимъ общимъ состояніемъ этого знанія, они представляются весьма значительными: въ нѣкоторыхъ случаяхъ, наши этнографы того времени положительно опережали этнографовъ западно-европейскихъ, напр. въ интересѣ къ чистой, непосредственной народной поэзіи.

Съ такими задатками, изученія народности перешли въ XIX-е столітіе.

Значительнѣйшій дѣятель первой четверти столѣтія есть безъ сомнѣнія Карамзинъ. Нѣтъ надобности говорить объ общемъ характерѣ его взглядовъ: мы имѣли не разъ случай говорить о немъ <sup>1</sup>), и здѣсь коснемся лишь его взглядовъ на народъ и народность въ тѣхъ двухъ отношеніяхъ, которыя мы указывали: въ пониманіи фактическаго положенія народной массы въ государствѣ, и въ спеціальнонаучномъ изученіи народной старины, характера и обычая.

Относительно перваго, Карамзинъ, при всей наклонности къ филантропической сантиментальности и даже въ мододой періодъ его либеральныхъ взглядовъ, какъ извъстно, не доходилъ до пониманія необходимости освобожденія врестьянъ. Чувствительность и восхищеніе патріархальной простотой и доброд втелями "поселянь" были сами по себѣ, а врѣпостное право надъ "мужиками" само по себѣ. Можно было бы предположить впередъ, что при этой точкъ зръпія будетъ невозможно живое уразумѣніе народности и правидьное отношеніе въ народу: плантаторъ не могъ бы никогда върно понять и изображать харавтеръ и жизнь негра, и врепостникъ не могъ понять врёпостного народа; нужно человёческое отношение въ людямъ, нужно признать ихъ правственную равноправную личность, чтобы понять ихъ внутреннюю жизнь, ихъ нравственное существо. Иначе отношение будетъ съ самаго начала фальшивое: "народъ" будетъ представляться только грубой подначальной толпой; даже мягкое чувство къ нему будетъ не ясное гражданское чувство, а балованная сантиментальность, воторая каждую минуту можетъ перейти въ барское распеканье, и рука, протянутая къ народу, можетъ облечься въ ежовую рукавицу.

Это отношение къ народной массъ, конечно, должно назваться

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ послёднее время, развитіе ндей Карамзина снова указано было въ изсладованія г. Алексая Веселовскаго: Западное вліяніе въ русской литература, "В. Евр." 1882, и въ отдёльномъ изданіи, М. 1883.

пренебрежениемъ. Восемнадцатый въкъ унаслъдовалъ его отъ кръпостного XVII-го въка; а если теперь винять въ этомъ высшіе классы, принявшіе западное образованіе (за отсутствіемъ восточнаго), то пусть внесуть въ число обвиняемыхъ имя знаменитъйшаго руссваго историка, основателя нашей исторіографіи. Что восемнадцатый въвъ въ концъ концовъ, у своихъ болье искренно размышлявшихъ представителей, додумался до иного отпошения въ народу, доказательствочъ осталась внига Радищева, старшаго современника Карамзина. Объ этой внигъ было не мало говорено за и противъ, но все-таки не оцёнено по справедливости отношение автора къ народу. Радищевъ выступилъ въ своемъ "Путешествіи" горячимъ противникомъ крѣпостного права. Императрица Екатерина, сама сильно распространившая область крёпостного права, была страшно озлоблена "Путешествіенъ", и ся разборъ книги послужилъ текстонъ для допросовъ Шешковскаго; близко знакомая съ идеями вѣка, но уже очень къ нимъ охладъвшая, она крайне враждебно отнеслась къ Радищеву и съ теоретической точки зрѣнія. Отношеніе Пушкина къ Радищеву было двойственное, но въ известной статъв Пушкинъ о немъ судитъ очень сурово. Нетъ спора, что въ содержани клиги Радищева есть доля теоретическаго увлечения, совсёмъ забывшаго объ условіяхъ русской действительности, есть крупные литературпые недостатки; но даже вритики, не очень расположенные въ харавтеру его идей, признали подъ конецъ, что отрицание крѣпостного права было исторической заслугой Радищева<sup>1</sup>). До сихъ поръ, однако, почти не обращено вниманія на литературную сторону тёхъ отдёловъ "Путешествія", которые посвящены изображенію крестьянскаго быта. Дело въ томъ, что книга Радищева написана весьма неровно; изъ его собственныхъ указаній видно, что она составлена изъ статей, писанныхъ въ разное время и, конечно, въ разныхъ настроеніяхъ: можно отличать страницы, написанныя подъ вліяніемъ чтенія, внижнотеоретическія, и другія, гді авторъ говориль просто и непосредственно. Не разъ, излагая высокіе общіе вопросы, онъ заговариваеть славянскимъ стилемъ, тяжелымъ и утомительнымъ; языкъ его становится проще, когда онъ приближается въ дъйствительности, HO всего болве стиль становится живымъ, легвимъ, естественнымъ, вогда авторъ передаетъ черты и сцены народнаго быта. Книга пересыпана эпизодами подобнаго рода: и въ этихъ случанхъ только изрёдка современнаго читателя остановить устаравшее внижное слово прошлаго вѣка,---но въ цёломъ можно совсёмъ забыть, что читаешь пи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Исторію русской словесности, Галахова, въ посл'яднемъ ваданія, І, ч. 2 стр. 274.

санное сто лётъ назадъ. Такъ какъ книга очень рёлка и забыта, приводимъ два-три примёра, — тёмъ болёе, что они нагляднёе объаспятъ нашу мысль.

Въ главѣ, обозначенной "Любани", рисуется одна изъ тѣхъ многихъ картинъ, какими Радищевъ изображалъ дѣйствія крѣпостного права:

"Въ нѣсколькихъ шагахъ отъ дороги увиделъ я пашущаго почву крестьянина. Время было жаркое. Посмотр'яль я на часы-перваго сорокъ минуть... Сегодня праздникъ.-Пашущій крестьянинъ принадлежитъ конечно помъщику, который оброку съ него не береть <sup>1</sup>).-Крестьянинъ пашеть съ ведикимъ тщаніемъ.-Нива, конечно, господская.-Соху поворачиваеть съ удивительною легкостію. — Богь въ помощь, сказалъ я, подошедъ къ пахарю, который не останавливаясь доканчиваль зачатую борозду.-Богь въ помощь, повториль я.-Спаснбо, баринъ, говорилъ мит пахарь, отряхая сошникъ и перенося соху на новую борозду. — Ты, конечно, раскольникъ, что пашешь по воскресеньямъ. Нѣтъ, барннъ, я прямымъ <sup>в</sup>) крестомъ крещусь, – сказалъ онъ, показывая инъ сложенные три перста.-А Богь милостивь, съ голоду умирать не велить, когда есть силы и семья. - Развѣ тебѣ во всю недѣлю нѣтъ времени работать, что ты и воскресснью не спускаешь, да еще и въ самый жаръ. - Въ недълъ-то, баринъ, шесть дней, а мы шесть разъ въ недѣлю ходимъ на барщину; да подъ вечерокъ вознить оставшее въ дёсу сёно на господскій дворъ, коли погода хороша; а бабы и девен для прогулки ходять по праздникамъ въ лесь по грибы да по ягоду <sup>3</sup>). Дай Богъ, (крестяся), чтобъ подъ вечеръ сего дня дождивъ пошелъ.. Велика ли у тебя семья?-Три сына и три дочки. Первенькому-то десятой годокъ. --Какъ же ты усивваешь доставать хлёбъ, коли только праздникъ им лють свободнымъ?-Не одни праздники, и ночь наша. Не лёнись нашь брать, то съ голоду не умрешь. Вндишь ли, одна лошадь отдыхаеть; а какъ эта устанетъ, возьмусь за другую; дъло-то и споро.-Такъ ли ты работаеть на господина своего?--Нътъ, баринъ, гръшно бы было такъ же работать. У него на цашић сто рукъ для одного рта, а у меня двћ для семи ртовъ, самь ты счеть знаешь. Да хотя растянись на барской работё, то спасибо не скажутъ"... 4).

Вотъ другая картинка—купца-кулака. Карпъ Дементьичъ, проживающій въ Новгородѣ, знакомъ автору, которому нёкогда сдѣлалъ кляузный денежный подвохъ. Здёсь они опять встрётились.

"Ба, ба! добро пожаловать, откуды Богь принесъ, — говорнят пріятель Карпъ Дементьичъ, прежде сего купецъ третьей гильдіи, а нынѣ имянитой гражданниъ. — По пословицѣ, счастливой къ обѣду. Милости просимъ садиться. — Да что за пиръ у тебя? — Благодѣтель мой, я женилъ вчера парвя своего"... (Благодѣтель — потому, что авторъ нѣкогда пособилъ ему записаться въ именитме граждане, а онъ потомъ устроилъ "благодѣтелю" упомянутую кляузу).

"Карпъ Дементьичъ человъкъ признательной. - Невъстка, водки нечаян-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) А держить, т.-е., на барщинь.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е. настоящимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т.-е. онять для барскаго дона.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Путешествіе изъ Петербурга въ Москву. Сиб. 1790, стр. 14 и слёд.

ному гостью.—Я водки не нью.—Да хоть прикушай, здоровье молодыхъ... И свли за столъ.

"По одну сторону меня сълъ сынъ хозяйскій, а по другую посадилъ Карпъ Дементьнчъ свою молодую невъстку... Прервемъ рѣчь, читатель. Дай мнѣ карандашъ и листочекъ бумажки. Я тебъ въ удовольствіе нарисую всю честную компанію... Если точныхъ не синшу портретовъ, то доволенъ буду ихъ силустами.

"Карпъ Дементьнчъ-съдая борода, въ восемь вершковъ отъ нижней губы. Носъ кляномъ, глаза ввалились, брови какъ смоль, кланяется объ руку, бороду гладить, всёхь величаеть: благодётель мой. — Аксинья Пареентьевна, любезная его супруга. Въ шестьдесять лёть бёла какъ снёгь, и красна какъ маковъ цвъть, губки всегда сжимаетъ кольцомъ; ренскаго не пьетъ, передъ объдонъ цоль-чарочки при гостяхъ, на въ чиланѣ стаканчикъ водки. Прикащикъ-мужных хозянну на счеть показываеть... По приказанию Аксиньи Пареептьевны куплено годового запасу З пуда бѣлилъ ржевскихъ и 30 фунтовъ румянъ листовыхъ... Прикащяки мужнивы — Аксиньнны камердинеры. — Алексъй Карповнчъ - сосёдь мой застольной. Ни уса, ни бороды, а нось уже багровой, бровями моргасть, въ вружокъ остриженъ, кланяется гусемъ, отряхая голову и поправляя волосы. Въ Петербургъ былъ сидъльцомъ. На арпинъ когда мёряеть, то спускаеть на вершокъ; за то его отецъ любитъ, какъ самъ себя; на пятнадцатомъ году матери далъ оплеуху.-Парасковья Денисовна, его новобрачная супруга, бъла и румяна. Зубы какъ уголь. Брови въ нитку, чериве сажи. Въ компание сидить потупя гдава, по во весь день оть окошка не отходить, и цалить глаза на всякаго мужчину. Подъ вечеровъ стоить у калитки.-Глазъ одинъ подбить. Подаровъ ся любезнова муженька для перваго дня"... и т. д. 1'.

Карпъ Дементьичъ, настоящій типъ кулака, нажилъ деньги обманами и злостнымъ банкротствомъ, изъ котораго вышелъ цѣлъ и невредимъ. Со времени песостоятельности торгуетъ его сыпъ; купленный домъ записанъ на имя жены.

Укажемъ еще эпизодъ о нищемъ слёпцё, поющемъ духовные стихи (глава "Клинъ"). Бытовая картина, нарисованная здёсь, немного сантиментальна, стиль не выдержанъ, но опять чрезвычайно интересно отношеніе автора къ народному быту.

"Какъ было во городъ во Римъ, тамъ жилъ да былъ Евфиміанъ князь... Поющій сію народную пъснь, называемую Алекстемъ Божіниъ человъкомъ, былъ слѣной старикъ, сидящій у вороть почтоваго двора, окруженный толною по большей части ребятъ и юношей. Сребровидная еголгава, замкнутыя очи, видъ снокойствія, на лицъ его вримаго, заставляли взирающихъ на пѣица предстоять ему съ благоговъніемъ. Неискусный хотя, его напѣвъ, но нѣжностію изреченія сопровождаемый, проницалъ въ сердца его слушателей, лучше природъ внемлющихъ, нежели возращенные во благогласія уши жителей Москвы и Петербурга внемлють кудрявому напѣву Габріелли, Маркези или Тоди. Никто изъ предстоящихъ не остался бевъ выбленія внутрь глубокаго <sup>3</sup>, когда Клинскій пѣвецъ, дошедъ до разлуки своего героя, едва прерывающимся ежемгно-

<sup>&#</sup>x27;) Путешествіе, стр. 105 и слёд.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Т.-е. безь внутреннаго нотрясенія.

венно гласомъ изрекалъ свое повъствованіе. Мъсто, на коемъ были его очи, исполнилося изступающихъ изъ чувствительной отъ бъдъ души слезъ, и потоки оныхъ пролилися по ланитамъ воспъвающаго. О природа, колико ты властительна! Взирая на плачущаго старца, жены возрыдали; со устъ юности отлетъла сопутница ея, улыбка: на лицъ отрочества являлась робость, неложной знакъ болъзненнаго, но неизвъстнаго чувствованія: даже мужественной возрасть, къ жестокости толико привыкшей, видъ воспріялъ важности. О, природа! вовопіялъ я паки...

"Сколь сладко неявентельное чувствование скорби! Колико сердце оно обновляеть, и онаго чувствительность. Я рыдаль въ слёдь за ямскимъ собраниемъ, и слезы мои были столь же для меня сладостны, какъ историнутыя изъ сердца Вертеромъ...

"По окончанін пѣснословія, всё предстоящіе давали старику, какъ будто бы награду за его трудъ. Онъ принималъ всё денежки и полушки, всё куски и краюхи хлѣба довольно равнодушно, но всегда сопровождая благодарность свою поклономъ, крестясь и говоря къ подающему: дай Богъ тебѣ здоровья!" и проч. <sup>4</sup>).

Подобные эпизоды достаточно свидѣтельствуютъ, что сочувствія къ народу, заявляемыя внигой Радищева, были искреннимъ убѣжденіемъ писателя: они говорятъ языкомъ жизни, сопровождаются правдивыми и ярвими изображеніями народнаго быта, которыя удивительно встрѣтить въ тогдашней литературѣ. При всѣхъ раньше нами указанныхъ попыткахъ литературы подойти къ народному быту, она не достигала той прямой постановки предмета, какая сдѣлана въ "Путешествіи" Радищева: литература вращалась въ поверхностныхъ сюжетахъ, шутливыхъ и аневдотическихъ тогда какъ здѣсь затропутъ самый корень народной жизни, и писатель приступаетъ къ ней, вооруженный и знаніемъ дѣла, и умѣньемъ вѣрно владѣть народной рѣчью, которое вполнѣ усвоено было литературой только нѣсколько десятилѣтій и нѣсколько литературныхъ переворотовъ спустя.

Замѣчательный фактъ, представляемый "Путешествіемъ", становится особенно любопытнымъ исторически, когда мы сопоставимъ съ имъ пониманіе пародности у первостепеннаго писателя поколѣнія, уже болѣе молодого, — у Карамзина. Не будемъ говорить о томъ, что Карамзинъ, при всѣхъ его "республиканскихъ" убѣжденіяхъ, всю жизпь остался противникомъ мысли объ освобожденіи крестьянъ (припомнимъ, что Радищевъ даже на допросахъ у Шешковскаго, когда онъ обнаружилъ большой упадовъ духа, не отрекся отъ своихъ идей объ освобожденіи крестьянъ): какъ ни было въ существѣ противонародно это воззрѣніе, еще можно представитъ его себѣ не какъ одно грубое преданіе рабовладѣльчества, а какъ обдуманную (хотя

÷,

<sup>1)</sup> Путешествіе, стр. 401 и сявд.

### КАРАМЗИНЪ.

и малодушную) общественную *теорію*; но съ этимъ воззрѣніемъ роковымъ образомъ соединялась невозможность понять правильно внутреннюю жизнь народа и характеръ народности...

Вопросъ былъ не изъ легкихъ. Вся литературная эпоха, въ самихъ европейскихъ образцахъ, по которымъ учились наши писатели, была еще далека отъ мысли о полномъ освобождении народныхъ массь; историческая жизнь еще не ставила этого вопроса, потому что раньше стояли на очереди другіе, - и наша литература, которой столько приходилось учиться изъ чужихъ источнивовъ, показала много жизненнаго смысла, когда сама, внё чужихъ указаній, стала обращаться въ народности, т.-е. заявила сочувственный интересъ въ народнымъ массамъ, смутно догадываясь о національномъ значенін ихъ бытового содержанія. Это исканіе было вёрно теоретически, прекрасно въ общественномъ смыслѣ,--но на дѣлѣ "народность" литературы была бы возножна лишь тогда, когда получила бы гражданскія права въ самой жизни, и литература долго колебалась между угалываемник новымъ стилемъ языка и содержанія, и старымъ стилемъ псевдо-классическимъ: въ исторической дъйствительности вопросъ объ освобождении еще не назрёль, трудно было поднимать его съ нравственной стороны, когда масса, "общества", -- въ которой должна была возобладать эта мысль, - еще нуждалась въ общемъ гуманитарномъ образованія. Радищевъ, который служить намъ здёсь литературно-исторической ибркой, наибтиль этоть угадываемый народный стиль; но не могъ выдержать, и въ другихъ эпизодахъ самаго "Путешествія" быль послёдователемь той же старой школы; его заслугой остается то, что западный философскій гуманизмъ онъ умћаъ примћнить не въ однихъ отвлеченныхъ разсужденіяхъ, но въ живоиъ сочувствій къ положенію народа, для изображенія котораго онъ умѣлъ поэтому находить и вѣрный, живой стиль. Карамзинъ напротивъ остался всегда только при одной теоретически-либеральной сантиментальности, и она стала характерной чертой его отношения въ народу. Когда писатель брался за тему народа, ему представлялся отвлеченный, на дёль не существующій идиллическій "поседянинъ", и онъ питалъ въ нему теоретическую нъжность; но когда передъ нимъ вставала сама дъйствительная жизнь, то въ "мужику" прилагалась уже не идиллическая теорія, а реальная врёпостная практика. Это, разумъется, могло не мъшать Карамзину лично быть добрымъ человёкомъ, снисходительнымъ помёщикомъ.--но онъ никогда не могъ переварить этой двойственности, и позднѣе искренно негодовалъ на "либералистовъ" временъ Александра I, когда они нашли, что "муживъ" именно и есть тотъ "поселянинъ", которому старая сантиментальная философія оказывала столько участія...

#### ГЛАВА УІ.

Простое, фактически правдивое сочувствіе Радищева къ народу, иногда дійствительно горячее (какъ въ эпизоді о старикі, півшемъ "Алексія Божін человіка"), было неизвістно Карамзину: народная жизнь представлялась ему всегда только съ точки зрівнія сантиментальной идилліи и пасторали, и въ его изображеніяхъ является поэтому только въ искусственной, односторонней или фальшивой формі и окраскі.

Рядт. цитатъ наглядно укажетъ это отношение Караизина къ народу, къ его жизни и обстановкѣ.

Въ 1793, онъ воспѣваетъ Волгу на берегахъ которой онъ родился:

Рѣка священнъйшая въ міръ, Кристальныхъ водъ царица, мать! Дерзну-ли я на слабой лирт Тебя, о Волга, величать, Богиней писни вдохновенный, Твоею славой удивленный? Дерзну ль... Хвалить врасу твоихъ бреговъ, Гдѣ грады, ееси процвѣтають, и проч. ("Сочиненія", над. 4-е, 1834—35, І. стр. 10 и слъд.).

Въ этой реторической формѣ трудно ожидать вѣрныхъ картинъ волжской природы и народнаго быта, и ихъ дѣйствительно нѣтъ.

Въ 1798, Карамзинъ пишетъ куплеты для "сельской комедіи", которая была играна "благородными любителями театра". Вотъ для образчика—

> Хоръ вемледѣльцевъ. Какъ не пѣть намъ? Мы щастливы. Славимъ барина-отца. Наши рѣчи не красивы, Но чувствительны сердца. Горожане насъ умнѣе, Ихъ искусство-говорить. Чтожъ умѣемъ мы? Сильнѣе Благодѣтелей любить ("Сочин." I, 194 и слѣд.).

Въ вомедіи выводятся "сельскій любовникъ" и "сельская любовница" (т. е. пейзане), "староста" и т. п.; ихъ рѣчи—такія же красивыя какъ рѣчи самого автора.

Въ "Натальѣ, боярской дочери" (1792), событіе, отнесенное къ древней Россіи, разсказывается въ чрезвычайно чувствительной повѣсти, гдѣ русская старина идеализирована весьма мало вѣроятнымъ образомъ.

"Кто изъ насъ не любитъ тѣхъ временъ, когда русскіе были русскими (?); когда они въ собственное свое платье наряжались, ходили своею походкою, жили по своему обычаю, говорили своимъ языкомъ по своему сердцу, то-есть, говорили какъ думали?"

"Много врасавицъ въ Москвъ бълокаменной, ибо царство русское искони (?) почиталось жилищемъ красоты и пріятностей; но никакая красавица не иогла сравниться съ Натальей"...

"Цвѣтущія пола и дымящіяся деревни, откуда съ веселыми пѣснями выѣзжали трудолюбивые поселяне, на работы свои — поселяне, которые и по сіе время ни въ чемъ не перемѣнились, такъ же одѣваются, такъ живутъ и работають, кавъ прежде жили п работали, и среди всѣхъ измѣненій и личинъ представляють намъ еще истинную русскую физіогномію" (VI, стр. 86, 91, 94).

Несравненно выше по мысли "Мареа Посадница". Тема благородной борьбы за народную свободу произвела въ ту пору сильное впечатлёніе на читателей именно теоретическимъ гуманизмомъ, но самыя изображенія быта были до послёдней степени натянутыя и реторическія.

И старая Русь, и современная народная жизнь, и въ историческихъ обобщеніяхъ, и въ повёствовательныхъ картинахъ Карамзина являются въ враскахъ этой подрумяненной сантиментальности, въ тонъ идилліи или мелодрамы. Карамзинъ самъ долженъ былъ чувствовать, что эта идиллія, въ которую такъ часто онъ впадаль вийств со всей литературой того времени, не есть настоящая правда. Оспаривая Руссо (въ преврасной статьв: "Нѣчто о наукахъ, искусствахъ и просвѣщеніи", 1793 г.), Карамзинъ усумнился въ "Сатурновомъ вѣкѣ" и "счастливой Аркадіи". "Правда,-говорилъ онъ,-сія вѣчно цвЕтущая страна, подъ благимъ свётлымъ небомъ, населенная простыми, добродушными пастухами, которые любять другъ друга какъ нъжные братья, повинуются однимъ движеніямъ своего сердца и блаженствують въ объятіяхъ любви и дружбы, есть нѣчто восхитительное для воображенія чувствительныхъ людей; по буденъ искренны и признаемся, что сія счастливая страна есть не что иное, кавъ иріятный сонь, какъ восхитительная мечта сего самаго воображенія" (VII, 97). Но сколько разъ онъ самъ вводилъ черты этой Аркадіи и Сатурнова вёка въ свои изображенія русской старины и народности, и искренность могла бы опять подсказать, что эти черты были мечтой воображения.

Остановимся еще на двухъ-трехъ подробностяхъ. Статья "Деревня" (1792) посвящена описанию прелестей уединения:

"Благославляю васъ, мирныя сельскія тённ, густыя, кудрявыя рощи, душистые луга и поля, златыми класами (т.-е. колосьями) покрытые! Благословляю тебя, тихая рёчка, и васъ, журчащіе ручейки, въ нее текущіе! Я пришелъ къ вамъ искать отдохновенія... Я одинъ-одинъ съ своими мыслями-одинъ съ натурою...

"Вижу садъ, аллен, цвътники-иду мимо ихъ-осиновая роща для меня привлекательнъе. Въ деревнъ всякое искусство противно... "Какая свёжесть въ воздухё!.. Уже стада разсыпаются вокругь холмовъ; уже блистають косы на лугахъ зеленыхъ; поющій жаворонокъ вьется надъ трудящимся поселяниномъ-и и*пожная Лавинія* приготовляетъ завтракъ своему Палемону. Гуляю среди полей разноцвётныхъ"... (VII, 104 и слёд.).

Авторъ наслаждается, конечно, и барскимъ комфортомъ; кто-то готовитъ ему обѣдъ, "услужливый садовникъ" (еще бы онъ не былъ услужливъ!) приноситъ ему корзинку съ благовонною малиною: "тонкая дремота на нѣсколько минутъ покрываетъ глаза мои флеромъ зефиръ свѣваетъ его". Авторъ бесѣдуетъ лишь съ Томсономъ, Ла-Фонтеномъ (вѣроятно Les Contes) и Грессетомъ, — и замѣчательно, что для трудолюбивыхъ поселянъ не досталось, кромѣ упомянутаго, ни одного слова!

Въ зпаменитой статъћ "О любви въ отечеству и народной гордости" (1802 г.) Карамзинъ затрогиваетъ тему, которая съ разными видоизмѣненіями повторяется и въ настоящую минуту.

"Я не смѣю думать,—говорить онъ,—чтобы у насъ въ Россіи было немного патріотовъ; но мнѣ кажется, что мы излишно смиренны въ мысляхъ о народномъ нашемъ достоинствѣ—а смиреніе въ политикѣ вредно. Кто самого себя не уважаеть, того, безъ сомпѣнія, и другіе уважать не будутъ…

"Успѣхи интературы нашей доказывають великую способность русскихь. У французовь еще въ шестомъ-надесять вѣкѣ философствоваль и писаль Монтань: чудно ли, что они вообще пишуть лучше насъ? Не чудно ли, напротивъ того, что нѣкоторыя наши произведенія могуть стоять наряду съ ихъ лучшими, какъ въ живописи мыслей, такъ и въ оттѣнкахъ слога? Будемъ только справедливы, любезные сограждане, и почувствуемъ цѣну собственнаго. Мы никогда не будемъ умны чужимъ умомъ и славны чужою славою: французскіе, англійскіе авторы могуть обойтись безъ нашей похвалы, но русскимъ нужно по крайней мѣрѣ вниманіе русскихъ" (VII, стр. 116, 120—121).

Въ статьћ "О случаяхъ и характерахъ въ русской исторіи, которые могуть быть предметомъ художествъ" (1802), Карамзинъ, по поводу мысли задавать художникамъ темы изъ русской исторіи, говорить:

"Должно пріучить россіянъ къ уваженію собственнаго; должво показать, что оно можетъ быть предметомъ вдохновеній артиста и сильныхъ дѣйствій искусства на сердце. Не только историкъ и поэть, но и живописецъ и ваятель бывають дрганами патріотизма"... (VII, 122).

Всё эти прекрасныя пожеланія повторяются до сихъ поръ. И въ послёдніе дни можно читать жалобы и укоры на то, что мы слишкомъ смиренны передъ Европой, что мы "лакействуемъ" передъ западной цивилизаціей и т. п. Какъ бы то ни было, можно замётить одно, что и въ карамзинское время, и послё, этимъ жалобамъ недоставало опредёленности — чего и отъ кого хотять, и какъ можетъ быть вообще достигнуто то, чего котятъ. Къ кому направляется жа-

#### ВАРАМЗИНЪ.

лоба на излишнее смиреніе, вредное въ "политикъ"? Къ обществу эта жалоба не могла быть обращена ни тогда, ни послё, такъ какъ оно не имѣло голоса въ "политикъ", не нмѣло даже средствъ биредѣлить свое мнѣніе: для того, чтобы со стороны общества возможно было какое-нибудь заявленіе подобнаго рода, надо же было, чтобъ оно имѣло извѣстную свободу выраженія: слова и печати. Такимъ обравомъ, этотъ упрекъ никакъ не могъ быть отнесенъ къ обществу. То же общество и сама народная масса являли могущественное возбужденіе, когда вставали жизненные историческіе вопросы, и сила возбужденія способна была оказать надолго великое нравственное вліяніе. Таковъ былъ 12-й годъ. Но въ другое время, по другимъ вопросамъ (а бывали вопросы капитальные), обращались ли когда-нибудь къ мнѣніямъ и къ свободнымъ силамъ общества?

Преврасны далѣе заботы объ уваженія въ русской литературѣ, но понятно, что истинное значение литературы могло основаться прежде всего на ея внутреннемъ достоинствъ, на силъ ея содержанія, которыя явились бы какъ результать работы русской мысли и поэтической деятельности, а такой результать могъ быть достигнуть лишь при одномъ условіи, -- которое опять не было въ рукахъ одного только общества, при условін расширенія средствъ образованія и простора для работы мысли. Было бы пріятно, еслибъ высшая аристократія тёхъ временъ знала нёсколько больше русскую грамоту; но и тогда, когда бы она выучилась этой грамоть, для литературы не было бы отъ этого большой пользы, если Магницкіе и Руничи сохраняли возможность дёлать свои гнусныя нападенія на университетскую науку, если самъ Карамзинъ такъ вооружался противъ "либералистовъ", въ стремленіяхъ которыхъ было несомнённо иногое, отвѣчавшее истиннымъ нуждамъ русскаго народа, -- каково напр., уничтожение крипостного права. Въ эпоху Карамзина еще можно было не понимать, а въ наше время очевидно, что хозяйничанье надъ наукой Магницкихъ и Руничей и есть именно глубокое унижение литературы, дёло въ величайшей степени гнусное, потому что противонародное, и что беззащитность умственной жизни общества больше, чёмъ многое иное, должна была бы озабочивать искреннихъ патріотовъ.

Не подлежить спору, что не только историкь и поэть, но и художникь бывають брганами патрютизма. Но какь для національнаго достоинства литературы нужно не столько меценатство высшаго общества, сколько присутствіе условій для ся свободнаго развитія (т.-е. для развитія умственныхь силь народа, находящихь въ ней свою дѣятельность и выраженіе), такь національное искусство разовьется не однимь лишь покровительствомь, а тѣмъ же ростомъ внутренняго сознанія общества, и въ сущности требуетъ тѣхъ же условій для своего процвѣтанія, какъ и литература. Покровительство, "заказы художникамъ" могутъ дать искусству только внѣшнія матеріальныя средства, — при дурномъ вкусѣ заказчиковъ могутъ даже вредно вліять на искусство, распложая фальшивое исполненіе фальшивыхъ темъ. Искусство идетъ обыкновенно вровень съ умственнымъ состояніемъ общества, и лучшая, хотя косвенная, услуга ему, внѣ собственно технической стороны, можетъ быть сдѣлана тѣми же заботами о расширеніи внутренней жизни общества, о возвышеніи его гражданскаго достоинства и просвѣщенія.

Любопытно, что эти темы почти безъ перемъны повторяются и до настоящаго времени, — такъ мало тогда и нынъ сантиментальные романтики "народности" понимали простыя историческія условія роста національной литературы и искусства. Желанія прекрасныя, но всегда или недосказанныя или недодуманныя, а иной разъ просто лицемърныя.

Рядъ прекрасныхъ мыслей высказанъ Карамзинымъ въ статъѣ "О новомъ образовани народнаго просвѣщения въ Россия" (1803), по поводу плановъ импер. Александра I по этому вѣдомству.

"Петръ Великій, поворилъ Карамзинъ, учреднаъ первую академію въ нашемъ отечествъ, Елисавета-первый университетъ, Великая Екатерина-городскія школы; но Александръ, размножая университеты и гимназіи, говоритъ еще: да будетъ свётъ и въ хижинахъ. Новая великая эпоха начинается отнынё въ исторія нравственнаго образованія въ Россін, которое есть корень государственнаго величія и безъ котораго самыя блестящія царствованія бывають только личною славою монарховъ, не отечества, не народа. Россія, сильная н счастливая во многихъ отпошеніяхъ, унижалась еще справедливою вавистію, видя торжество просвъщенія въ другихъ земляхъ и слабый невърный блескъ его въ общирныхъ странахъ ея. Римляне, уже побъдители вселенной, были еще презираемы греками за ихъ невъжество, и не силою, не побъдами, но только ученіемъ могли наконецъ избавиться отъ имени варваровъ. Не одно мародное славолюбіе... терпить оть недостатка въ просвѣщенін; нѣть, онъ мѣшаетъ всякому действію благотворныхъ намереній правителя... Александръ желаеть просветить россіянь, чтобы они могли пользоваться его человеколюонвыми уставами, безъ всякихъ здоупотреблений и въ полнотъ своего спасительнаго дъйствія" и пр. (VIII, стр. 221 и слёд.).

Эти простыя истины о просвёщеніи, составляющемъ корень государственнаго величія, забываемыя теперь потомствомъ въ одичалой злоб'в противъ "интеллигенціи", указывали одну изъ несомиѣниѣйшихъ потребностей русскаго народа, который здѣсь выдѣляется Карамзинымъ и отъ государства, и отъ династіи; но въ то же время Карамзинъ считалъ освобожденіе крѣпостной массы этого народа преждевременнымъ и вреднымъ. Какъ будто образованіе могло быть распространяемо въ крюпостныхъ "хижинахъ"! Было, правда, не мало

### КАРАМЗИНЪ.

примѣровъ образованія, которое давалось помѣщиками инымъ изъ обывателей этихъ хижинъ, — но въ результатѣ бывали возмутительные примѣры этого противоестественнаго соединенія образованія и рабства; этихъ примѣровъ не забылъ Радищевъ въ "Путешествіи" онъ разсказываетъ исторію образованнаго раба, который тѣмъ горше чувствовалъ свое бѣдственное положеніе, а затѣмъ изъ рукъ филантропа, который далъ ему образованіе, попалъ по наслѣдству въ руки варвара.

Итакъ, отношение Карамзина къ народу было двойственное и противорѣчивое: съ одной стороны, мягко-романтическое, съ другой, жество-практическое. Онъ любилъ "поселянъ", когда они воображались ему аркадскими пастушками, но въ дъйствительности народъ быль собраніень людей "низкаго состоянія", изъ котораго Карамзинъ не торопился его выводить. Это двойственное отношение проходить и въ "Исторіи государства россійскаго". Карамзинъ съ мечтательнымъ восторгомъ говоритъ о "россіянахъ", которыхъ видить со временъ Рюрика, придаетъ имъ не мало любезныхъ качествъ, бережно извиняеть иные недостатки ихъ вліяніями "вёка"; но въ сущности, народъ для него-только служебная масса, назначенная исполнять потребности государства: въ древнихъ "россіянахъ" онъ провидить только верноподданныхъ имперіи, преданныхъ служителей государства и покорныхъ крёпостныхъ. Великое "народное" значеніе "Исторіи", о которомъ обыкновенно говорять, заключается въ образовательновъ значени этого труда для высшихъ классовъ: обществу, почти не знавшему своего прошедшаго, Карамзинъ далъ впервые произведение изящное - въ господствовавшемъ тогда стилъ, произведеніе въ духѣ европейскаго образованія, въ высокомъ національноюсударственнома тонъ, которое съ этой стороны и подъйствовало на общество, только-что пережившее события, гдф глубово затронуто было именно это націопально-государственное чувство. Но пониманіе собственно народной стороны исторіи у Карамзина было неполное и часто невърное, какъ это съ самаго начала, при первомъ появлении книги, очень справедливо указывали его противники изъ лагеря "либералистовъ".

При всемъ томъ, за Карамзинымъ остается великая заслуга для изученія "народности". Онъ послужилъ этому изученію всёмъ научнымъ значеніемъ своего монументальнаго произведенія. Историческое знаніе судьбы народа есть необходимая основа для пониманія народности, и все, сдёланное Карамзинымъ для нашей исторіографіи, есть его вкладъ въ изученіе народности. Его историческая критика пролила много свёта на внутренній быть стараго общества и народа,— какъ никогда *до* него: онъ поставилъ много вопросовъ этого рода, и если не всегда върно ръшалъ ихъ, то утверждалъ критическое отношение къ нимъ, вызывалъ новый пересмотръ фактовъ, въ концѣ котораго раскрывалась истина. Съ нимъ оканчивались прежния темныя представления о русской древности, смъщение подлинныхъ фактовъ съ фантазиями средневъковыхъ и повъйшихъ книжанковъ. Давно замъчено было, что самъ Карамзинъ росъ въ понимании русской старины и народности по мъръ того, какъ подвигалась его работа: манерный стиль становился проще и живъе, освъщался колоритомъ лътописной старины, пріобрълъ новую оригинальность.

Восхваляя заслугу Карамзина, указывали иногда, что въ "Исторіи" Карамзинъ былъ уже не тъ́мъ сантиментальнымъ мечтатедемъ, какъ въ своихъ первыхъ произведеніяхъ, а зрѣлымъ мыслителемъисторикомъ. Но эта похвала требуетъ оговорки. Исторія не есть идиллія, самая тема труда привязывала къ фактамъ, и притомъ задатки болѣе сухого, консервативнаго настроенія были у него издавна, не по одному погруженію въ государственную идею, а по болѣе прозаическимъ внушеніямъ практической дъ́йствительности, какъ мы о томъ уже говориян. Таковы не весьма сочувственные взгляды, высказанные еще *до* "Исторіи", въ "Запискѣ о древней и новой Россіи". Съ другой стороны, вліянія старой школы не прекратились и теперь, и если въ однихъ случаяхъ вредили книгѣ, давая фальшивый тонъ, подслащая изображенія старины, то въ другихъ, напротивъ, старый идеализмъ внушилъ нѣкоторые взгляды и эпизоды, принадлежащіе къ самымъ привлекательнымъ въ "Исторіи".

Дёло въ томъ, что Карамзинъ и теперь оставался человёкомъ европейскихъ идей и образованія: на русскую исторію онъ смотр'яль съ точки зрънія европейскихъ литературныхъ идей; въ своемъ трудъ хотвлъ сдвлать для русскаго общества то, что дали своему обществу знаменитые историки европейскіе-хотбль дать равныя картины, изобразить характеры, исторические перевороты. Эти вліянія европейской литературы сказались на историческихъ взглядахъ Карамзина свътлымъ чувствомъ общечеловъческой идеальной правды. "Можеть быть, — говорить одинъ критикъ, — всё изысканія Карамзина неправильны или должны быть дополнены; но всё его сочувствя въ высшей степени правильны, потому что они общечеловъческія. Великая честь Карамзину, что и въ голову ему не приходило оправдывать Ивана Грознаго въ его тиранствахъ, поридать Тверь и Великій Новгородъ въ ихъ сопротивленіи, какъ дёлають во имя условныхъ теорій наши современные историки... Въ безобразно ли фальшивой (по требованіямъ нашего времени) повѣсти "Мареа Посадница", въ враснорѣчивыхъ ли страницахъ о паденіи Великаго Новгорода, — Карамзинъ остается вёрнымъ самому себё и общечеловёческимъ идеямъ... Это — великая заслуга, и этимъ отчасти объясняется фанатизмъ къ карамзинскому созерцанию русской жизни благороднёйшихъ личностей" (напр., у Пушкина). "Его исторія была, такъ сказать, пробнымъ камнемъ нашего самопознанія. Мы съ нею росли, ею мёрялись съ остальною Европою, мы съ нею входили въ общій круговороть европейской жизни" <sup>1</sup>).

Эта сторона "Исторін" сообщала изображеніямъ Карамзина человѣчную, поэтическую окраску, которою она и увлекала своихъ читателей, и въ то же время—эти сочувствія къ падающему Новгороду и обвиненія противъ безумствъ Грознаго остаются гораздо болѣе вѣрными въ широкомъ нагодно-историческомъ смыслѣ, чѣмъ московская исключительность новѣйшаго славянофильства.

Но если было много благотворнаго въ томъ вліянія, которое Карамзниъ прямо и восвенно оказалъ на развитіе научнаго изслёдованія нашей старины, на возбужденіе интереса въ ней въ обществё, то въ литературномъ ся вліяніи была своя невыгодная сторона. Такъ именно дъйствовала искусственная, слишкомъ часто фальшивая манера Карамзина. Его внига надолго осталась единственнымъ историческимъ кодексомъ, и на ней утвердидась, на нъ сколько десятилётій, почти вся литература пов'всти, романа, драмы, бравшихъ свои сюжеты изъ русской старины. Толчевъ въ развитию историческаго романа и визшніе его пріемы даль Вальтерь-Скотть, матеріаль и сантиментальная манера брались изъ Карамзина. Подражатели, какъ обыкновенно, развивали именно слабую сторону оригинала, и отсюда въ нашей литературъ развивается цълый потовъ фальшивыхъ изображеній русской старины, начинателемъ воторыхъ въ доманъ явияся Загоскинъ. Извъстно, какой чрезвычайный успѣхъ имѣлъ его первый романъ: этотъ успѣхъ на три четверти быль приготовлень Карамзинымь, который возбуждаль интересь къ старинѣ въ томъ самомъ духѣ; остальное сделала форма романа. Оть Карамзина шли и тѣ недостатки, которые въ то время считались достоинствани: въ "Юрін Милославскомъ" нельзя не видёть продолженія "Мареы Посадницы" и "Натальи боярской дочери", подврѣпленныхъ "Исторіей" съ ея сантиментальнымъ представленіемъ старины и народности. Лажечниковъ-также ученикъ Карамзина; но онъ былъ умнѣе и талантливѣе Загосвина, лучше былъ знакомъ съ исторіей, и его произведенія гораздо серьезнѣе, хотя и въ нихъ остается искусственное отношение въ старинъ, которая, впрочемъ, и донынѣ мало дается нашимъ романистамъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочиненія Ап. Григорьева. Сиб. 1876, I, стр. 499, 508.

## ГЛАВА УІ.

Подавляющій авторитеть Карамзина тяготёль и надъ могущественнымъ талантомъ Пушкина: "Борисъ Годуновъ" построенъ на исторической рамкв и характерахъ, данныхъ Карамзинымъ— и это не послужило въ пользу драмы. Наша критика весьма несходныхъ направленій говорила объ этомъ согласно<sup>1</sup>).

Деятельность Карамзина была предисловіемъ къ нашему романтизму. Извёстно, что нашъ романтизмъ, котораго самымъ характернымъ представителемъ считается и былъ Жувовскій, не былъ какимъ-дибо яснымъ, определеннымъ направленіемъ: его истинное значеніе мало сознавали сами его діятели и приверженцы <sup>2</sup>), и онъ ножеть быть опредёлень только какъ сложность разнообразныхъ вліяній романтизма французскаго, нізмецкаго и англійскаго, вліяній, которыя находили воспріимчивую почву въ нарождавшихся новыхъ стремленіяхъ самой русской литературы. У насъ отражались черты каждаго изъ иноземныхъ источниковъ, и французская борьба противъ ложнаго классицизма за большую свободу формы и содержанія, и легендарные разсказы или скептический протесть английскихъ поэтовъ, и средневъковый мистицизмъ романтиковъ нъмецкихъ или восторженный гуманизмъ Шиллера. Каждое изъ этихъ теченій находило отвывъ и прічрочивалось къ русской почвё---отчасти потому, что эти новыя поэтическія стремленія были у насъ желаннымъ оружіемъ противъ отжившихъ направденій (напр., противъ нашихъ псевдоклассиковъ и славянствующей, реторической школы Шишкова), а также потому, что новая поэзія и безъ этихъ частныхъ поводовъ увлекала своимъ общечеловъческимъ содержаніемъ и художественной прелестью. Во всякомъ случай, было одно пріобр'втеніе: "романтизмъ" помогалъ литературѣ сбросить съ себя шелуху реторической и сухой условности псевдо-классицизма, даваль болье глубокое основапіе поверхностной сантиментальности, указываль поэтическую цёну народнаго преданія и, наконецъ, приближалъ въ "народности" вообще.

Въ этой общей сторонъ романтизма Жуковскому принадлежить неоспоримая заслуга какъ поэту, который хотя не былъ богатъ собственной оригинальностью, но, какъ первостепенный переводчикъ, какъ мастеръ языка, былъ посредникомъ нашей литературы съ ро-

218

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Бѣлинскаго, Сочиненія, т. VIII, стр. 611—641; Сочин. Ап. Григорьева, І, стр. 499 ("Исторія Карамзина… испортила величайшее созданіс Пушкина — Бориса Годунова"), <sup>6</sup>04, и друг.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. различные отзывы Жуковскаго, кн. Вяземскаго, Пушкина и др. изъ второго и третьяго десятилётія нынёшняго вёка.

#### РОМАНТИЗМЪ.

мантизкоиъ западнымъ въ его разныхъ направленіяхъ (кромѣ общественно-либеральнаго), самъ при этомъ подчинился его вдіяніямъ и отврываль имъ путь въ нашей литературй. Псевдо-классицизмъ, построенный на школьной теоріи, всегда сильно реторическій, спускался къ действительности развё только въ комедіи и въ шутливой поэмѣ. а больше вращался между ходульными героями съ возвышенными чувствами и т. п.; романтика расширила поэтическую область, сближала поэзію со всёми правственными движеніями жизни, вводила народность не въ принижающемъ комическомъ тонѣ, а какъ глубокую правственную стихію, цённую по ся первобытности, и пезамётно демократизировала поэзію. Романтизмъ, особливо нёмецкій, повилимому, любилъ погружаться въ чистую фантастику, съ волшебствомъ, привидѣпіями, чертями и т. п., но источникомъ этой манеры было средневѣковое и современное народное преданіе. Такимъ образомъ, народное нашло узаконенный доступъ въ поэтическій обиходъ литературы; за чужими явились и свои преданія и легенды, въ той же самой идеализаціи первобытно-народнаго. Съ другой стороны, романтизмъ взаивнъ ложно-классическаго однообразія искалъ пестрыхъ врасокъ, колорита и вста и времени, и здъсь являлось новое побужденіе наблюдать бытовыя народныя черты... Жуковскій уже вскорѣ подъ руководствомъ нѣмецкихъ романтиковъ стремится создать русскую балладу въ "Громобов" и "Вадимв", направляется въ русскую народную инсологію въ "Свётланё", нёсколько лёть обдумываеть какого-то, оставшагося ненаписаннымъ, "Владиміра" (подъ которымъ разумълся древній кіевскій князь), позднёе пересказываеть въ стихахъ народныя сказки и т. д. Въ 1816 году онъ уже заботится о собираніи народныхъ пёсенъ, преданій и проч.

Отсюда уже ясенъ успёхъ этого интереса въ народности въ сравнени съ тѣмъ, что мы видѣли въ XVIII вёкѣ.

Въ томъ вѣкѣ это былъ интересъ непосредственный, который могъ опираться на свѣжихъ еще бытовыхъ вкусахъ и привычкахъ: записываніе пѣсенъ, какъ "охота", пло еще отъ семнадцатаго вѣка; но историческія свѣдѣнія были грубы, и такъ какъ народъ по тогдашнимъ понятіямъ былъ "чернью", то въ литературномъ воспроизведеніи "народность" — все еще въ согласіи съ псевдо-классической теоріей — могла явиться только въ комедіи или путливой пьесѣ и оперѣ. Теперь точка зрѣнія была хотя все еще не ясная, но уже болѣе глубокая; историческія знанія о старинѣ стали шире, особливо послѣ Карамзина; хотя еще подъ чужими внушеніями, но серьезно берется народное преданіе, въ немъ отыскивается поэтическое содержаніе и воспроизводится въ литературѣ рядомъ съ лучшими произведеніями западно-европейскихъ поэтовъ. Форма воспроизведенія пока далеко не выработана, отчасти фальшива,—какъ въ "русскихъ" балладахъ Жуковскаго,—но уже начаты поиски за подлиннымъ матеріаломъ именно съ этой спеціальной задачей—овладѣть народнымъ содержаніемъ для высшихъ слоевъ литературы.

Было, къ сожалѣнію, много недочетовъ въ этомъ движеніи и внѣшнія условія общественности стояли на дорогѣ этому нарождавшемуся влеченію къ народности. Лучшіе люди XVIII вѣка рішались указать тяжелую дѣйствительность народной жизни, но эти указанія были подавлены съ грубымъ насиліемъ, и это, безъ сомнѣнія, былъ большой ударъ для общественной мысли. Романтическое стремленіе къ народности могло бы стать плодотворнѣе, еслибы могло быть поддержано серьезнымъ интересомъ общественнымъ.

"Народность", которая нашла место въ произведеніяхъ Жувовскаго, довольно странная. Поэть нелегко находиль для нея настоящее выражение. Прослёдивъ его манеру трактовать народно-старин ныя темы, найдемъ ся тёсную связь съ литературными прісмами прошлаго въка. Въ первыхъ произведеніяхъ, напр., въ прозаическихъ разсказахъ: "Вадимъ Новгородский" (1803), "Три пояса, русская сказка" (1808), "Марьина роща" (1808), это та же манера "сказокъ" Чулкова, сиягченная карамзинскимъ стидемъ и сантиментальностью, и тъ же странныя представленія о русской древности. Въ стихотворныхъ пьесахъ Жуковскій следуеть послушно за своими иностранными образцами. Онъ очень умветь ценить ихъ собственное достоинство <sup>1</sup>), и затемъ, нимало не сомнѣваясь, въ чужеземной поэзіи, не имъющей ни малъйшаго отношенія къ русской жизни, онъ ищеть пути къ своей народности, идетъ ощупью, и если самъ не находитъ дороги, то помогаетъ найти ее другимъ. Въ 1806 г., онъ пишетъ "Песнь барда надъ гробомъ славянъ победителей", и притомъ "относящуюся въ военнымъ обстоятельствамъ того (1806 г.) времени",--хотя у славянъ нивогда не бывало "бардовъ", – и рисуетъ невозможную поэтическую картину. Онъ не сомнѣвается брать цѣликомъ чужія темы, враски и подробности и, слогка поддёлывая ихъ подъ русскій тонъ, выдаетъ за русскія; за то въ романсъ Шиллера онъ помъщаетъ мнимаго древне-русскаго "Услада" ("Жалоба", 1810).

"Пувецъ во стану русскихъ воиновъ", гду сказалось столько прекраснаго поэтическаго настроенія, переполненъ искусственной условностью въ подробностяхъ: мало того, что русскіе генералы 12-го

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ, напримъръ, восхищаетъ его Гебель. Въ 1816 г., онъ пишетъ къ А.И. Тургеневу объ "Овсяномъ киселъ": "Это переводъ изъ Гебеля, въроятно, тебъ неизвъстнаго поэта, ибо онъ писалъ на швабскомъ діалектъ и для поселянъ. Но я инчего лучше не знаю! Позвія во всемъ совершенствъ простоти и непорочности" (Сочин., изд. Ефремова, 1878, т. VI, стр. 401).

#### РОМАНТИЗМЪ.

года сражаются кольями, стрѣдами и щитами, они извлекли это вооруженіе и боевые обычан даже пе изъ древне-славанской, а изъ галльской и оссіановской древности. Въ "Свѣтланѣ" (1811) только первая строфа дастъ вѣрную картинку русскаго гаданья, а затѣмъ она опать романтична по-нѣмецки.

Важно было, однако, то, что рядъ изящныхъ переводовъ сообщалъ литературѣ и образованнымъ людямъ совсѣмъ новое представленіе о народномъ преданьѣ, научалъ искать и находить въ немъ поэтическую прелесть. Если въ западныхт литерагурахъ романтизмъ, извѣстными своими сторонами, поднималъ элементъ народности, то и у насъ онъ дѣлалъ тоже самое. Строфа "Свѣтланы" предвѣщала народно-поэтическія пьесы Пушкина. Наконецъ, съ романтизмомъ начинается новое обращеніе къ собиранію народной поэзіи.

Въ 1816, когда Жуковскій думаль о "Владимірь", занялся для него исторіей, собирался тать въ Кіевь и Крымъ, онъ заботился и о собраніи народныхъ сказокъ и преданій. Онъ поручалъ своимъ племянницамъ Зонтагъ и Кирбевской, жившимъ въ Белевъ, записывать для него деревенскіе разсказы, надбясь потомъ привести этоть матеріаль въ порядокъ. На поэзію національную, -- говориль онъ имъ, --- никто не обращаетъ вниманія: въ сказкахъ заключаются народныя мнѣнія; суевѣрныя преданія дають понятіе о нравахъ и степени просвѣщенія старины. Въ связи съ романтизиомъ возникають у тогдашнихъ критиковъ и теоретиковъ (кн. Вяземскій, кн. Одоевскій и др.) вопросы о "народности", какъ цѣли или свойствѣ литературы <sup>1</sup>). Собираніе произведеній народной поэзіи занимаеть Пушкина какъ сильно развитый съ дътства личный вкусъ и какъ важная вещь для собственнаго творчества и литературныхъ интересовъ. Въ младшемъ поколёнія, двоюродный внукъ Жуковскаго, Петръ Кирћевскій является первымъ собирателемъ съ опредбленной,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Напр. издатели "Мнемозины" (1824—25), кн. Одоевскій и Кюхельбекерь, гордились, что заставния другія изданія говорить о необходимости народности въ поэзіи (IV, 288). О посл'яднемь "Мнемозина" выражалась такъ:

<sup>&</sup>quot;При основательнѣйшихъ познаніяхъ и большемъ нежели теперь трудолюбіи нанихъ писателей, Россія по самому своему географическому положенію могла бы присвоить себт всё сокровища ума Европы и Азів...

<sup>&</sup>quot;Но недовольно присвоить себё сокровища ипоплеменниковь: да создастся для славы Россіи поэзія истично русская... Вёра праотцевь, нравы отечественные, яётописи, пёсни и сказанія народныя—лучшіе, чистёйшіе, вёрнёйшіе источники для наmeй словесности.

<sup>&</sup>quot;Станемъ надъяться, что наконецъ наши писатели, изъ конхъ особенно нъкоторие молодне одарени прямимъ талантомъ, сбросятъ съ себя поносния цъпи нъмецкія и захотятъ бить русскими", и проч. (II, 42-43).

Въ послёдненъ случай авторъ статън "особенно имбать въ виду А. Пушкина, котораго три повим, особенно первая, подаютъ великую надежду".

сознательной цёлью и вёрными пріемами. Ему сообщаль и Пушкинь свои находки.

Въ одно время съ этимъ литературнымъ развитіемъ интереса къ народности путемъ изученій историко-общественныхъ и путемъ поэзіи, параллельно съ трудами Карамзина, шла другая двятельная работа въ области спеціальнаго изслёдованія всякихъ паматниковъ старины.

Въ обыкновенныхъ понятіяхъ, археологія считается чёмъ-то столь далекимъ отъ живыхъ изученій народа, что археологъ является синонимомъ ученаго гробокопателя, черстваго и несимпатичнаго чудака. Есть разныя причины, почему, напримѣръ, у насъ, археологія имѣетъ такую славу, и одна изъ нихъ та, что эта наука (какъ всякая другая) имѣетъ свою сложную технику, которая не легко дается и не имѣетъ ничего привлекательнаго и показного. Но археологія есть необходимое предисловіе и къ исторіи, и къ этнографіи. Это есть изученіе древнѣйшаго быта, слѣдовательно, подкладка для описанія временъ историческихъ и для изслѣдованія народныхъ преданій, глубокая основа которыхъ коренится въ отдаленнѣйшихъ вѣкахъ народнаго существованія: археологія изучаетъ народный и общественный бытъ до тѣхъ эпохъ, когда начинаются для нихъ ясныя историческія свѣдѣнія.

Понятно изъ этого, что въ исторіи изученій народности большая доля труда и заслуги принадлежить, кромѣ историковъ, и чистымъ археологамъ. Правда, на первыхъ шагахъ, при неразработанности предмета, археологія еще слишкомъ бывала занята необходимыми приготовительными изученіями, рѣдко касалась жизненныхъ процессовъ народной древности способомъ, вразумительнымъ для профацовъ, и имѣла лишь очень неиногихъ дѣятелей съ талантомъ; но въ общемъ ходѣ нашей исторической науки, начало нынѣшняго столѣтія ознаменовано замѣчательными трудами, которые давали залогъ дальнѣйшаго успѣха исторической и этнографической науки.

Не входя въ подробности, укажемъ лишь главнъйшія имена людей, работавшихъ здъсь одновременно съ Карамзинымъ.

Европейская, въ частности нѣмецкая, наука и теперь, какъ въ XVIII вѣкѣ, сослужила здѣсь полезную службу указаніемъ методовъ и ихъ приложеніемъ.

Труды Шлёцера по древней исторіи продолжали Лербергъ и визаптинистъ Кругъ, работы которыхъ справедливо называли классическими; дерптскій профессоръ Густавъ Эверсъ; оріенталистъ Френъ; Аделупгъ, Кеппенъ. Извѣстный покровитель Карамзина и попечитель московскаго университета, Муравьевъ, вызвалъ въ Москву извѣстныхъ классическихъ ученыхъ и историческихъ критиковъ: Маттен, описавшаго греческія рукописи синодальной библіотеки; эстетика Буле, занявшагося также русской древностью; Баузе, собравшаго замёчательную библіотеку рукописей. Подъ ихъ руководствомъ воспитался извёстный профессоръ Романъ Тимковскій, первый критическій издатель лётописи Нестора; Буле и Баузе имёли, кажется, вліяніе и на ученое образованіе Калайдовича, о которомъ дальше упомянемъ.

По собственной исторіи, отчасти независимо отъ Карамзина, отчасти въ связи съ его книгой, работали, кроме названныхъ немцевъ, Гавр. Успенскій (1765—1820), Арцыбашевъ (ум. 1841); тогда же начались первые труды Погодина. Цо археологія вещественныхъ памятниковъ работали Кеппенъ, Кругъ, П. Бекетовъ, Аделунгъ, Ходаковскій (изслѣдователь старыхъ городищъ, составившій о нихъ оригинальную теорію). Оленниъ, Бороздинъ, Ермолаевъ. По археологіи и исторіи церковной-интроподить Евгеній, который послужиль и для исторіи литературы двумя словарями-писателей духовнаго чина и свётскихъ. По археографія, собиранію рукописей, описанію архивовъ пѣнные труды совершили начальникъ московскаго Архива коллегіи ипостранныхъ дѣлъ Н. Бантышъ-Каменскій, Малиновскій, протоіерей Григоровичъ, и началъ свои вамъчательные поиски Павелъ Строевъ. Но едва ли не замѣчательнѣйшимъ по таданту изъ всѣхъ этихъ дѣятелей археографіи былъ Константинъ Калайдовичъ, даровитый, многосторонній ученый съ яснымъ критическимъ взглядомъ, оказавшій наукѣ великую услугу открытіями въ старо-славляской и древней русской литературь.

Въ области филологіи въ ту же эпоху заявилъ себя Востоковънебольшимъ, но богатымъ по содержанію "Разсужденіемъ" о древнеславянскомъ языкѣ (1820), съ котораго считается научное развитіе славянской филологіи и гдѣ положено первое прочное основаніе для опредѣленія взаимнаго отношенія славянскихъ нарѣчій.

Въ высокой степени замѣчательнымъ фактомъ тогдашней ученой исторіи является меценатство графа Н. П. Румянцова. "Это былъ истинный, искренній любитель и знатокъ русской исторія, — говоритъ Погодинъ, еще заставшій его дѣятельность, — что касается до частностей, въ которыхъ онъ не уступалъ никакому ученому спеціалисту... Первымъ свидѣтельствомъ его любви былъ докладъ на высочайшее имя объ изданіи государственныхъ грамотъ, при московскомъ Архивѣ, первый томъ которыхъ, съ его гербомъ, вышелъ въ 1813 году<sup>1</sup>). Все древнее, старинное возбуждало любопытство графа Румянцова; онъ читалъ постоянно

<sup>•)</sup> Это было знаменитое "Собраніе государственных грамоть и договоровь, хранящихся въ государственной коллегіи иностранныхъ дёлъ", четыре огромныхъ фолланта. М. 1818—1827.

все, относящееся въ русской исторіи, отыскиваль вездѣ ся любителей, привлекаль въ занятіямъ, искалъ случаевъ начинать историческія работы, задавалъ вопросы, указывалъ источники, снабжалъ книгами, поручалъ изслёдованія, употреблялъ всё зависёвшія отъ него средства для содъйствія всякому предпріятію. Всякое открытіе принималось имъ въ сердцу; онъ повъщалъ прочихъ своихъ сотрудниковъ, славилъ въ обществѣ, и возбуждая соревнованіе, помогалъ деньгами, ходатайствоваль, покупаль, печаталь, издаваль, и около него составилось цёлое общество ревностныхъ, трудолюбивыхъ, талантливыхъ дѣятелей, имъ найденныхъ, взысканныхъ, ободренныхъ, воспитанныхъ... Во всёхъ архивахъ снимались копін, во всёхъ библіотекахъ дѣлались извлеченія, во всѣхъ древнихъ городахъ производились поиски по поручению графа Румянцова. Изданія слёдовали одно за другимъ: "Государственныя грамоты", въ четырехъ фоліантахъ, "Памятники XII вѣка" съ словани Кирилла Туровскаго. "Древнія русскія стихотворенія", изслёдованія Лерберга, "Бёлорусскій архивъ", "Законы Ивана Васильевича" и "Судебникъ", Іоаниъ Экзархъ Болгарскій", біографія Герберштейна, путешествіе Мейерберга, "Опыть о повгородскихъ посадникахъ", Описаніе Корсунскихъ воротъ" Аделунга. Сверхъ того, на счетъ графа Румянцова напечатаны были "Kritische Vorarbeiten" Эверса, "Словарь русскихъ писателей духовнаго чина" митрополита Евгенія, "Жизнь Свидригайла" Коцебу, "Изсявдование о словѣ о пояку Игоревѣ" Пожарскаго.

Далѣе, Погодинъ даетъ слѣдующую картину этой историко-археологической дѣятельности:

"Главными дёятелями (работавшими подъ покровительствомъ графа Румянцова или въ связяхъ съ нимъ) были въ Москвѣ Калайдовичъ и Строевъ, подъ надзоромъ Малиновскаго; въ Петербургѣ Востоковъ, Аделунгъ, Кеппенъ, Кругъ, Френъ, Анастасевичъ; внѣ столицы митрополить Евгеній, протојерей Григоровичъ и проч... Главные дѣятели, въ свою очередь, имѣли своихъ помощниковъ и агентовъ; образовались торговцы-антикваріи и вибств опытные знатоки, преимущественно въ Москвѣ, окодо Калайдовича... Калайдовичъ пріохотиль и возбудилъ многихъ искателей, образовалъ знатоковъ между ними. Шуховъ пріобрѣлъ отличныя свѣдѣнія въ военномъ оружіи, Матв в монетахъ, Молошниковъ въ образахъ, Большаковъ въ старопечатныхъ книгахъ, Писваревъ, Лопухинъ въ рукописяхъ. Первое ивсто между этими второстепенными двятелями принадлежить зарайскому купцу К. А. Аверину... Въ надеждъ на хорошее вознагражденіе, нашколепные искатели пустились во всё стороны на ловлю всякихъ достопамятностей, а на ловца и звърь бъжитъ, какъ извъстно; они отыскали дорогу во всякія запов'єдныя м'єста, проникли во всі

захолустья, и собралось въ Москвѣ множество сокровищъ историческихъ и археологическихъ, которыя, кромѣ графа Румянцова, поступали и въ другія, вновь образовавшіяся, собранія: къ гр. Ө. А. Толстому—рукописи и книги; къ Бекетову—монеты, медали; къ Карабанову—вещи; къ Медынцеву—панагіи, кресты, монеты; къ Царскому въ Москвѣ—образа, рукописи; къ Черткову въ Петербургѣ монеты и книги; къ Лаптеву въ Вологдѣ—рукописи" 1).

Румянцовъ распространияъ свои ученыя связи и порученія за границу; онъ имёлъ тамъ своихъ корреспондентовъ, вступалъ въ сношенія съ европейскими учеными, какъ византинистъ Газе, какъ оріенталисты Сенъ-Мартенъ, Гаммеръ, Тихсенъ и т. д.

Такого живого интереса въ старинѣ, отъ вершинъ общества и до людей самаго скромнаго положенія, наша общественная жизнь до тѣхъ поръ не видывала, — и тѣмъ, кто нѣсколько знакомъ съ развитіемъ нашей исторической науки, извѣстно, какія важныя пріобрѣтенія были для нея сдѣланы за это время. "Исторія" Карамзина шла въ ряду этихъ фактовъ, и самъ Карамзинъ то давалъ указанія, то самъ пользовался указаніями многихъ изъ названныхъ ученыхъ; его трудъ былъ завершеніемъ этого періода. Какъ будто не случайно, Карамзинъ и Румянцовъ въ одинъ годъ кончиди свое поприще.

Какъ видимъ, разработывалась только древняя исторія, — новая ръдко затрогивалась въ литературъ, а новъйшая совсъмъ отсутствовала. Причина была простая: новъйшая исторія — внъ оффиціально заявляемыхъ фактовъ и военныхъ разсказовъ, всегда восхвалительныхъ — была бы сужденіемъ о дъйствіяхъ правительства, хотя бы прошлаго, а такое сужденіе было немыслимо въ обществъ, которое еще помнило разсказы о "словъ и дълъ", у котораго были на свъжей памяти судьба Новикова и Радищева. Но кромъ того, эти стремленія къ старинъ имъли смыслъ какъ естественный вопросъ о началахъ исторіи, которыя были еще до того темны, что, начавшись при Карамзинъ, долго и послъ него могла существовать такъ-называемая "скептическая школа", отвергавшая почти всю русскую древность до XIV столътія: главнымъ начинателемъ этой школы былъ Каченовскій и на скептицизмъ его Погодинъ однажды удачно отвѣтилъ замѣчаніемъ, что множеству нашихъ старинныхъ князей съ ихъ

HCT. STHOPP.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Погодина, "Судьбы археологіи въ Россіи", въ Журн. Мин. Народ. Просв. 1869, сентябрь, стр. 32 и слёд., и тоже въ Трудахъ 1-го археол. съёзда. Позднёе такими путями и самъ Погодинъ собралъ извёстное "Древлехраннлище", выгодно имъ проданное въ Публичную Библіотеку. Въ другомъ мёстё мы подробно говорнии объ этой эпохё нашей научной исторіи, о дёлтельности Румянцова и его сотрудниковъ, на основаніи книги А. Кочубинскаго: "Начальные годы русскаго славяновёдёнія", Одесса, 1887—1888 (ср. "Вёсти. Евр.", 1888, октябрь).

разными семейными связями труднъе было быть выдуманными, чъмъ существовать на самомъ дълъ. Нужно было выяснить начала, происхожденіе, родовой характеръ историческаго народа, а съ тъмъ вмъстъ и народности.

Археологія имёла и болёе прямыя связи съ этнографіей. Въ конць прошлаго стольтія археологи открыли единственную въ своемъ родѣ древнюю поэму "Слово о полку Игорѣ" (1-е изданіе, 1800), которая съ твхъ поръ и донынв служить темой многоразличныхъ гаданій о древне-русской поэзіи. Теперь археологи розыскали другое замѣчательное произведеніе народно-поэтической старины, связанное уже и съ новыми временами преемствомъ преданія — знаменитый сборникъ былинъ и пѣсенъ Кирши Данилова, который до новѣйшихъ открытій Рыбникова и Гильфердинга и до изданія собранія Кирьевскаго оставался единственнымъ, извъстнымъ въ литературъ, иамятникомъ нашего стараго народнаго эпоса. Сборникъ Кирши изданъ былъ въ первый разъ, очень плохо, въ 1804 году <sup>1</sup>), безъ имени издателя, которымъ былъ Якубовичъ, и напечатано здъсь только 26 стихотвореній цёлаго сборника. Издатель сообщиль "къ публивѣ" лишь самыя неопредѣленныя указанія о сборникѣ<sup>2</sup>). Второе болёе полное и обстоятельное изданіе сдёлано было Калайдовичемъ, "по приказанію" графа Румянцова, въ 1818 году <sup>3</sup>).

Такъ какъ, за утратой рукописи, изданіе Калайдовича остается единственнымъ текстомъ этихъ произведеній, а его предисловіе первымъ изслѣдованіемъ нашего народнаго эпоса, то мы остановимся на немъ нѣсколько подробнѣе. Калайдовичъ далъ обстоятельную исторію и описаніе рукописи. Открытіе и сохраненіе сборника Данилова онъ приписываетъ П. А. Демидову, тогда уже умершену, для котораго она былъ списанъ лѣтъ за 70 передъ тѣмъ (т.-е. въ поло-

<sup>3</sup>) Древнія Россійскія Стихотворенія, собранныя Киршею Даниловынь, и вторично изданныя, съ прибавленіемъ 35 пъсенъ и сказокъ досель неизвъстныхъ, и нотъ для напъва. М. 1818. ХІ и 423 стр., 4<sup>0</sup>. Это изданіе, нынъ очень ръдкое, повторено недавно Коммиссіей печатанія госуд. грамотъ и договоровъ, при моск. Главн. архивъ мин. иностр. дълъ: "Др. Росс. Стихотворенія" и проч. изд. 3-е. М. 1878.

<sup>1)</sup> Древнія русскія стихотворенія. Москва, 1804. 8°. 324 стр. Изданіе носвящено Д. П. Трощинскому, который быль тогда министромъ удёловъ и главнымъ директоромъ почтъ; въ посвятительныхъ стишкахъ (приписываемыхъ Ключареву) его просять "въ свободный часъ услышать сей простой гласъ славенской музи".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Нечаянный случай доставиль мий рукопись древнихь стихотвореній, которая, можеть бить, дорого стоила собирателю ся. Желая принести общее удовольствіе, я издаю теперь сіи стихотворенія, съ надеждою услужить тімъ Русской Литтературі, любителямъ Древностей и вообще читателямъ всякаго состоянія.—Не ділаю здісь историческихъ замічаній, къ которымъ временамъ отнести должно сочиневія сія; но ежели оныя охотно приняты будуть, то при второмъ изданіи прибавлены быть могуть пустыя (?) замічанія".

## КАЛАЙДОВИЧЪ.

винѣ прошлаго столѣтія); по его смерти рукопись перешла къ Н. М. Хозикову, а имъ въ 1802 г. подарена Ө. П. Ключареву (извѣстному московскому почтъ-директору). Этотъ послѣдній, "по разсмотрѣніи оригинала, нашелъ ихъ (памятники) довольно любопытными для просвѣщенной публики" и поручилъ ихъ изданіе служившему подъ его начальствомъ А. Ө. Якубовичу, который въ 1804 г. издалъ "лучшія, по его мнѣнію, изъ этихъ стихотвореній", намѣреваясь издать тогда и остальныя во второй части; но обстоятельства помѣшали явиться полному изданію. Рукопись осталась собственностью Якубовича, а въ 1816 г. получилъ ее въ собственность графъ Румянцовъ.—Изданіе Якубовича оказалось весьма неточнымъ.

Въ общирномъ предисловіи Калайдовичъ опред'яляетъ характеръ памятниковъ. Сочинителемъ или, върнѣе, собирателемъ древнихъ стихотвореній, — "ибо многія изъ нихъ принадлежатъ временамъ отдаленнымъ", — былъ, по его мнѣнію, Кирша (или Кириллъ, по малороссійскому говору) Даниловъ, въроятно казакъ, "ибо онъ неръдко воспѣваетъ подвиги сего храбраго войска съ особеннымъ восторгомъ". Имя этого Кирши, по увъренію Якубовича, стояло на первомъ, потерявшемся послѣ, листѣ сборника; имя Кирилла Даниловича упоминается въ небольшой пѣснѣ сборника (№ 36).

Калайдовичъ пытается затёмъ отыскать "мёсто рожденія или пребыванія" этого Кирши, и забывая, что онъ былъ скорѣе собирателемъ пѣсенъ, которыя могли происходить изъ разныхъ краевъ, старается рѣшить вопросъ по мѣстнымъ упоминаніямъ самыхъ былинъ: въ одной (о Добрынѣ) говорится— "по-нашему по-сибирскому", въ другой (о Васильѣ Буслаевѣ)— "у насъ въ Новѣгородѣ", въ третьей (о Чурильѣ игуменѣ)— "у насъ въ Кіевѣ". Очевидно, что послѣднія упоминанія относятся къ тексту разсказа, а первое—къ случайному мѣстопребыванію какото-то пѣвца, можетъ быть, вовсе и не самого Кирши: Калайдовичъ относитъ ихъ къ "сочинителю".

По языку, не древнему, по напёву, по содержанію, Калайдовичъ не находить возможнымъ отнести "сочинителя" къ тёмъ вёкамъ, которые онъ изображаетъ; а по пёснямъ, гдё воспёвается рожденіе Петра I и упоминаются событія его времени, Калайдовичъ думаетъ, что "собиратель" долженъ принадлежать къ первымъ десятилётіямъ XVIII вёка,—но полагаетъ, что "начало" этихъ стихотвореній скрывается во временахъ отдаленныхъ. Именно, "повсемёстная извёстность нёкоторыхъ изъ піэсъ, помёщенныхъ Даниловымъ" <sup>1</sup>), убёж-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Калайдовичъ называетъ слѣдующія: "Никитъ Романовичу дано село Преображенскос"; "Князь Романъ жену теряль"; "Уси, удалы молодцы"; "о станишникахъ или разбойникахъ" и др. По словамъ его, эти пъсни "изстари поются съ большимъ или меньшимъ различіемъ", и онъ указываетъ ихъ въ "Карманномъ Пъсенникъ"

даетъ автора, что не Даниловъ первый ихъ сложилъ. "Можетъ быть, онъ имълъ дрезнъйшіе остатки народныхъ пъсенъ, но, къ сожальнію, ихъ передълалъ".

О содержании песснъ Калайдовичъ говоритъ: "Народныя сказки сохранили цамять о великолёціи Владиміровыхъ пировъ и о мсгучихъ богатыряхъ его, которыхъ онъ, подобно Карлу Великому, дарами и почестію привлекалъ во двору своему. Большая часть пѣсенъ и сказокъ Данилова посвящены славъ сего князя и подвигамъ храбрыхъ его витязей". Указавъ по былинамъ черты этихъ пировъ князя и дружины, Калайдовичъ приводитъ о томъ извѣстное свидѣтельство Несторовой лътописи и собираетъ упоминанія лътописи и преданія о богатыряхъ, отнесенныхъ былиной къ эпохъ Владиміра - о Добрынѣ, Алешѣ Поповичѣ, Ильѣ Муромдѣ, Ставрѣ, затѣмъ о Васькѣ Буслаевѣ и проч., пріурочиваетъ къ исторіи и болѣе позднихъ героевъ, упоминаемыхъ въ сборникѣ. "Изъ сихъ примъровъ видно, что нашъ стихотворецъ кое-что зналъ, но другимъ разсказывалъ по своему"... Далёе, по мнёнію Калайдовича, если Даниловъ находилъ источники для своихъ пѣсенъ въ исторіи, то несравненно больше матеріала дали ему "народныя сказки", и указываеть сходство быливъ Данилова съ упомянутыми у насъ выше сказками Чулкова <sup>1</sup>)

Относительно изложенія, Калайдовичъ указываетъ простоту стихотвореній Данилова, обиліе повтореній, анахронизмы; языкъ ихъ народный, съ частымъ повтореніемъ однихъ и тѣхъ же выраженій, иногда съ вышедшими изъ употребленія словами. "Права Данилова на красоты слога самын ограниченныя". "Даниловъ писалъ болѣе для людей необразованныхъ—потому у него много фарсовъ; пѣлъ не для безсмертія, а для удовольствія своихъ слишкомъ веселыхъ слушателей — посему-то онъ пренебрегалъ умѣренностью и правилами благопристойности. Мѣста въ нашемъ изданіи, означенныя точками, показываютъ, что тутъ пѣвецъ нашъ, пресыщенный дарами Бахуса и мечтами о сладострастныхъ вакханкахъ, терялъ совершенно уваженіе къ стыдливости... Онъ даже цѣлыя семъ пѣсенъ <sup>9</sup>) пустилъ

") Эти семь пъсенъ, перечисленныхъ у Калайдовича по заглавіямъ, и не вошли въ изданіе. Кромъ ихъ, не вошли еще двъ: "Изъ монастыря Бололюбова Старецъ

И. И. Динтріева (3 части, М. 1796), въ собранія разнихъ Канновихъ пъсенъ, приложеннихъ къ "Исторіи Ваньки-Канна" (М. 1792), и прибавляетъ: "Я самъ слишалъ и живо впечатлѣлъ въ памяти заунывной тонъ пѣсни; Князь Романъ жену терялъ, и протяжной: о станишникахъ или разбойникахъ". Онъ приводитъ также свидѣтельство Татищева, въ "Ист. Росс." М. 1768, ч. I, кн. J, стр. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Калайдовичъ приписываетъ сказки Чулкова другому лицу<sub>2</sub> — Левшину. Ср. "Роспись" Смирдина (составлениую Анастасевичемъ), Соб. 1828]("Чулковъ") и Справочный словарь о русскихъ писателяхъ и ученыхъ, сост. Гепнади и Собко, Берлинъ, 1676—1880, т. 11, стр. 417.

# КАЛАЙДОВИЧЪ.

по тому пути, на коемъ впослъдствіи прославился Барковъ, хорошій поэтъ, къ сожальнію, талантъ свой во зло употребившій".

Наконецъ, Калайдовичъ говоритъ о размъръ стихотвореній (тоническомъ), о ихъ родахъ (эпическомъ, лирическомъ, смѣшанномъ, сатирическомъ), напъвъ, о внѣшнемъ расположеніи изданія.

Таково содержание предисловия, въ которомъ находимъ первый опыть изсладования о древнемъ русскомъ эпосв, и тогдашния наиболѣе совершенныя понятія объ этомъ предметѣ. Калайдовичъ, по своимъ знаніямъ въ русской древности, былъ тогда едва ли не самый компетентный, послё Карамзина, ученый, который могь бы дать комментарій къ "стихотвореніямъ Кирши Данилова" <sup>1</sup>). Наибольшей его заслугой надо признать то, что онъ все-таки оцёнилъ важность этихъ произведеній и необходимость точнаго изданія ихъ текста и приступиль въ критикѣ ихъ содержанія, припоминая все, что относится къ нимъ въ исторіи и что было извъстно изъ этихъ преданій въ литературѣ. Но понятія его о происхожденіи и характерѣ пѣсенъ были крайне недостаточныя. Съ одной стороны, эпическое преданіе было видимо потеряно даже для самыхъ страстныхъ, какъ Калайдовичъ, любителей старины, - несмотря на то, что онъ еще "слышалъ и живо впечативль въ памяти" нъкоторые эпизоды преданія и изъ этого могъ бы понять его значение. Съ другой стороны, не народилась еще научная точка зръвія и онъ не зналь, куда отнести "стихотворенія Данилова".

Калайдовичъ не отдаетъ себѣ отчета въ народно-поэтическомъ творчествъ. Онъ понялъ-было, что Даниловъ былъ только "собиратель",---но затёмъ все-таки видить въ немъ "сочинителя" (въ действительности, Данилову могла принадлежать развъ какая-нибуль отдъльная пъсенка изъ этого собранія), который кое-что зналъ изъ истории, но только по своему передаваль; жалбеть, что Даниловъ передълываль старыя пъсни. Калайдовичь дуналь, что богатырскія сказки были источниковъ стихотвореній Данилова, т.-е. былинъ, а не наобороть, что эти сказки были только разрушенныя былины. Въ заглавін книги и въ предисловін, Калайдовичъ находить у Кирши Данилова "сказки", которыхъ тамъ вовсе нътъ-слъд. самая былина казалась ему сказкой. Ему видимо представлялся эпическій пивець но псевдо-классической пінтикі, но півець простонародный, необразованный, обращавшійся къ такимъ же слушателямъ, притомъ иногда .слишкомъ веселымъ", такъ что всѣ черты именно наролнаго творчества, его пріемы, прорухи, языкъ и т. д. онъ приписываетъ тому

Игримище, въ насмёшливомъ тонё написанная, и Голубина книга сороки пядень, неприличная по смёшению духовныхъ вещей съ простонароднымъ разсказомъ".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Карамзинъ не воспользовался "Др. Росс. Стихотвореніями".

же Данилову. Собственное или внушенное цензурой понятіе о благочиніи заставило его совсёмъ исключить изъ изданія <sup>1</sup>) знаменитую легенду о "Голубиной книгѣ", надъ которой послѣ такъ много ломали голову наши изслёдователи и которая доставила имъ столько археологическаго наслажденія...

Это былъ первый шагъ въ изученіи нашей народной поэзіи... Такой же первый шагъ сдёланъ былъ тогда въ другой области-въ изучении славянства. Славянский миръ съ давнихъ временъ былъ мало извъстенъ въ Россін, даже тъ его части, которыя кромъ единоплеменности связаны были съ народомъ русскимъ одною върою, которыя нѣкогда доставляли Руси книжное просвѣщеніе, а послѣ искали у нея покровительства своей вёрё и народности оть турецкаго угнетенія. Изъ русскихъ государей, Петръ Великій впервые взглянулъ на славянскій міръ съ сознательными и частію утилитарными сочувствіями. Войны съ Турціей въ XVIII въкъ и началъ нынъшняго столётія, производившія въ южномъ славянствъ болѣе или менѣе сильное возбуждающее дъйствіе, цалое переселеніе сербовъ въ Россію при Елизаветь, сербское возстание и освобождение-въ самой России напомнили объ южныхъ единовлеменникахъ и единовърцахъ, но напомнили еще слабо: въ массъ общества и въ учено-литературномъ кругу были весьма неясныя представленія о братскихъ племенахъ южныхъ, а тёмъ болёе западныхъ. Третья глава въ первомъ томъ Карамзина дала русскимъ читателямъ впервые нѣкоторое понятіе о цёломъ славянствё, его современныхъ вётвяхъ и его древнёйшей исторіи,-понятіе, заимствованное особливо изъ нѣмецкихъ книгъ и частію изъ Добровскаго: но представленіе о взаимпыхъ отношеніяхъ славянскихъ племенъ, по состоянію тогдашнихъ знаній, было весьма недостаточно и у Карамзина, а современное положение южнаго и особливо западнаго славянства (кромѣ Польши) было извѣстно лишь крайне отрывочно<sup>2</sup>).

Историко-этнографическіе труды Александровой эпохи коснулись и этой темной области. Мы назвали выше "Разсужденіе" Востокова, 1820 г., которому пришлось потомъ получить значеніе исходнаго пункта въ строго-научномъ развитіи славянскаго языковъдёнія. Въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впрочемъ, еслибы и не исключилъ опъ самъ, то непремѣнно исключила бы цензура, которая и долго спустя никакъ не могла уразумѣть, что народная поэзія можетъ явиться въ ученомъ изданіи только въ своемъ подлинномъ видѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Книга Владиміра Броневскаго, "Записки морского офицера въ продолженія кампанія на Средиземномъ морѣ, подъ начальствомъ вице-адмирала Д. Н. Сенявина, отъ 1805 по 1810 годъ". Спб., 1818—19, 4 части, —есть едва ли не единственная книга, гдѣ русскій человѣкъ замѣтылъ на западѣ своихъ единоплеменниковъ и отнесся къ нимъ съ интересомъ и сочувствіемъ.

то же время научный интересъ къ славянству выразился другими фактами. Въ 1819 году знаменитый деятель сербскаго литературнаго возрожденія, Караджичъ, прівзжаль въ Россію: въ Москвѣ "Общество любителей россійской словесности" выбрало его членомъ, въ Петербургѣ Россійская академія присудила ему медаль за сербскій словарь, только-что тогда изданный; графъ Румянцовъ нашелъ ему ученыя порученія; Библейское Общество поручило переводъ Новаго Завъта на сербскій языкъ, переводъ, впрочемъ послъ перепорченный другимъ сербомъ, харьковскимъ профессоромъ Стойковичемъ, которому Библейское Общество довърило его редакцію. Около этого времени сдёлано было у чеховъ "открытіе" древнихъ (или, по новымъ изслёдованіямъ, мнимо-древнихъ) памятниковъ чешской литературы: президенть Россійской академіи занялся ими и въ 1820 году издаль съ русскимъ переводомъ "Краледворскую рукопись" и "Судъ Любуши". Въ тв же двадцатие годы возникало извъстное научно-поэтическое сближение съ польской литературой; завязывались нити примиренія и взанинаго интереса — у насъ съ уваженіемъ назывались имена Лелевеля, Нарушевича, Линде, отдавалась дань удивленія Мицкевичу; "Историческія пёсни" Нёмцевича послужили образчикомъ для историво-патріотическихъ "думъ" Рыльева, Кюхельбекера; сами инсатели польские обращались въ обще-славянскимъ вопросамъ. Польское возстание 1831 года сильно, если не окончательно подорвало это движение, но оно не осталось безъ результата для научнаго развитія и для мысли о возможности будущаго новаго сближенія. Далёв, въ тёхъ же двадцатыхъ годахъ переселился въ Россію карпатскій русинъ Венелинъ, который въ русской литературно-научной обстановкѣ нашелъ опору для своихъ славянскихъ стремленій и сталъ возбудителемъ болгарской народности; въ нашей литературѣ Венелинъ, по вопросу о началахъ русской исторіи, былъ ревностнымъ приверженцемъ той школы, которая, прошедши черезъ Морошкина и Савельева-Ростиславича, продолжается въ трудахъ г. Иловайскаго и частію г. Заб'влина <sup>1</sup>).

Это первое болёе или менёе самостоятельное изученіе славянскаго міра уже вскорё, въ тридцатыхъ и особливо въ сороковыхъ годахъ, укрёпилось на научной почвё и имёло важное значеніе для изученія русской народности. Опредёлялся исходный пунктъ русской народности, намёчались ся коренныя славянскія свойства. Прежнее темное представленіе о славянствё русскаго народа говорило въ сущности только, что русскій народъ принадлежить къ какому-то

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Подробности объ этомъ движенія въ монхъ статьяхъ по исторія русскаго славяновідівнія въ "Візсти. Евр.", 1889, апріль—сентябрь.

большому семейству племенъ; теперь историческое изслъдованіе опредъляетъ черты первобытнаго племени и вышедшей изъ него народности, указываетъ степени родства нынѣ существующихъ членовъ славянской семьи. Для возникавшей научной этнографіи является возможность новаго опредѣленія древнѣйшей эпохи народности, ся внутренняго содержанія, поэзіи, обычая и преданій изъ сравненія съ съ другими славянскими племенами. Въ литературѣ поэтической впервые являются переводы изъ славянской народной поэзіи—изъ сербскихт. пѣсенъ Караджича (переводы Востокова), "Пѣсни западныхъ славянъ", въ передачѣ Пушкина по Меримѐ, и пр.

Таково было состояние изучений русской народности въ Александровскія времена. При всемъ бытовомъ отдаленіи литературы и образованнаго (преимущественно дворянскаго) общества отъ народной жизни, не только продолжается стремленіе къ ся изученію, но еще возростаетъ и развѣтвляется: археологія, исторія, филологія, славянскія изученія становятся, иногда впервые, на почву науки, расширяють горизонть историко-этнографическаго наблюденія и начинають привлекать на себя внимание общества; романтизмъ, выросший подъ вліяніемъ западныхъ литературъ и нерёдко рабски за ними слёдовавшій, въ вонцѣ концовъ опять приходить къ русской народности, относится въ ней съ дасковыми поэтическимъ чувствомъ, воспроизводить ее въ "изящной словесноечи". Правда, воспроизведение было далеко несовершенное, но уже въ этомъ периодъ началъ дъйствовать Пушкинъ. Съ слёдующею четвертью столётія его деятельность развилась въ полномъ блескѣ, и настроеніе умовъ было таколео, что когла было оффиціально провозглашена извѣстная система, то роядоиъ съ православіемъ и самодержавіемъ постановлено было и начало народности.

# .ГЛАВА VII.

# Н. И. Н▲деждинъ.

Оффиціальная народность.—Литературные взгляды Надеждина: классицизмъ и романтизмъ, исторія и романъ, состояніе русской поззіи, ходъ русской исторіи, судьба русскаго языка, европензмъ и народность.—Дѣятельность въ Географическомъ Обществѣ.—Работы по расколу.—Ходъ развитія.

Вторая четверть столѣтія, занятая и характеризуемая царствованіемъ импер. Николая, начинаетъ все болѣе становиться достояніемъ правдивой исторіи, и въ литературѣ явилось уже не мало матеріаловъ, рисующихъ эту своеобразную эпоху, —когда оффиціально заявленная "народность" шла рядомъ съ крѣпостнымъ состояніемъ народа; когда свѣтило русской литературы, Пушкинъ, хотя поощряемый при дворѣ, былъ въ ежовыхъ рукавицахъ гр. Бенкендорфа; и всякое движеніе общественной мысли, въ которой надо бы ждать выраженія этой "народности", было подъ строжайшимъ надзоромъ бюрократіи и подавлялось тотчасъ, какъ только въ немъ усматривалось уклоненіе отъ предписаннаго пути.

Мы говорили въ другомъ мѣстѣ <sup>1</sup>) объ "оффиціальной народности" этого времени, и не повторяя сказаннаго, перейдемъ къ тому, что сдѣлано было въ эту эпоху для этнографическаго изученія народности.

Оффиціальное заявленіе "народности", сдёланное ученымъ министромъ народнаго просвёщенія, какъ будто шло рядомъ съ общественнымъ мяёніемъ, отражая то возбужденіе національнаго принципа, какое распространялось у насъ отчасти какъ самостоятельный результатъ историческаго развитія, отчасти какъ новое явленіе, при-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Характеристики литер. миžній отъ 1820-хъ до 1850-хъ годовъ", изд. 2-е. Спб. 18t9, глава III.

вивавшееся подъ европейскими вліяніями <sup>1</sup>). Этому заявленію тогда делалось множество панегириковь, какъ національному откровенію; на двяв, направление литературно-общественнаго интереса въ сторону народности было отъ него совершенно независимо: литература жила своей внутренней жизнью, пла своими путями,--она стремилась въ этомъ направлении и ранбе; явление величайшихъ національныхъ писателей, Пушкина и Гоголя, совпадавшее съ заявленіемъ, было плодомъ предыдущей исторіи общества. Но при всемогуществъ оффиціальннаго авторитета, заявленная программа не осталась безъ своего д'вйствія на характеръ литературы и науки: именно исторіографіи и этнографіи. Это дёйствіе было двоявое: очень благотворное, когда правительственная власть, въ виду "народности", оказывала содъйствіе научному изслёдованію, напр., учрежденіемъ Археографической коммисіи и разрѣшеніемъ Географическаго Общества; но и менње благотворное, когда программа, твиъ или другимъ путемъ, производила извѣстное давленіе: у изслѣдователей, кромѣ интересовъ науки и безкорыстной любви къ народу, стала сказываться и видимая наклонность идти въ угоду данной программѣ. Многимъ безъ сомнѣнія казалось, что программа и есть то самое, къ чему стремились ихъ собственныя мысли... но рядомъ съ этимъ "оффиціальная народность" породила множество общественнаго, литературнаго и научнаго лицемърія: изображеніе и толкованіе народности пригонялось къ условному оффиціальному представленію, которое строилось по Держаенну и Карамзину, въ соединении съ бюрократическими и помѣщичьими взглядами, съ двусмысленной любовью къ "мужичку" и съ такъ-называемымъ "кваснымъ" патріотизмомъ, для котораго найденъ былъ тогда терминъ-или Полевымъ, или кн. П. А. Вяземсвимъ (авторомъ "Русскаго Бога").

Но какъ въ литературныхъ изображеніяхъ надо всёмъ этимъ возобладала истина, внушаемая произведеніями Пушкина и Гоголя, такъ и въ изученіяхъ историко-этнографическихъ, еще въ томъ же періодѣ, взяло верхъ научное отношеніе къ предмету, къ которому присоединилось правдивое чувство народности.

Въ ряду писателей, которымъ принадлежитъ въ этомъ періодѣ заслуга основанія научной этнографіи, одно изъ самыхъ почетныхъ мѣстъ занимаетъ Н. И. Надеждинъ (1804—1856). Не останавливаясь на подробностяхъ его ученой и литературной дѣятельности <sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Ср. объясненія г. Алексвя Веселовскаго въ книгв: "Западное вліяніе" и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Укажемъ его извъстную, впрочемъ недописавную, "Автобіографію", съ дополненіями П. С. Савельева, въ Р. Въстн. 1856, № 9, стр. 49—78; "Воспомияанія о Н. И. Надеждинъ", Срезневскаго, въ "Въстникъ Геогр. Общ.", ч. XVI, 1855, V, 1—16.

коснемся ея лишь по связи съ литературнымъ и научнымъ вопросомъ о народности.

Надеждинъ былъ одинъ изъ талантливѣйшихъ русскихъ ученыхъ. Одаренный сильнымъ теоретическимъ умомъ и памятью, хранившей обширныя историческія, богословскія, литературныя свёдѣнія, рано развившійся, онъ своими первыми трудами обратилъ на себя вниманіе и уже вскорѣ пріобрѣлъ почетное имя въ литературѣ и на университетской казедрѣ.

Съ первыхъ шаговъ въ журналистикъ, Надеждину пришлось виъшаться въ ожесточенные споры о классицизиъ и романтизиъ. Послёдній, высшимъ представителемъ котораго считался Пушвинъ, былъ горячо защищаемъ его школой и имълъ на своей сторонъ всъ шансы побъды. Съ върой въ своего предводителя, школа Пушкина высокомърно относилась въ противникамъ, которые могли выставить лишь устарблые взгляды и тяжеловбсныя произведения. Старый "Арвамасъ" дёлалъ изъ этого спора простую шутку и глумленіе; Пушкинъ, самъ нѣкогда принадлежавшій къ "Арзамасу", и его друзья отпосились въ "влассицизму" не иначе. Школа считала свое дёло безповоротно побъднышимъ, "романтизмъ" ---завоевавшимъ свое положеніе, а въ немъ видблся ей истинный успѣхъ русской національной литературы. Надеждину, который вступаль въ литературу съ горячими желаніями того же успѣха, повидимому, естественно было стать въ рядахъ повой школы. На діль, онъ явился ся різкимъ, упорнымъ противникомъ. Къ сожалѣнію, ему пришлось писать сначала (1828) въ журналѣ Каченовскаго, издававшенся плохо, не имѣвшенъ авторитета, вызывавшемъ насмѣшки своими странностями; но приверженцы романтизма скоро увидёли, что "Никодимъ Надоумко" (псевдонимъ Надеждина)-противникъ серьезный, не подъ стать Каченовскому, надъ которымъ они привыкли подсмфиваться; начались злёйшія нападенія, неумёренность которыхъ показывала, что новый критикъ задъвалъ за живое. Съ 1831 Надеждниъ началъ издавать свой журналь "Телескопь", въ томъ же дукѣ, но съ большимъ вліяніемъ. Въ концё концовъ, его взгляды пріобретали силу; враги, какъ "Телеграфъ" Полевого, незамътно стали повторять его мысли. Самъ Пушкинъ помѣстилъ въ журналѣ Надеждина извѣстную остроумную полемическую пьесу, подъ псевдонимомъ Өеофилакта Косич-KKHA.

О журнальной дёятельности Надеждина, см. "Современникъ", 1856, № 7 (статьи о Пушкинъ, ст. 3-я; и 1856, № 4 ("Очерки Гоголевскаго періода русской литератури", ст. 4-я). Митнія о характерѣ Надеждина (въ петербургскій періодъ его жизни) въ литературныхъ кругахъ, см. у Панаева, Литер. Воспоминанія, Спб. 1876, стр. 149—158, и др.

Въ чемъ былъ предметъ спора? Въ своей автобіографіи Надеждинъ объясняетъ, и это върно съ фактами, что въ тогдашнихъ спорахъ его поражало, что обѣ стороны чрезвычайно темно понимають не только различіе классицизма и романтизма, но и истинный смысль и задачи поэзіи, и вообще искусства; романтики легкомысленно повторали чужія фразы о романтизмів, бозъ мівры преувеличивая значеніе нововведеній и теряя симсль къ действительности, къ прошедшему и настоящему литературы. Надеждинъ высоко цёнилъ геніальный таланть Пушкина, но это не останавливало его строгихъ осужденій тому, что у самого Пушкина отзывалось ложной манерой школы. Въ новомъ споръ, который теперь завязался, столкнулись два различные способа пониманія: "романтики", Полевой и др., не были теоретиками, довольствовались внушеніями личнаго вкуса, поверхностнымъ пониманіемъ западнаго романтизма; Надеждинъ, напротивъ, былъ именно теоретикъ, образовавшійся на нѣмецкой философін, дававшій искусству основаніе въ глубокой идеъ, умѣвшій защищать свои взгляды съ сильной догикой, съ общирнымъ запасомъ знанія. Преувеличенія и легкомысленная пустота большинства "романтиковъ" бросались ему въ глаза; въ ихъ писаніяхъ онъ не только не видёль успёха, но находиль прямой вредь для литературы; поверхностныя понатія о смысяв иссусства казались ему настоящимь "нигилизмомъ". Надеждинъ не върилъ въ достоинство байроническихъ поэмокъ и развыхъ стишковъ, гдъ вслъдъ за Пушкинымъ и поэтическая мелкота предавалась самодовольному эпикурейству въ мнимомъ жреческомъ служении искусству: Надеждинъ указывалъ иичтожество, на которое размѣнивалось романтическое направленіе, на потерю всякаго чувства дъйствительности и истинныхъ пълей поэзія. Его статьи въ "Вѣстникѣ Европы" 1828-29 и въ первые годы "Телескопа" были приготовленіемъ къ 'тому страстному отрицанію, съ которымъ выступилъ Вълинскій въ "Литературныхъ Мечтаніяхъ". Это была потребность и предчувствіе иного развитія литературныхъ силъ, болѣе широкаго захвата жизни: это дали потомъ произведенія Пушкина, въ ихъ цѣломъ, и Гоголь. "Школа" отошла окончательно въ прошедшее.

Не будемъ повторять того, что было уже указано <sup>1</sup>) изъ этой полемики Надеждина съ ромаптической школой, и приведемъ издъ другихъ цитатъ, чтобы выяснить его точку зрвнія на положеніе литературы въ связи съ цёлымъ вопросомъ нашего національнаго развитія.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ статьяхъ "Современника" 1855—56: "Гоголевскій періодъ русской литературы".

Біографъ Надеждина, извѣстный оріенталисть и археологъ Савельевъ, бизко его знавшій, говоря о разбросанности трудовъ Надеждина, при всей общирности его знаній не оставившаго цульныхъ врупныхъ трудовъ, дёлаетъ слёдующее замёчаніе о его характерѣ: "Въ другой средѣ и при другихъ обстоятельствахъ, Надеждинъ могъ бы ознаменовать свое поприще болеве сосредоточенными трудами, не вынуждаемый нисходить съ высоты своей эрудици на тъ ступеци, которыя, въ зреломъ обществе, не нуждаются уже въ элементарныхъ пособіяхъ или предоставляются писателямъ второстепеннымъ. Но онъ былъ, прежде всего, человѣкъ своей страны и своего времени, поставляемый обстоятельствами въ разныя среды, съ которыми долженъ былъ идти въ уровень. Этому способствовали и живость его, и зибкость харавтера, которая, при всей твердости ума и мысли, умъла приноровляться ко всъмъ понятіямъ и всъмъ степе. нямъ образованности"... <sup>1</sup>). Если обратить впиманіе на то, что уже въ то время "Телеграфъ" говорилъ о "приторномъ патріотизмѣ" Надеждина<sup>2</sup>), то, хотя бы и согласиться съ Савельевымъ, что Надеждинъ "везд'в оставался въренъ идев самостоятельной русской науки, вносиль ее въ каждый кругъ, гдв ни вращалась его двятельность". и что "въ распространени ея и состоить его несомнѣнная заслуга современному обществу", надо полагать, что современникамъ была довольно замѣтна "гибкость" въ его изложеніяхъ русской національной иден. И дъйствительно, у него не разъ можно встръткться съ "приторнымъ патріотизмомъ", или съ твмъ способомъ выраженія, который невыгодно для Надеждина напоминалъ писателей совсѣмъ нной категоріи; но тімъ не меніе, тамъ, гді онъ чувствоваль себя свободнымъ, идетъ непреклонная критика господствующаго моднаго направленія — въ пользу сознательнаго труда для литературы народной, или національной.

Въ послёдующихъ цитатахъ мы встрётимся съ тёмъ и другимъ.

Въ первой, вводной статъѣ "Телескопа"—о современномъ направленіи просвѣщенія — Надеждинъ исполненъ патріотическяхъ ожиданій: "Духъ творческаго соревнованія жизни, одушевляющій ныпѣ Европу, возвѣялъ и въ нашемъ отечествѣ. Для насъ зачинается эра живой народной словесности"<sup>3</sup>). Правда, нашихъ проявленій этого духа еще немного въ сравненіи съ Европой: но Россіи еще предстоитъ

237

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Р. Вѣстн." 1856, № 9, стр. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ навъстномъ разборъ его докторской диссертаціи (о рожантизмъ), повторенномъ въ "Очеркахъ русской литературы" Полевого, Спб. 1839. Ср. также болъ́е ясные отзывы у Панаева, "Литер. Воспоминанія".

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Доказательство тому онъ видёль тогда въ басияхъ Крылова и въ "Юріё Милославскомъ", Загоскина.

великое будущее. "Сто̀итъ только ввглянуть на карту земного шара, чтобы исполниться святого благоговѣнія къ судьбамъ, ожидающимъ Россію. Неужели этотъ колоссъ воздвигнутъ напрасно мудрою міродержавною десницею?.. Нѣтъ! Онъ долженъ имѣть зеликое всемірное назначеніе... Тучи бродятъ надъ Европою; но на чистомъ небѣ русскомъ загораются тамъ и здѣсь мирныя звѣзды, утѣшительныя вѣстницы утра. Всегда-ль должно будетъ ихъ разглядывать въ телескопъ?.. Придетъ время, когда онѣ сольются въ яркую пучину свѣта!.." (Тел., 1831, т. I, 45-46).

Объясняется названіе журнала, которое одно уже говорить, какъ представлялось Надеждину положеніе русскаго просв'ященія.

Въ первой стать и журнала за 1832 годъ продолжается противоположение нашего благополучия съ бъдствиями Европы. "Нашъ царь былъ для насъ животворнымъ свътиломъ... И тогда какъ Европа, привътствуя утъшительную будущность, не можетъ не чувствовать раскаяния и стыда, мы вступаемъ теперь въ новый годъ съ чистой неомрачаемой радостью" (т. I, стр. 10). Но, какъ сейчасъ мы увидимъ, онъ высоко уважаетъ эту кающуюся Европу, и въ томъ же томъ журнала (въроятно, болъ искренно) рисуетъ, съ народно-патріотической точки зрънія, печальную картину жалкаго положенія русскаго просвъщенія.

Въ "Огчетѣ за 1831 годъ" Надежинъ изумляется "необыкновенной скудости" и безплодію русской литературы. Она бывала, однако, богата; у нея былъ Ломоносовъ, Державинъ, и есть Жуковскій, Пушкинъ, Дмитріевъ и Крыловъ. Неужели же для нашей молодой литературы уже начинается упадокъ? (это — во время процвѣтанія романтизма). "Наше младенчество отзывается старостью и хилостью... Неужели наше просвѣщеніе отцвѣло, не разцвѣтши? Неужели намъ суждено, не живши, состарѣться?"

Авторъ не думаетъ этого; но онъ видитъ застой и приписываетъ его-могуществу чуждаго вліянія, отяготъвшаго надъ нами съ самыхъ первыхъ минутъ нашего пробуденія, т.-е. при Петръ Великомъ.

Это чуждое вліяніе съ одной стороны было благодѣтельно, потому что "вдвинуло насъ въ составъ просвѣщеннаго міра, отъ котораго отдѣлялись мы глухою, непроходимою стѣною, и дало намъ возможность участвовать въ умственномъ капиталѣ человѣчества, накопленномъ совокупными силами народовъ, въ продолженіе тысячелѣтій". Но съ другой стороны, вліяпіе было вредно <sup>1</sup>):

<sup>1)</sup> Пусть читатель не посѣтуетъ на насъ за обиліе цитать изъ статей Надеждина: мы убѣдились собственнымъ опытомъ, что полный экземпляръ журнала Надеждина есть уже великая библіографическая рѣдкость. Въ Петербургѣ изъ большихъ,

#### надеждинъ. Классицизмъ и романтизмъ.

"Открывшаяся передъ нами роскошь европейскаго просвъщенія ослѣпила нашу неопытность; мы захотын немедзенно наслаждаться ею, позабывт, что она стоила Европ'в тмочислевныхъ трудовъ, вековыхъ усилій. Чтобы пріобресть законныя права на сіе наслажденіе, надлежало обратить богатство европейской образованности въ нашу собственность, приспособить ее къ русскому духу и возрастить, собственными силами, изъ внутреннихъ соковъ русской жизни. Это требовало трудовъ, которые показались намъ тяжелы и скучны"... (Мы просто пересадили чужія растенія, которыя, питаясь русской почвой, все-таки остаются чужным)... "Тяжело, а должно признаться, что доселё наша словесность была-если можно такъ выразиться-барщиной европейской; она обрабатывалась руками русскими не по-русски; истощала свъжіе неистощимые (?) сови юнаго русскаго духа для воспитанія произрастеній чуждыхъ, не нашихъ. Что у насъ теперь своего? Поэтическій нашъ метръ выкованъ на гермянской наковальнѣ; проза представляетъ вавилонское смѣшеніе всѣхъ европейскихъ идіотизмовъ, нароставшихъ поочередно слоями на дикую массу русскаго неразработаннаго слова. Какими произведениями можемъ мы похвалиться, какъ нашими собственными? Театръ у насъ представлялъ всегда жалкую народію французской чопорной сцены; объ эпопенхъ и говорить нечего; лирическое одушевление временъ очаковскихъ выливалось въ оффиціальныхъ формулахъ, общихъ всей Европъ; въ балладахъ, конми смънилось царство одъ, развертывалась нёмецкая трескучая фантазмагорія 1); современныя поэтическія мечты, думы, грезы отзываются или, по крайней мёрё, хотять отзываться байронизмомъ. Такимъ образомъ благодатный весенній возрастъ словесности, запечатлёваемый у народовъ, развивающихся изъ самихъ себя, свободною естественностью и оригинальною самообразностью, у насъ напротивъ обреченъ быль въ жертву рабскому подражанию и искусственной принужденности. Обыкновенно ставять это въ вину и въ укоръ русскому характеру, признавая его неспособнымъ къ самообразной производительности: но не будемъ слишкомъ строги къ самимъ себѣ. Не одна наша словесность терпитъ сію участь"... (и въ примъръ приведены маленькія литературы, которыя даже старше насъ по европейскому просвёщенію: пведская, датская, голландская).

"Само собою разумѣется, что сін насильственные наросты не могли укореняться глубоко въ литературной нашей почвѣ и разростаться богатою жатвою. Напротивъ, они весьма скоро выцвѣтали, блекли и опадали"... (Направленія и моды быстро мѣнялись: Ломоносовъ, Карамзинъ, Жуковскій, Пушкинъ; новѣйшее направленіе тоже недолговѣчно: "новое броженіе, пробужденное своенравными капризами Пушкина, метавшагося изъ угла въ уголъ (!), угрожало также всеобщею эпидеміею, которая развѣялась собственною вѣтротлѣнностью"). "Кончилось тѣмъ, чѣмъ обыкновенно оканчивается всякое круженье-утомле-

болѣе или менѣе доступнихъ библіотекъ, полный экземпляръ есть только въ Публичной Библіотекѣ; въ другихъ-не имѣется.

Отсутствіе изданія-сочиненій Надеждина свидётельствуеть лишній разь о томъ, какъ слабо у насъ пониманіе образовательныхъ интересовъ общества, и — вина тёхъ, въ чьихъ рукахъ была возможность такого изданія. Сочиненія Надеждина могли бы имёть много полезнаго дёйствія въ свое время; теперь, онё уже становятся только историко-литературнымъ матеріаломъ.

<sup>4</sup>) Въ томъ же году, по поводу повъстей Рудаго Панька, т.-е. Гоголя, Надеждинъ указывалъ---, до какой высокой степени можетъ быть поэтизирована славянская народная фантазмагорія" (1832, V, стр. 107). ніемъ, охладёніемъ, усыпленіемъ! Пустота, остественное слёдствіе безразсуднаго расточенія силъ, обнаружила сама себя повсюду". (Война между классицивмомъ и романтизмомъ заставила самоувёренность признаться въ своей внутренней ничтожности).

(Упадокъ-явный; но наконецъ долженъ произойти повороть). "Въ русской словесности близокъ долженъ быть поворотъ искусственнаго рабства и принуждеція, въ коемъ она доселъ не могла дышать свободно, къ естественности, къ народности. Направленіе сіе ощутительно отчасти и въ высшихъ слояхъ нашего литературнаго міра. Романы Загоскина, въ конхъ русская народность выработана до ндеальнаго наящества,... между собственно-поэтическими произведеніями, "Борисъ Годуновъ" (Пушкина) и "Мароа Посадница" (изданная Погодинымъ) отличаются глубокою народностью... Но блистательнъйшимъ разсвътомъ русской народности поэзій порадовала насъ прекрасная сказка Жуковекаго <sup>1</sup>), явившаяся на рубежъ истекшаго года"... <sup>2</sup>).

Въ приведенной цитатъ выраженія о русскомъ духъ оставались неопределенны: - какъ приспособить европейскую образованность къ этому духу, какъ возрастить ее изъ внутреннихъ его соковъ?---но рѣзко обозначено подавляющее вліяніе этой образованности, и требованіе самостоятельнаго труда, естественности и народности. Въ тогдашнемъ запасѣ литературы было еще мало произведеній, которыя подходили бы къ этому требованію, и Надеждинъ, рядомъ съ "Борисомъ Годуновымъ", радуется сочиненіямъ Загоскина, Погодипа, сказкѣ Жуковскаго, баснямъ Крылова: но онъ съ вѣрнымъ чутьемъ. угадывалъ близость поворота къ желанной полной "самообразной производителіности". Поворотъ наступаль уже въ ту минуту: появились первыя произведенія Гоголя. Надеждинъ съ перваго раза восхищался его разсказами, а когда въ два-три года явились еще новыя произведенія Гоголя, то въ томъ же журналѣ ученикъ Надеждина, Бѣлинскій, съ восторгомъ привѣтствовалъ въ нихъ новый наступающій періодъ русской литературы. Вопрост о "классицизмѣ" и "романтизмѣ" провалился сквозь землю.

Но пока онъ еще былъ въ наличности. Надеждинъ возвращается къ нему еще нѣсколько разъ, и въ томъ же году о немъ напоминали новыя стихотворенія Пушкина<sup>3</sup>). Отношеніе Надеждина къ Пушкину выше указано: въ той самой статьѣ, о которой мы здѣсь гово-

3) "Телескопъ", 1832, III, стр. 103 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Это была "Сказка о спящей царевив", напечатанная въ "Европейцъ", И. В. Кирвевскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Отчеть за 1831 годъ", Телескопъ 1832, І, стр. 147—159. Въ той же книжка, стр. 167 и слёд., помещена университетская ръчь М. А. Максимовича—о русскомъ просвещения, развивающая ту же основную мысль: европейское просвещение стало нашею потребностью; но стремление это, дошелши до кравности, должно было разрешиться "отчетнымъ сознаниемъ, которое столь прилично европейской просвещенности", и ознаменоваться обращениемъ къ своему, народному.

римъ, Надеждинъ признаеть, что талантъ Пушкина доходитъ иногда до "исполинскаго величія", — но именно поэтому онъ не прощаетъ Пушкину его байроническихъ прихотей, его уступокъ легкимъ взглядамъ на поэтическую дѣятельность и, кажется, старается увѣрить его въ пустотѣ похвалъ, расточаемыхъ легкомысленными пріятелями, и вызвать на трудъ, отвѣчающій величію его таланта. Новая пѣсня "Онѣгина", тогда вышедшая, еще разъ убѣждаетъ Надеждина, что "поэтъ не имѣлъ при немъ ни цѣли, ни плана, а дѣйствовалъ по свободному внушенію играющей фантазін". Приводя стихи "Онѣгина":

> "Кто бъ ни былъ ты, о мой читатель, Другь, недругъ", и проч. (пѣсия VIII).

Надеждинъ замѣчаеть: "Явно, что Пушкинъ съ благороднымъ самоотверженіемъ созналъ наконецъ тщету и ничтожность поэтическано суссловія, конмъ, увлекая другихъ, не могъ, конечно, и самъ не увлекаться. Его созрѣвшій умъ проникъ глубже и постигъ вѣрнѣе тайну поэзін: онъ увидѣлъ, что для генія—повторимъ давно сказанную остроту—не довольно создать Евгенія"... Теперь Пушкинъ обратился къ русской народной старинѣ, въ "волшебной мглѣ" которой разыгрались первыя мечты его поэтической юности; но Надеждинъ (восхищавшійся сказкой Жуковскаго) недоволенъ сказками Пушкина. Онъ видитъ въ нихъ— "одно принужденное усиліе, tour de force могущественнаго, но безжизненнаго искусства"; онъ соглашается, что эта новая попытка Пушкина обнаруживаетъ тѣсвѣйшее знакомство съ наружными формами старинной народности; но "смыслъ и духъ ен остается все еще тайною, не газгаданною поэтомъ".

Надеждинъ заключаеть выводомъ, что "нашей поэзіи не дождаться обновленія, пока русскій духъ не обратится внутрь себя, не отыщетъ въ самомъ себѣ источника новой самобытной жизни... Но какъ приняться, какъ начать это великое дѣло?.. Европейскія литературы возвращаютъ теперь свою народность, обращаясь къ своей старинѣ. У насъ это возможно ли? Таково-ли наше прошедшее, чтобы возстановленіемъ его можно было осѣменить нашу будущность?" Къ этому существенному вопросу Надеждинъ намѣревался обратиться впослѣдствіи по поводу "тѣхъ произведевій нашей словесности, кои, подъ именемъ романовъ, стремятся собственно и исключительно къ поэтическому возсозданію старины русской" <sup>1</sup>).

Вопросъ о русскомъ духѣ былъ и тогда не новый, но весьма неопредѣленный: какъ этому духу отыскать въ самомъ себѣ источникъ новой жизни? Давно уже говорили, что надо обратиться къ народ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 128. ист. этногр.

нымъ преданіямъ, поэзіи; теперь призывають насъ вернуться "назадъ, домой"... Надеждинъ думалъ иначе. Какъ ни возставалъ онъ противъ подчиненности Европъ, "обращеніе духа внутрь себя" вовсе не обозначало для него возвращенія къ отжитой старинъ.

По поводу историческихъ романовъ Полевого, Свиньина, Масальскаго, Лажечникова, Надеждинъ возвратился къ поставленному раньше вопросу: даетъ ли русская старина поэтическій матеріалъ для обновленія народнаго духа въ литературѣ, какъ онъ это видѣлъ въ литературѣ европейской <sup>1</sup>).

По взгляду Надеждина, "романъ" есть именно романъ историческій, потому что для картины романа нужно законченное, опредъленное состояніе общества. Онъ естественъ и богатъ именно тамъ, гдѣ была богатая событіями и мыслью исторія. Такъ богата, напримѣръ, исторія французская, даже самая новѣйшая. "При быстротѣ перемѣнъ событія, которыя намъ кажутся современными, во Франціи имѣютъ полное право поступать въ вѣдомство исторіи и романа. Министерство Виллеля наравнѣ съ министерствомъ Ришелье записывается въ скрижали исторіи и представляется въ романической косморамѣ: баррикады іюльскія идуть объ руку съ баррикадами Лиги<sup>\* 2</sup>)... Обращаясь къ вопросу о возможности русскаго историческаго романа, Надеждинъ набрасывветъ оригинальный взглядъ на русскую исторію.

"Теперь естественно представляется вопросъ, до котораго мы доходили и прежде. -- начинаеть Надеждинь: -- есть ли у нась матерія для романа, имбемъ ли мы прошедшее? Съ перваго взгляда такой вопросъ можеть заставить многихъ улыбнуться; но мы просниъ терпфанво насъ выслушать. Конечно, по летописдамъ и хронографамъ, народу русскому считается около десяти въковъ непрерывнаго быта. Восемь столттій уже исповедуемъ мы христіанскую вёру; и почти за шесть въковъ можемъ представить письменные документы нашего существованія. Но что это было за существованіе? жиль ли подлинно народъ русскій въ это длинное тысячельтіе? Оставляя времена "великановъ сумрака". Рюрика и Олега, конхъ самое бытіе оказывается историческою проблемою \*), вилянемъ на такъ называемый періодъ удільной системы, коимъ поглошается первая половина тысячелётнаго цикла нашихъ воспоминания. Что представляють намь вь эти пять вёковь отечественныя преданія? Дремучій лёсь бевличныхъ именъ, толкущихся въ пустотъ безжизненнаго хаоса. Напрасно живописное краснорфчіе Карамзина усиливалось одбнить сію мрачную пустоту риторическою предестью разсказа: его исторія удѣльной Руси не могла возвысаться до степени живой исторической картины и, при всемъ наружномъ великольние своего убранства, остались сухою, мертвою хроникою. Нельзя по-

<sup>&#</sup>x27;) См. "Телескопъ", 1832, IV, стр. 233-246.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Послѣднее представляли тогда романы Бальзака.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Это думалъ Надеждинъ, имѣя въ виду дѣйствовавшую тогда "скептическую школу"---Каченовскаго и его послѣдователей.

ставить это въ вину искусству исторіографа: ему не съ чего было списывать! Нельзя жаловаться и на скудость летописей: нить нечего было записываты Нашъ удъльный періодъ былъ періодомъ хаотическаго броженія разнородныхъ частиць, неъ которыхъ должна была выработаться жизнь народа русскаго... Тъ онибаются, кои считають междуусобія, наполняющія сей періодь, признаками напряженія. жизни и потому сравнивають состояніе Руси уд'яльной съ драматическимъ волнениемъ древнихъ греческихъ или среднихъ итальянскихъ республикъ, такъ поэтически пвображенныхъ вистью фукидида и Сисконди. Нашего удёльнаго періода нельзя даже сравнивать съ меровейскимъ періодомъ французской исторія, заклейменнымъ въ исторін чертой тунсядства 1). Сей посл'ядній не быль и не могъ быть чуждь жизни: нбо во время его не приготовлялось новое твореніе народа, прежде не существовавшаго, а совершалось пересоздание римской обветшавшей гражданственности, чрезъ водворение на развалинахъ ся новыхъ пришельцевъ"... (Слъдуютъ историческія объясненія объ эпохѣ мерованговъ). "Посему возможность романической переработки древней французской исторіи для нась очень понятна...

"Но у насъ какая ришительная противоположность, какое безконечное различіе! Наша національная жизнь, наша исторія развивается совсёмъ иначе, при другнать условіяхъ, по другнать законамъ! Русскій народъ отличается оть всёхь новыхь европейскихь народовь тёмь, что сотвориль самь себя, изъ себя самого, не чревъ возсозданіе обветшалихъ элементовъ пріобщеніемъ новыхъ, а самобытно и самовиждительно... Въ многосложной нассъ настоящаго европейскаго населенія, это слой чисто первородный! Въ продолженіе первыхъ шести въковъ, составляющихъ нашу исторію до Іоанна Ш, слой сей толькочто кристалливовался, если можно такъ сказать, физически, наполняя собой обширное пространство европейскаго востока, отведеннаго ему въ удъль... Въ сей чисто нистинктуальной, механической нотребности расширения, составляющей, по общимъ законамъ бытія, первое условіе всякаго органическаго образованія, заключается причина разъедниенія древней Руси" (т.-е. въ улівльной системв)... "Сіе непреодолимое стремленіе къ расширенню должно бы было кончиться сопершеннымъ разрушеніемъ народной цёлости... Но, по мудрымъ уставамъ Промысла, народу русскому не суждено было погибнуть! Въто время какъ Русь была готова совершенно распасться и потерять навсегда самобытную свою пёлость, иго татарское отяготёло надь нею. Сіе иго, подавняь собою землю русскую, сократило ся необузданную расширимость. И когда, послъ первыхъ минутъ опѣценѣнія, въ порабощенномъ, но несокрушенномъ народѣ. пробудилось снова самочувствіе, то его діятельность, по естественной реакцін, приняда обратное направление, устремилась внутрь себя, начала тяготёть къ средоточию. Развитие сего новаго, центростремительнаго направления занимаеть собою послёднюю половину удёльнаго періода нашей исторіп. Въ продолженіе ся, великокняжескій титуль, какъ видимый символь средоточнаго національнаго единства, долго носплся по всёмъ концамъ земли русской, не находя тверной точки, где бы могъ незыблемо укорениться. Переходя изъ Владиміра то въ Тверь, то въ Нижній Новгородъ, заходя даже въ Рязань и Смоленскъ, онъ удержался, наконецъ, въ Москвъ, гдъ превратился въ красугольный камень елинодержавія, конмъ началась истинная органическая жизнь народа русскаго. Вотъ, по нашему мевнію, подлинное значеніе такъ-называемаго удъльнаго періода нашей исторіи! Это быль,-повторяемь снова,-періодь фи-

<sup>1)</sup> Здёсь разумёются такъ-называемые rois-fainéants.

вическаго образованія массы, изъ которой должень быль выработаться народъ русскій! Жизни въ собственномъ симслѣ тогда не было и не могло быть: «бо жизнь требуеть могущественнаго начала духа, конмъ бы проникалась и двигалась тяжелая вешественная масса. Но въ то время что могло быть симъ животворнымъ началомъ? Единство политическаго состава? Оно не существовало! Единство общихъ идей? Ихъ не было! Русскіе, во время удёловъ, не нитын ни общихъ идей объ отечествъ; ноо каждый считалъ свою родину своей отчизной; кіевлянинъ ненавидълъ свверянина, рязанецъ владамірца; ни общихъ насй о правъ, ибо всякій князь суднль и ряднаь по своему 1); ни даже наконець общаго слова; пбо языкъ, раздробленный на многочисленныя наркчія по всей обширности древней русской вемли, нигде не достигь литературнаго образовавія, которое одно возводить его на степень всеобщей національной рѣчи. Отсюда — рѣшительное отсутствіе не только драматическаго движенія, но лаже пластической изобразительности въ воспоминаніяхъ нашей древней исторія. При совершенномъ бездъйствін пружинъ, конми возбуждается народная діятельность, у насъ не могло выражаться тогда ни одного глубокаго характера, ни одной ръзкой физіономія... Все различіе физіономій, сохраненныхъ намъ летописцами, заключается въ более или менее резкихъ оттенкахъ набожности... Коротко сказать: нашъ древній удѣльный періодъ получаеть нѣкоторую жизнь только въ сказаніяхъ Патерика и Четій-Миней. Для исторіи онь мертвъ: твиъ болбе для романа! И еслибъ вто ввдумалъ освътить лучами фантазіи таннственную мглу его, то онъ могъ бы создать развѣ поэтическую легенду, изъ христіанскихъ благочестивыхъ преданій!..

"Такимъ образомъ изъ тысячелётняго цикла нашей исторіи, шесть вёковъ не принадлежать собственно біографіи народа русскаго... Съ Іоанна III должно считать собственно жизнь русскаго народа. Но и здесь целые два въка протекли еще въ младенческихъ нестройныхъ движеніяхъ организующагося государства... Въ продолжение ихъ, Россия съ ненмовърною скоростью протекла всё періоды органическаго государственнаго развитія, для совершенія конхъ европейскому западу потребно было цёлое тысячелётіе. Отсюда сін два столётія представляють удивательную фантазмагорію быстрыхь, внезапныхь переворотовъ, кон теснять и обгоняють другь друга. Царствование Ioanna IV. распадающееся на двъ, столь противоположныя другь другу, половины, представляеть въ себѣ любопытное совмѣщеніе, съ одной стороны прекрасной рыцарской эпохи, когда Казань и Астрахань, Ливонія и Сибирь, оглашались славными подвигами героевъ русскихъ, съ другой, -- мрачнаго періода тираннія, гдѣ могущественная пята царя московскаго раздавила на самомъ цвѣту поздній всходъ русскаго феодализма. Наши народныя войны съ поляками, во времена Самозванцевь, имъли весь энтузіазмъ и всю святость крестовыхъ походовъ. Установление патріаршества усилило іерархический элементь въ новой организаціи государства русскаго, который, въ лиць Никона, возвысился до отчаянной Гильдебрандской борьбы съ самодержавіемъ и визстё съ Никономъ, пожралъ самъ себя. Навонецъ нашъ Петръ воплотилъ въ себе реформацію!.. Всв сін великіе перевороты, столпившіеся въ тёсномъ промежуткъ двухъ столѣтій, натурально не оставляли времени юному исполину русскому подержаться на одной постоянной точкѣ, выработать себѣ опредѣденную физіономію и проявиться въ цёломъ мірё оригинальныхъ характеровъ и дей-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Русскую Правду" Надеждинъ считалъ "мѣстнымъ обрядникомъ, перенятымъ у чужеземцевъ".

ствій. Въ сін два столітія, лицо его, подобно лицу младенца, минлось безпрестанно, ни одна черта не могла наризаться на немь глубово, ни одной характеристической примиты не могло удержаться долго. Всй движенія его были миновенныя, летучія: вся жизнь — порывь, наступленье!.. Посему и эти два вика представляють не роскошную жатву для русскаго историческаго ромапа. Въ нихъ много эпическаго величія и лирическаго одушевленія, но мало драматической полноты живни! Это ничёмъ столько не подтверждается, какъ прамитромъ Юрія Милославскачо, коего истинное достовиство состонтъ въ лирическомъ оживлении самаго торжественнаго момента сей блистательной эпопел! Да и не здёсь ли должно искать изъяснения драматической неполноты Бориса Годинова!..

"Итакъ, гдѣ же начинается полная русская всторія?.. Не дальше Петра Великаго! Слѣдовательно, все наше прошедшее ограничивается однимъ вѣкомъ! Мы живемъ пока въ первой главѣ нашей исторіи! И эта первая глава такъ свѣжа, такъ нова!... Исторія еще не давала себѣ права до нея касаться"...

Такимъ образомъ, призывъ "народнаго духа" вовсе не обозначалъ грубаго возвращенія въ XVII вёку, которое проповёдовалось потомъ славннофилами и обскурантами. По взгляду Надеждина, физіономія русской народности въ тё вёка еще не установилась: она мѣнялась безпрестанно, подобно лицу младенца, и это справедливо, потому что дёйствительно все еще шло воспринятіе новыхъ этнологическихъ элементовъ, новыхъ историческихъ условій и опытовъ, новыхъ знаній и образованности. Полная русская исторія начинается только съ Петра Великаго,—т.е. съ утвержденія Россіи, какъ государства европейскаго, съ первыхъ прочныхъ начатковъ общечеловѣческаго просвѣщенія: это опять было справедливо—потому что только разумно управляемое государство даетъ возможность развитія народныхъ силъ, и только просвѣщеніе даетъ "народному духу" средство къ самосознанію.

Въ "Обозрѣніи русской словесности за 1834 годъ"<sup>1</sup>), Надеждинъ опять возвращается къ темѣ о "запустѣніи", о "старческомъ изнуреніи", постигшемъ нашу лигературу "въ такой ранней молодости", и причину опять указываетъ въ ея несчастной подражательности.

"Крайность литературнаго изнеможенія, въ коемь мы годь отъ году погрязаемъ глубже <sup>в</sup>), естественно должна была открыть глаза многимъ и внушить, если не ясную, опредёленную мысль, по крайней мёрё глубокую, настоятельную потребность возстановленія, перерожденія. Отсюда возрастающій съ нёкотораго времени стыдъ прежняго, слёпого пристрастія къ чужому; отсюда—суетливость о своемъ, отечественномъ, русскомъ, всюду обнаруживающаяся, въ различныхъ видахъ! Можетъ быть, у иныхъ, это слёдствіе того же

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Телескопъ", 1885, I, стр. 5—16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Даже безвонечная жизнь Евгенія Онтьгина,—замѣчаеть онъ передъ тѣмъ, прекратилась; даже неистощимая фамилія Выжигиныхъ перестала давать новыя отродья".

обевьянства: тёмъ лучше, что зло само для себя служнть антидотомъ, что кленъ выбявается клиномъ! Но отъ чего жъ это спасительное противуядіе распространяется такъ медленно, действуетъ такъ слабо?...

"Литература есть пульсъ внутренней жизни народа. Но внутренняя жизнь слагается изъ двухъ составныхъ началь: умственнаго начала мысли и двятельнаго начала энергии. Гдё сін начала не достигли степени должнаго развитія, тамъ жизнь еще дремлеть, литература нёмотствуеть!"...

Мысль есть необходимая принадлежность человѣческой природы; но есть примѣры цѣлыхъ народовъ, какъ будто обиженныхъ въ этомъ отношения. Въ древности, віотійцы прославились тупоуміемъ; теперь, Китай и Японія казались Надеждину осужденными на младенческое слабоуміе. "Была пора, —замѣчаетъ Надеждинъ, — и даже весьма недавно, когда насъ, русскихъ, равумѣли не лучше", а теперь, хотя не сомнѣваются въ нашемъ умѣ, но еще мало увѣрены, способны я́и мы къ самобытному творчеству. Дѣйствительно, у насъ мыслители рѣдки, и мыслятъ они лѣниво и застѣнчиво. "Ни по какой отрасли наукъ мы не можемъ представить собственно нами доонтой собственно намъ принадлежащей лепты, которая-бъ, съ рускимъ штемпелемъ, была пущена во всемірный оборотъ, присовокуплена къ общему капиталу современнаго просвѣщенія".

Отчего это? — на этотъ вопросъ Надеждинъ даетъ весьма опредвленный отвѣтъ, который ясно указываетъ его взглядъ на потребности "народнаго духа" и который, хотя высказанъ болѣе полувѣка назадъ, при всѣхъ успѣхахъ русской науки остается и теперь совершенно вѣрепъ для массы русскаго общества.

"Въ русской головѣ,--говорить онъ, - достанетъ мозгу на многое, но къ сожалёнію, это богатое вещество не обработывается надлежащимъ образомъ... Мы учимся очень худо-такъ худо, что должны стыдиться самихъ себя". (Благодаря заботамъ правительства, средства въ образованию у насъ постоянно умножаются)-, но какъ отвётствуемъ мы на сін предупредительныя, призывныя мёры? Не вынуждаемь ли мы нашимь непростительнымь хладнокровіемь. для того чтобы заманить насъ въ классы, привъшивать въ дверямъ классные чивы; для того, чтобы усадить насъ за книги, обертывать ихъ въ табель о рангахъ! Кавъ ни тяжко, а должно сознаться, что искренняя, безкорыстная любовь къ ученію есть пока у насъ явленіе весьма рёдкое, а безъ сей любви никакая ваука не дается, развѣ на прокать, для выставки. Спрашивается: кавое вліяніе должна нить подобная закосньлость умственнаго образованія на литературу? !У насъ доселѣ существуетъ ложное предубѣжденіе, будто между ученостью и литературою нътъ никакого соотношенія, кромъ развъ непріязненнаго. Предполагають, что литератур'я подъ вліяніемъ учености тяжко, трудно, удупливо. Но не такъ думаютъ въ другихъ странахъ Европы, гдъ по большей части одно и то же слово означаеть и литературное, и ученое; гдъ школы считаются необходимымъ преддверіемъ жизни; гдѣ словесность есть не что иное какъ шнуровая книга современнаго капитала идей и знаній... Безъ сомнёнія, и у нась не прежде должно ожидать литературы живой, самобытной, какъ въ то время, когда мысли нашей дастся свъжій, укръпляющій воздуят, когда умъ, изощренный упражненіемъ, обогащенный наукою, выработаеть и пустить въ ходъ достаточное количество идей свётлыхъ, животворныхъ. Безъ понатія, слово—пустой звукъ; безъ пдей, литература — мёдь звенящая!"

Нужно сосредоточенное напряжение всёхъ нашихъ сняъ могуществомъ твердой воли: безъ того невезможенъ ни одинъ шагъ впередъ ни въ знаніяхъ, ни собственно въ литературё...

Въ томъ же смыслё написана характерная статья о русской поэзів <sup>1</sup>), гдё бёдность этой поэзіи объясняется недостаткомъ серьезной и сильной общественной жизни, и этотъ недостатокъ изображается рёзкими полемическими чертами...

"Поэзія,—говорить Надеждинь, - существуеть не вь одномь словь, не въ однихъ книгахъ. Слово есть выраженіе, органъ, тѣло поэзія; но душа ен заключается въ душѣ. Основаніемъ поэзія слова должна быть поэзій мыслей поэзія д'биствій, поэзія чувствованій... Гди жь у нась поэзія? Я не нахожу ея въ нашемъ народномъ мышленів, ибо у насъ еще вѣть своего русскаго, самобытваго и самообразнаго мышленія. Много ли у насъ мыслящихъ даже чужимъ, выноснымъ умомъ? Не ограничивалась ли доселѣ вся мысленная наша дъятельность жалкимъ подбираньемъ крохъ съ богатой трапезы европейскаго просв'єщенія? И эти крохи обращаются ли въ сокъ и кровь нашего умственнаго организма?... Всякая умственная д'ятельность начинается съ самопознанія; но сознали ль мы себя какъ русскихъ, объяснити ль настоящее наше положение въ системѣ рода человѣческаго; опредѣлили ль должныя отношенія къ окружающей насъ природъ, къ развивающейся вокругъ насъ жизни? Мы еще не знаемъ самихъ себя... Мы не думаемъ о себѣ; о чемъ же можемъ думать? Оть того-то всё наши умственные труды представляють такой смутный, безобразный хаось; оть того-то мысли наши толкутся взадъ и впередъ, мнуть и сбивають другь друга, словно вь вавилонскомъ столпотворении. Тамъ азіятскій фатализмъ съ французскимъ легкомысліемъ, здъсь нёмецкая мечтательность съ англійскимъ сплиномъ! Какъ же тутъ искать, гд в тутъ быть поэзія? .. Ея нёть и въ нашихъ действіяхъ, въ нашихъ житейскихъ отношеніяхъ, въ нашихъ общественныхъ нравахъ. Ибо, что наша жизнь, что наша общественность? Либо глубокій, неподвижный сонъ, либо жалкая игра китайскихъ, бездушныхъ твней. Позвія правовъ состопть въ ихъ живомъ, искреннемъ, самообразномъ развитіи: она невозможна безъ сильныхъ, глубокихъ страстей, вызванныхъ со дна души, не визшинить давленіемъ разсчетовь, по избыткомъ внутренней полноты. А у насъ будто есть страсти?... По именамъ, ови всѣ есть у насъ: но это не страсти, а страстишки, медкія, ничтожныя, презрённыя. Не стану распространяться о томъ, что слишкомъ извѣстно: не буду описывать подробно всей сухости, всей пустоты, всей мертвой безцвътности нашихъ правовъ; скажу одно, въ чемъ заключается все. Лучшій цвізть общественной жизни, ея высочайшая позвія выражается въ женщині, прекраснійшемъ созданія, коимь ув'єнчался прекрасный мірь божій! Но что у нась женщина? Признаюсь, я не могъ доселѣ составнть себѣ идеала женщины русской: я не знаю элементовъ, пзъ которыхъ бы онъ могъ быть составленъ. Я п не ищу въ на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Письма въ Кіевъ, къ М. А. М-чу (Максямовичу), о русской литературѣ. Письмо первое: Куда лѣвалась наша повзія", въ "Телесконѣ" 1855, т. І, стр. 149—158.

мемъ обществъ женщины Бальзака, этой дивной цоэмы, для созданія коей потребно было дивънадцать въковъ непрерывно возростающей цивилизацік... Можно бъ было удовольствоваться малъйшимъ біеніемъ жизни, малъйшею искоркою огня; но жизни своей, не ваятой на прокатъ изъ магазина; но огня настоящаго, не поддъльнаго, не выписного, не сшитаго изъ тряпья, раскрашеннаго красною краскою, какъ огонь театральный!.. Да, у насъ нѣтъ женщины, нѣтъ, стало и любви, перваго, необходимаго условія поэзіи жизни... Наши нравы или суздальской иконной работы, или китайской шпалерной живописи, только въ шляпкахъ Гербо, съ прическою г. Нарцисса! Въ нихъ нѣтъ души, нѣтъ жизненнаго румянца, нѣтъ пронзвольнаго движенія. Гдѣ-жъ тутъ быть поэзіи?..-Итакъ, если мы котимъ искать, если мы надѣемся сыскать у себя поэзію,' надо ограничиться словомъ, прибѣгнуть къ книжному міру, вслушаться въ паденіе стопъ, въ созвучіе риемъ, нѣтъ ли тамъ поэзіи"...

Остановимся, наконецъ, на статъ послъдняго года "Телескопа", гдъ въ послъдній разъ высказываются эти общіе взгляды Надеждина.

Статья называется: "Европензмъ и народность въ отношени къ русской словесности"<sup>1</sup>).

"Странный вопросъ, странный споръ занимаетъ теперь нашу критику,-начинаетъ Надеждинъ,-или, лучше, составляетъ единственный признакъ (не хочу сказать --- призракъ) литературнаго самосознанія въ нашемъ отечествѣ. При всей очевидности быстраго, непрерывнаго возрастанія нашей литературной производительности --вогда итоги внижнаго бюджета годъ отъ году увеличиваются въ каталогахъ и отчетахъ... у насъ существуетъ сомнѣніе, идетъ споръ: есть ли въ нашемъ отечествѣ литература!"---(Надеждинъ разумѣетъ, конечно, споръ, возбужденный первыми статьями Бѣдинскаго). Повидимому, не стоило бы обращать внимание на такой дикій парадовсь; но на дёлё, не смотря на темную безвёстность людей, возстающихъ противъ русской словесности, на ихъ плебейскую безъименность въ литературной іерархіи, ихъ выходки "потревожили заслуженныхъ, именитыхъ ветерановъ книжнаго дёла, возмутили ихъ сладкій покой на благопріобрётенныхъ лаврахъ, взволновали патріотическую желчь, оскорбили народную гордость". Но понятно, откуда идеть озлобление этихъ ветерановъ, отчего они "хватаются за ржавый мечъ тяжелыхъ остротъ и пошлыхъ ругательствъ": дёло въ томъ, что сомнѣнія безъименныхъ плебеевъ вовсе не ничтожны, какъ ихъ хотятъ представить; ихъ выходки проникнуты живымъ, задушевнымъ чувствомъ; они-не только не "ренегаты, отпирающіеся отъ своего отечества", но напротивъ, въ нихъ "ярко свѣтить самый благороднвиший патріотизмъ, горить самая чиствишая любовь

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Телескопъ", 1836, І т. (XXXI цълаго взданія), стр. 5-60, 203-264.

#### надеждинъ. Европеизмъ и народность.

къ славѣ и благу истинно русскаго просвѣщенія, истинно русской литературы". Надеждниъ съ негодованіемъ отвергаетъ эти обвиненія: неужели тотъ — отступникъ, кто съ прискорбіемъ видитъ слабость своеземнаго образованія, неразвитость своего языка, кто съ ожесточеніемъ вопіетъ противъ людей, которые изъ слѣпой гордости или по другимъ побужденіямъ усиливаются задержать наше просвѣщеніе и нашу литературу въ томъ низменномъ состояніи, "которое донынѣ возбуждаетъ къ намъ одно жалкое презрѣніе европейскихъ нашихъ собратій?" Нѣтъ:

"Будь благословенно это отступничество оть нагубнаго самообольщения ложной гордости, примърь коего поданъ намъ Великимъ изъ Великихъ, Отцомъ и Зиждителемъ настоящаго величия России"

Въ сущности, этотъ споръ именно доказываетъ, что у насъ есть, наконецъ, литература живущая, самосознающая. Въ этомъ не трудно убѣдиться. "Пусть всякій русскій положитъ себѣ руку на сердце и скажетъ по совѣсти: неужели это сердце не содрогалось никогда отъ громовыхъ звуковъ Державина, не расширялось сладкимъ умиленіемъ при задумчивой пѣснѣ Жуковскаго, не горѣло и не кипѣло при вномъ раскаленномъ стихѣ Пушкина"? Все, что возбуждаетъ живое сочувствіе, само должно быть живо. Въ чемъ же состоитъ эта жизнь литературы?

Всякая жизнь, и литературная въ томъ числѣ, говоритъ Надеждинъ, слагается изъ двухъ противодъйствующихъ элементовъ, центростремительнаго и центробъжнаго, различное дъйствіе которыхъ производить два основныя явленія развитія. Въ одномъ періодѣ, литература народа стремится выразить его особую личность, народный духъ со всёми его чертами, родимыми пятнами. "Это направленіе есть безусловная, исключительная народность литературы, составляющая отличительный характерь всёхь перечах періодовь литературной жизни, во всѣ времена, у всѣхъ народовъ". Но творчесвій геній народа встрівчается затімь съ другими сопривосновенными народами и, "по закону естественнаго сочувствія, по закону взаимнаго притяженія, коимъ держится цёлость и единство вселенной", береть участие въ ихъ жизни, пользуется ихъ приобрѣтениями, и сообща съ ними стремится продолжать свое безконечное развитіе. Отсюда-другая сторона литературы, ея стремленіе въ общности, къ "чужендству": "сей характеръ въ большей или меньшей стецени принадлежалъ всёмъ литературамъ, совершившимъ вполнё поприще жизни". И такъ, оба направленія законны, и здоровое развитіе литературы состоить въ правильномъ ихъ соединении и взаимности. "Но горе, если одно направление-вакое бы ни было-возьметь рвшительный верхъ надъ другимъ, ограничится самимъ собою, воца-

рится единодержавно въ духё народа! Тогда литературная жизнь, какъ бы ни была могуча въ корнѣ и широка въ развитіи подвергается неминуемой опасности засохнуть на цвѣту, умереть преждевременно. Коснѣя въ однѣхъ и тѣхъ же формахъ, безъ движенія, которое возможно только при взаимномъ сраженіи противоположныхъ элементовъ, она застанвается и гніетъ, какъ атмосфера, не потрясаемая электричествомъ, какъ запертое со всѣхъ сторонъ озеро, чуждое волненій". И такъ, для успѣховъ литературы вообще необходимо гармоническое сліяніе обоихъ направленій: "литература живая должна быть плодомъ народности, питаемой, но не подавляемой общительностью", т.-е. связью съ просвѣщеніемъ другихъ народовъ, въ нашемъ случаѣ, западной Европы.

Но если мы захотимъ примѣнить это общее основаніе къ исторіи нашей литературы, насъ тотчасъ останавливаетъ препятствіе: мы не знаемъ исторіи нашей литературы; относительно ел, "мы бродимъ ощупью, повторяемъ безотчетно несвязныя преданія, коснѣемъ подъ игомъ слѣпого суевперія".

И затёмъ онъ излагаетъ своеобразный взглядъ на русскую литературную исторію, совпадающій съ его взглядомъ на исторію національно-политическую. Онъ оспариваетъ прежде всего "общее миѣніе", по которому русское слово производится отъ явыка церковно-славянскаго и церковно-славянская письменность ошибочно считается первымъ періодомъ нашей литературной исторіи.

"Это мићніе составляеть родъ народнаго суевћрія: вѣковое предубѣжденіе постановило его выше всѣхъ сомиѣній и споровъ. И добро бы это миѣніе оставалось только въ глубинѣ сердецъ какъ благочестивое вѣрованіе, или повторялось лишь въ внигахъ какъ старинное преданіе! Нѣтъ! Оно бывало нерѣдко началомъ дѣятельнаго возбужденія для нашей словесности, лозунгомъ литературной реформы. Въ церковно-славянскомъ языкѣ нерѣдко поставлялся единственный идеалъ усовершенствованія нашего нынѣшняго слова...-Спрашиваю: въ дѣлѣ столь важномъ, въ дѣлѣ, могущемъ имѣть ;такое сильное и глубокое вліяніе на судьбу всей нашей литературы — можно ль довольствоваться одною слѣпою вѣрою? — Не надлежало ли бы нашимъ грамотѣямъ и кинжникамъ... подвергнуть строгому изслѣдованію это усыновленіе языка русскаго языку церковно-славянскому?"... и пр.

Этого сдёлано не было. Между тёмъ, настанваетъ Надеждинъ, русскій языкъ "является существенно отличнымъ отъ церковно-славянскаго во времена самыя древнія" и "значитъ: въ понятіяхъ о нашей литературѣ мы заблуждаемся съ перваго шага!" Литература на церковномъ языкѣ не была русская литература.

Русскій языкъ, — говорить онъ, — въ семьё славянскихъ нарёчій есть языкъ отдёльный, самостоятельный. Онъ даже не принадлежить къ одной изъ тёхъ двухъ отраслей, на какія Добровскій раздёлилъ

# надеждинъ. Судьба русской литературы.

всё славянскія нарёчія (сёверно-западная и юго-восточная), и составляеть особую восточную категорію <sup>1</sup>). "Это возстановленіе русскаго языка въ своемъ достоинствё весьма важно, не столько по мелочнымъ разсчетамъ народнаго самолюбія, сколько потому, что, опредёляя настоящія отношенія его къ другимъ, избавляеть отъ опасности чуждаю несвойственнаю вліянія. Таково именно было вліяніе церковно-славянскаго языка, подавившее въ самомъ началё русскую пародную рёчь и долго, очень долго препятствовавшее ся развитію въ живую народную словесность".

Этимъ взглядомъ Надеждинъ въ первый разъ върно освъщалъ характерь нашей старой литературы и еще длившіеся споры о старомь и новомь слого. Обывновенно привывли думать, что принятіе перковно-славянской письменности было благотворнымъ преимуществомъ для древней Руси предъ европейскимъ западомъ, получившимъ Св. Писаніе на латинскомъ языкѣ. Надеждинъ думаетъ, напротивъ, что это отдёленіе церковнаго языка отъ народнаго имёло для европейскихъ литературъ самыя благотворныя слёдствія: "благодаря небреженію пишущей (по-латыни) касты, народная рёчь спаслась отъ всякаго насильственнаго исваженія; педантизмъ внижниковъ ворочался съ своей варварской латынью и спокойно оставлялъ живые народные языки изливаться звонкой, чистой, свободной струей изъ устъ менестрелей и труверовъ". Наконецъ, сама латынь уступила народной рѣчи, одряхлѣла и "скончалась въ архивной пыли, подъ грудою фоліантовъ". Такимъ образомъ вліяніе христіанства въ западной Европѣ не убило народности въ литературѣ, но сообщило ей новый духъ, не сокрушая твла. -У насъ было совсвиъ напротивъ. Св. Писаніе было принесено въ намъ на языкѣ сродномъ и понятномъ. Наши предки поражены были звуками языка близкаго, могущественнаго и стройнаго, и подъ его впечатлѣніемъ они естественно отреклись для него отъ своей грубой, необразованной рѣчи: такимъ образомъ, при первомъ введения письма на Русь, письменность стала церковно-славянскою: для народной рёчи — "оставлены были въ удёлъ только низкія житейскія потребы; она сдёлалась язывомъ простолюдиновъ."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Надежденъ упоминаеть здёсь (стр. 52), что, бывши за-границей, узналь изъ достовърныхъ источниковъ, что знаменитый Шафарикъ, "въ приготовляемомъ новомъ изданія исторія славянскихъ языковъ и литературъ", измённаъ свое прежнее мийніе о принадлежности русскаго языка къ юго-восточной группё (рядомъ съ болгарскимъ и сербскимъ) и "призналъ русскій языкъ третьей, чисто восточной отраслыю славянскихъ языковъ, во всёхъ отношеніяхъ равной двумъ первымъ". — Но это не подтвердилось въ изданной Шафарикомъ черезъ иёсколько лѣть "Славянской Этнографіи".

"Единственное поприще, где она могла развиваться свободно, подъ сению творческаго одушевленія, была народная пісня; но и здісь надь неї тяготіло отверженіе, гремѣло проклятіе. Народныя пёсни въ самомъ народѣ считаются понынъ гръховодной забавой, твшеньемъ бъса! У нашихъ предковъ законное безгръшное употребление поэзи разръшалось только въ составления акаенстовъ и каноновъ, или въ пении духовныхъ стиховъ, где доныне звучитъ священное церковно-славянское слово...-Такъ, въ продолжение многихъ въковъ, послъдовавшихъ за введеніемъ христіанства, языкъ русскій. лишенный всёхъ правъ на литературную цивилизацію, оставался неподвижно, in statu quo-безь образованія, безъ грамматики, даже безъ собственной азбуки, приноровленной къ его свойствамъ и особенностямъ. И между темъ предки наши, въ ложномъ ослёпленіи, не сознавали своей безсловесности; они считали себя грамотными, у нихъ были вниги, были книжники; у нихъ была литература! Но эта литература не принадлежала имъ: она была южно-славанская по матерія, греческая-по формѣ; ибо кто не знаетъ, что богослужебный языкъ нашъ отлитъ весь въ формы греко-византійскія, можетъ быть даже съ ущербомъ славянизма?"

Ученые историки литературы и долго послё продолжали повторять "суевёрія",—-но изслёдованіе старины выиграло бы, если бъ обратило больше вниманія на точку зрёнія Надеждина. По его взгляду, порча русской народности чуждыми и несвойственными вліяніями началась со введенія церковно-славянской письменности: это ставило вопросъ совершенно наоборотъ, чёмъ его ставилъ нёкогда Шишковъ противъ Карамзина, потомъ Шевыревъ, и наконецъ славянофилы и ихъ школа. Русской народной литературы не было въ старомъ періодё; ее надо было еще создавать...

При этомъ карактерѣ старой письменности, естественно было, что когда Смотрицкій возъимѣлъ мысль о грамматикѣ русскаго языка, онъ и составилъ ее по всѣмъ формамъ греческой. "Не забудьте, говоритъ Надеждинъ, — что по учебной книгѣ Смотрицкаго образовался Ломоносовъ: — и тогда поймете, какъ глубоко, какъ могущественно, какъ исключительно было вліяніе церковно-славянской или, лучше, славяно-греческой письменности на языкъ русскій; поймете, чего должно было стоить, чего стоило оно чистой народности русскаго слова?"

Народный языкъ живучъ; въка рабства не могутъ подавить его; русскій языкъ не охотно покорялся, и въ самостоятельныхъ русскихъ произведеніяхъ онъ сказывался изъ-подъ славянскаго давленія. Но затъмъ произошло новое событіе, опять изображаемое Надеждинымъ очень своеобразно.

"Половина Руси—и половина наиболёе развитая, наиболёе вкусившая жизни и образованія, даже наиболье русская (я говорю это по твердому, ллубокому убложденію)—половина юго-западная, гдё находился Кіевъ, мать градовъ русскихъ, гдё благочестивое вёрованіе водружало кресть Андрея и благоговёйное

# надеждинъ. Судьба русской литературы.

предание преклонялось предъ златыми вратами Ярослава, где просили первые лучи христіанства, занялась первая заря народнаго самосознанія, совершились первые подвиги народной героической юности-эта половина увлеклась вихремъ событій въ чуждую сферу, потеряда свою самобытность, приминуда нь народу, хотя единоплеменному, но въ продолжение въковъ, подъ влияниемъ особыхъ обстоятельствь, выработавшему себё особый, самодвётный характеръ. Я разумбю соединение такъ-называемыхъ Чермной, Белой и Малой России съ Польшею, подъ несобственнымъ названиемъ великаго княжества Литовскаго. Это соединение не имбло существеннаго вліянія на языкъ собственно народный... Но въ отношени къ образованию по всёмъ частямъ, и слъдовательно къ образованию словесному, литературному, соединение это имъло сильное и общирное вліяніе. Политическая связь вынужлаеть изученіе языка госполствующаго народа... Языкъ и литература польская точно такъ же близки русскому языку, какъ язывь и литература церковно-славянская. Чтожь удивительнаго, если русскіе, прицёпясь всёми нитями своего бытія въ Польшё, влюбились въ ся языкъ и литературу? Что удивительнаго, если видя бидность своего родного наричія, запущеннаго въковымъ небреженіемъ, и сознавая, хотя можетъ быть темно, тяжесть чуждыхъ оковъ, возложенныхъ на него языкомъ церковно-славянскимътамъ поставили идеалъ литературнаго совершенства, гдѣ сосредоточивалось ихъ государственное бытіе?.. Славяно-греческая письменность скоро вытёснева была изъ Русскаго Запада и уступила место новому книжному языку, новой литературѣ, которую можно назвать славяно-латинскою"...

Обѣ эти письменности, не смотря на всю противуположность, были равно несвойственны Руси: "она перемѣнила только цѣии, и осталась по прежнему безсловесною!" Попытки литературной независимости обнаружились на востокѣ, съ первыми лучами независимости политической — въ Московскомъ царствѣ. Надеждинъ объясняетъ это такъ:

"Съ самобытностью пробудилось самосознаніе народа-развязался языкъ!-Оттого ли, что новыми условіями общественной жизни продлились новыя отношенія, новыя иден, для выраженія конхъ недоставало словъ въ церковно-славянскомъ языкъ, наи можетъ быть, удаление Московии во глубину Съвера и разрывь прежнихъ тесныхъ связей съ Югонъ, застудивъ русскую речь въ совершенно полночныя формы, резче обнаружили ся несходство и несовиестность съ явыкомъ церковно-славянскимъ, - какъ бы то ни было, только положительные факты доказывають, что, со времени утвержденія на Москвѣ средоточія Восточной Руси, языкъ ся укрѣпился, изъявиль права на самобытное существованіе независимо оть церковно-славянскаго, и мало-по-малу завладѣль особымъ отдёломъ письменности, гдё достигъ наконецъ значительной степени выразительности и селы..." (Это быль деловой, приказный языкь, который все больше развивался съ возвышениемъ Московскаго царства...). "Я конечно удивлю многихъ знатоковъ отечественной исторіи, когда скажу, что вѣкъ царя Грознаго, выхъ, столь поворно обезчещенный въ нашихъ воспоминаніяхъ, былъ блестящею эпохой русскаго народнаго бытія, волотымъ утромъ русской народной словесности: но не онъ ли, не этоть ли въкъ завъщаль намь столько прекрасныхъ песень, воспёвающихъ паденіе Казани и Астрахани, гремящихъ про славу Шуйскаго и шепчущихъ про ужасъ Опричнины-столько драгоценныхъ перловъ истинной русской поэзія, гдъ поэзія выраженія достойно равняется съ

- - ·

блистательной поэзіей діятельности?... Самъ Грозный царь—главный герой и единственный двягатель въ дивной поэмі своего царствованія—былъ вмісті первымъ представителемъ словеснаго образованія своей эпохи" (посланіе къ Курбскому, посланія въ монастыри)...

Настали бурнын времена междуцарствія: Западъ хлынулъ на Востокъ, потомъ Москва сама двинулась на Западъ; Кіевъ сдълался снова русскимъ; Кіевская академія стала разсадникомъ всего русскаго образованія; первое высшее училище въ Москвѣ была знаменительно названная славяно-иреко-латинская академія. "Ей недоставало только бездѣлицы—быть русскою!"

"Въ такомъ положения засталъ русскую грамотность и русский языкъ — Петръ Великій!.. Это быль не языкъ, а ситшеніе явыковъ — настоящее вавилонское столпотворение!.. Но Петру было не до того, какъ говоритъ народъ его: онъ началь съ дълда, оставя въ поков слово .. Скоро цёль была достигнута: азіатская лічнь спала съ плечъ вмісті съ широкимъ охабнемъ; азіатское самодовольство облетёло вмёстё съ бородою. Россія двинулась съ Востова-н примкнула къ европейскому Западу!.. Но такой перевороть быль слишкомъ посийшенъ" (и отсюда крайности послъдующаго подражанія)... "Безъ сомнѣнія, геній преобразователя зналь песокрушниую упругость народнаго духа: зналь, что будеть время, когда онъ вступить снова въ свои права, гордый не невъжественнымъ самообольщениемъ, а благороднымъ сознаниемъ своего совершеннольтия, чувствомъ неоспоримаю разенства съ своими европейскими братьями: и вотъ чёмъ должно объяснять его равнодушіе во всему, что относилось собственно въ русской народности, следственно, и въ русскому слову!-Самодержецъ, требовавшій единства во всёхъ наружныхъ формахъ своего народа по образцу европейскому, вёдаль, что слово, одно, непокорно ничьных велёніямь, что его нельвя обрить какъ бороду, обрезать и перекроить какъ платье. Онъ сделалъ съ нимъ все, что было въ его власти: согласно съ своей идеей, измвнилъ буквенный костюмъ его по-европейски, и остальное предоставилъ самому себъ!-Воть почему литературный характерь дарствования Петрова представляеть такое удивительное разнообразие" (церковно-славянский элементъ, доведенный до совершенства у Димитрія Ростовскаго; школьно-латинскій — у Өсофана; масса иностраннаго, западнаго, въ языкѣ правительственномъ). ...,Въ такомъ жалкомъ безпорядкъ, въ такомъ хаотическомъ смъщения предстало русское слово Ломоносову!"

Въ противоръчіе тому же "суевърію", Надеждинъ не видить въ Ломоносовъ преобразователя языка. Ломоносовъ самъ прошелъ черезъ "макароническую тарабарщину", "черезъ всъ ярусы вавилонскаго столпотворенія": онъ благоговълъ передъ великолъпіемъ языка церковно-славянскаго, въ синтаксисъ преклонялся передъ ораторствомъ Цицерона и Цлинія, изъ Германіи вывезъ новый размъръ для поэзіи. Онъ слъпилъ изъ русскаго языка любимую его мозаику, но изъ славяно-греко-латинскаго направленія извлекъ все лучшее, впервые далъ языку правильную, благоустроенную форму, хотя эта форма не была русская народная. Форма эта была книжная, искус-

# надеждинъ. Судьва русской литературы.

ственная; оттого она не могла удержаться въ литературѣ. Но славано-греко-латинскіе элементы языка онъ такъ ослабиль, что они уже не могли вновь получить силы; немецкое вліяніе не могло быть сильно по тогдашнему состоянию нёмецкой литературы... Къ сожальнію, явился еще болье опасный врагь народности — французское вліяніе. Сообщеніе французскаго характера нашей литератур'я приписывають обыкновенно Карамзину, но это несправедливо, потому что раньше въ этомъ направленіи шли уже Кантемиръ, Тредьяковскій и Сумарововъ. Ихъ работа не была усившина, потому что "они илотничали топоромъ и скобелью, а отличительная предесть французской литературы состояла въ филограмовой тонкости работы!" Карамзинъ понялъ это, "принялся нъжить и холить русскій языкъ, чтобы дёлать изъ него такія же маленькія куколки, какими тогдашняя французская литература наполняла дамскіе будуары". У Карамзина, "вдругъ послёдовала чудная перемёна въ языкё русскомъ: все увѣсистое, школьное было выкинуто; антикварная пыль славянизма сметена до порошинки; длинный, тягучій періодъ раздробился на мелкія фразы; звуки подобрались въ н'вжные мелодическіе аккорды". Карамзинъ изнѣжилъ черезчуръ русскій явыкъ, и съ этой стороны Надеждинъ находитъ, что негодование защитниковъ "стараго слога" противъ Карамзина было совершенно справедливо. Не удивительно, что Карамзинъ своро устарѣлъ: вліяніе его кончилось; но послѣдующая литература, въ другой формѣ, продолжаеть то-же подражаніе, особливо французамъ.

Это стремленіе къ подражанію у насъ называютъ "европеизмомъ", и Надеждинъ видитъ въ его крайности причину бъдственнаго положенія литературы. "Послё въковыхъ опытовъ и усилій, мы дошли до того, съ чего начами прочія европейскія литературы—до совершеннаго раздъленія между живой народной ръчью и книжнымъ литературнымъ словомъ!.. Какъ быть литературъ русской, когда нътъ еще языка русскаю?—Да, разсматривая внимательно настоящее положеніе нашей письменности, невольно призадумаешься, невольно погрузишься въ грусть, и спросишь уже—не есть ли, а—можетъ ли даже быть у насъ своя живая литература?"

Въ другой общирной статьѣ, продолжающей эту тему, Надеждинъ говорить о состояніи русскаго языка: "Вавилонская башня не достроилась; не построить и намъ литературы, если мы не условимся въ языкѣ, не будемъ всѣ говорить одной рѣчью"; нужно, чтобы *еешество* литературы не состояло изъ разнородныхъ, другъ друга уничтожающихъ элементовъ, но было проникнуто одною животворной гармоніей, Надеждинъ высказываетъ много дѣльныхъ замѣчаній о состояніи нашего языка, въ разныхъ слояхъ общества, въ книгѣ и

255

-----

въ разговорѣ; объ иностранныхъ элементахъ нашего языка; о "богатствѣ" его, которое на дѣлѣ часто оказывается бѣдностью. Между прочимъ Надеждинъ вступилъ въ полемику съ "Наблюдателемъ", гдѣ въ эти годы однимъ изъ главныхъ дѣйствующихъ лицъ былъ Шевыревъ <sup>1</sup>): онъ полагалъ, что въ литературу долженъ быть введенъ и долженъ ей помочь свѣтскій элементъ, вліяніе и вкусы свѣтскаго круга. Надеждинъ отвѣчаетъ <sup>2</sup>):

"По мнѣнію "Наблюдателя", литература должна говорить языкомъ высшаго общества, держаться паркетнаго тона, быть эхомъ гостиныхъ; и въ этомъ отношени, онъ простираеть до фанатизма свою нетерпимость ко всему уличному. мёщанскому, чисто-народному. Воть почему, всегда вёжливый, всегда уклончивый, всегда въ бълыхъ перчаткахъ и съ мърною, величавою поступью, онъ забываеть свою изученную холодность, разсчитанное подобострастие, и со всёмъ возможнымъ для него жаромъ ожесточенія преслёдуеть, напримъръ, г. Загоскина, самаго народнаго изъ нашихъ писателей; русскій кулаєъ дълаєть ему вертижи, русскій фарсь бросаеть его въ лихорадку. За то, поэзія г. Бенедиктова, вся изъ отборныхъ, блестящихъ фравъ, въ которыхъ, конечно, пельзя не признать относительнаго достоинства, кажется ему чудомъ совершенства, геркулесовскими столбами поэтическаго изящества. При всемъ должномъ уважении къ его образованности, къ его дегкимъ пріемамъ к тонкому обращенію, нельзя однако, не сознаться, что основная мысль, которая предсёдательствуеть въ его сужденіяхъ, не совсѣмъ истинна теоретически и вовсе неудобоприлагаема на практикѣ. Во-первыхъ, никакое сословіе, никакой избранный кругъ общества не можеть имёть исключительной важности образца для дитературы. Литература есть гласъ народа; она не можеть быть привиллегиею одного класса, одной васты; она есть общій капиталь, въ которомъ всякій участвуеть, всякій должень участвовать. Если можеть быть какое-нибудь общение, какой-нибудь дружный, братскій союзь между разными сословіями, разными классами народа, такъ это въ литературѣ и чрезъ литературу. Основаніе народнаго единства есть явыкъ; стало, онъ долженъ быть всёмъ понятенъ, всёмъ доступенъ! — Не такъ ли и бываетъ вездъ, гдъ литература развита, гдъ литературная жизнь не сочится по каплямъ, а разливается безбрежнымъ океаномъ?...

"Во-вторыхъ, положимъ, что исправление вкуса должно начинаться облагородствованиемъ формъ, что это облагородствование всего скорве должно обнаруживаться въ гостиныхъ, на этой верхушкъ общественной пирамиды, которая раньше должна озаряться лучами восходящей цивилизации; положимъ что литература должна чуждаться шума улицъ и изучать по камертону бель-этажи; спрашивается, возможно ли это у насъ, при настоящемъ состоянии русскаго/ языка въ бель-этажахъ? Говорятъ ли тамъ, умъютъ ли говорить по-русски? Я очень знаю, что теперь не то уже, что было прежде, что въ высшихъ слояхъ нашего общества прекратилась прежная несчастная подражательность, что тамъ занимается свътлая варя патріотической (гордости, что языкъ русскій уже не ссылается въ переднія и на кухию, что литературу русскую любять и не стыдятся этой любев; но все это пока еще ограничивается одними желаніями, одними благородными порывами.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) О его тогдашней журнальной дёлтельности см. подробно въ "Очеркахъ Гоголевскаго періода". "Современникъ", 1855—56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Телескопъ, 1836, т. XXXI, стр. 216 и далѣе.

Наше высшее общество, образованнъйшій цвъть нашего отечества, жаждеть русской литературы, учится русскому языку; а намъ велятъ у него учиться!!! -Я не ставлю ему этого въ вину; я слишкомъ далекь оть той плебейской зависти, которая вымещаеть свое визшнее уничнженіс отрицаніемъ всякаго внутренняго превосходства въ томъ, что выше ся. Нътъ! У насъ потому не говорять по-русски въ гостиныхъ, что нельзя говорить, не чёмъ говорить; потому что нёть словь, нёть фразь, нёть оборотовь для мыслей, которыя тамь въ ходу, для предметовъ, вкругъ которыхъ обращается свётскій разговоръ. Цивилизація нашего высшаго общества родилась не сама собой, а взята готовая съчужого образца; она вытвержена наизусть съчужого голоса. Мысли, формы, обычан, вещи, все что относится къ такъ называемой свътской, образованной жизни, все у насъ не свое, чужое! И оно перешло къ памъ вдругь, нахлынуло внезалнымъ потопомъ, такъ что некогда было придумать названий для всёхъ этихъ небывалыхъ идей и вещей, некогда было переводить ихъ порусски. Теперь и рады бы перевесть, да ужъ трудно; слова русския, выгнанныя изъ высшаго общества, достались въ удѣлъ простолюдинамъ; отъ нихъ пахнетъ сермякомъ; ихъ звукъ кажется грубымъ и жесткимъ; отвыкшее ухо не можетъ выносить ихъ; да они ужъ не выражають того, что хотълось бы выразить; употребление въ низкомъ народѣ привязало къ вныъ п смыслъ низвій! Вотъ почему съ русскимъ языкомъ не разговоришься въ гостиной; вотъ ночему порусски нельзя пожелать и добраго утра, порядочной, не французской фразой; воть почему русскій комилименть тяжель, русская любезность тупа, русское красное слово плоско и неуклюже: воть почему многія русскія слова счизаются непристойностью въ хорошемъ обществѣ, тогда какъ французскія, точьвъ-точь имъ соотвѣтствующія, говорятся бевъ всякаго принужденія, безъ всякаго зазора: такъ, напр., вакая дама не скажеть по-французски: "couleur de puce" и какой кавалеръ осмѣлится передъ ней назвать по-русски насѣ-**БОМОЕ**, СООбщившее имя этому модному цвёту!... Кто-жь виновать въ этомъ? Виновато не нынёшнее, а прежнее время, которое нахваталось чужнах идей, чужихъ привычевъ, чужихъ формъ, не позаботясь ихъ усвоить, срастить съ собой, претворить въ себя, какъ растеніе или животное претворяеть въ существо свое всѣ чуждыя вещества, которыми питается!-Было время, когда ученые точно также не находили для своихъ идей словъ въ отечественномъ азыкъ, жник и пробавлялись латинью; но это прошло наконець въ странахъ, гдъ языкъ ностигь высшей степени литературнаго развитія: такъ, во Франція теперь даже меднки пишуть рецепты по-французски. Тоже будеть и у нась съ высшимъ обществоиъ; оно не будетъ имъть нужды во французскомъ языкъ, станетъ говорить по-русски, когда русский явыкъ приноровится ко всемъ его потребностямъ, когда все можно будетъ сказать по-русски. А для этого надо, чтобы языкъ намъ развилъ все свое богатство, обнаружилъ всѣ свои сокровища, наладился на всё тоны, изогнулся во всё формы, примёнился ко всёмь идеямь! А это должна дать ему литературная деятельность, литературная практика!... -И такъ система "Московскаго Наблюдателя", какъ я уже сказалъ, будучи неосновательна въ идеъ, совершенно невозможна для исполненія по настояшему состоянию нашей пивилизации. Будь она принята, чего Боже избави! нашь бёдный языкь, и безь того ужь такъ обезсиленный, такъ истощенный, скоро выцетль бы совершенно, самымь жалкных, самымь ничтожнымь пустопвѣтомъ.

"Въ лексикографическомъ отношения, всего обыкновениве у насъ хвастаться богатитвомъ отечественнаго языка, и съ тёмъ вмёстё на дёлё показывать со-

HCT. STHOPP.

вершенно противное, побираться нищенски по всёмъ изыкамъ міра, древнимъ н новымъ, восточнымъ и западнымъ. Съ одной стороны, должно сознаться, что наше хвастовство не бевь основания. Русскій языкь дійствительно богать, богаче встать новыхъ языковъ Европы. На иное понятіе онъ можетъ выставить до десяти синонимическихъ словъ, отличающихся другъ отъ друга оттёнками силы и выразительности, такъ что смысль понятія выражается цёлой гаммой звуковъ. Но это богатство хуже бѣдности; это богатство Тантала, который умираеть съ жажды и голода, стоя по горло въ водъ, окруженный прелестнъйшими плодами! — Отчего-жъ такое странное противоръчие? — Во-первыхъ, это разнообразіе подобнозначащихъ словь, большей частію, соотвътствуеть у насъ разнообразію народныхъ сословій и ихъ разговора; такъ что въ этой лёстниць синонимовь низшая ступень вязнеть въ тинь простонародія, тогда какъ верхняя упирается въ облака книжнаго высоконарнаго языка. Такъ напримъръ, слово "дядька" очень низко, а полобнозначащее ему "пестунъ" слипкомъ ужъ высоко; и мы, владъя двумя чисторусскими словами, прибъгаемъ къ иностранному "гувернёръ", чтобы не показаться мъщанами или педантами. Подобныхъ примёровъ можно выставить тысячу. Большая часть нашихъ словъ, за виедсніемъ иностранныхъ, вовсе оставлена, вовсе вышла изъ употребленія; какъ монеты стараго чекана, онв не ходять при всей ихъ внутренней циности Таковы, напрамбръ, всё названія старинных должностей, всё выраженія обрядовь, привычекъ и характеристическихъ идей прежияго русскаго быта, заслоненнаго оть насъ вѣкомъ Петра Великаго: онѣ имѣють теперь минцкабинетную важность, какъ сребро Ярославле, какъ деньга Псковская! Въ третьихъ – и это обстоятельство особенно важно, заслуживаеть особеннаго вниманія-навыкъ нашъ, при всемъ богатствъ относительно выраженія многихъ понятій, въ разсуждения другихъ дъйствительно бъденъ. Это нисколько пе удивительно! Всякой языкъ идетъ наравнъ съ понятіями говорящаго имъ народа; въ немъ нѣть и не можеть быть слова для ндей, которыхъ народъ не имбеть. Но каждый народъ, пока онъ сомкнутъ въ самомъ себѣ, пока еще не вошелъ въ міровую школу взаимнаго обученія, каждый народъ, живущій однимъ собою, естественно ограничивается въ своемъ умственномъ богатствъ бодъе или менъе тъспою сферою своего существованія; его идеи не простираются за границы природы, его окружающей, не выходять изъ предъловь, въ которыхь движется жизнь его; онъ не имъетъ понятія ни о естественныхъ предметахъ, лежащихъ внъ его горизонта, ни о нравственныхъ явленіяхъ, чувствахъ, убъжденіяхъ, страстяхъ, которыя имъ самимъ еще не испытаны; не имъетъ понятія-не умъетъ и назвать ихъ!-Такъ напр. народъ русский, затерявшийся въ глубнит стверныхъ пустынь, далеко отъ береговъ моря, не имёлъ понятія о морской силѣ; и воть почему въ язывѣ русскомъ нѣтъ слова, которымъ бы можно было выразить "флотъ".

"Такая бѣдность есть достояніе всѣхъ языковъ безъ исключенія; ибо въ этомъ отношеніи всѣ народы подчинены однимъ условіямъ"...

Итакъ, есть бѣдность, какая бываетъ во всѣхъ языкахъ безъ исключенія, когда имъ приходится передавать особенности чужой природы и жизни;—

"Но, къ сожалѣнію, наша бѣдность обширнѣе: у насъ недостаетъ словъ для идей общихъ, міровыхъ, для идей, которыя принадлежатъ не одному народу, а всему человѣчеству. Причина этому понятна... Еслибъ русскій народъ самъ дошелъ, самъ изъ себя произвелъ эти иден, онъ совдалъ бы и слова для

нихъ, точныя, опредѣленныя, выразительныя. Но... вся образованность наша пришла къ намъ со стороны, взята нами у чужихъ народовъ. И добро бы это заимствование было ностепенно, этоть приливъ мало-по-малу проникаль къ намъ и давалъ досугъ и возможность обратить приносимыя иден въ нашу собственность, въ сокъ и кровь нашей жизни; нѣтъ! Онъ хлынулъ на насъ вдругь, залиль насъ всемірнымь потопонь! Когда могучая рука Петра отворила для насъ всѣ хляби европейскаго просвѣщенія, свропейской цивилизаціи, языкъ нашъ былъ еще молодое растеніе, только-что начавшее распускаться подъ благодатнымъ солнцемъ народной самобытности. Весьма естественно, его не могло достать на всё вдругь отврывшіяся потребности, вдругь нахлынувшія иден, и онъ долженъ былъ не только отказаться оть поставки новыхъ словь на новыя понятія, но даже потерять возможность дать настоящую зрилость уже прозябшимъ листкамъ, развернувшимся почкамъ, долженъ былъ опустить вётви, пригнуться къ вемле, отречься вовсе отъ цвёта и плодотворенія, какъ былинка, засъченная проливными дождями"... (Въ высшемъ обществъ, принявшемъ европейскіе нравы, онъ уступиль мѣсто языку французскому; но этимъ не ограничилось)... "Въ нашемъ ученомъ языкѣ господствуетъ греколатинская терминологія; судебный языкь испещренъ латино-нёмецкими выраженіями; языкъ искусствъ живеть итальянской техникой; промышленность, торговля и мореплавание загромождены английской фразеологией. Даже простой народъ, не повимая идей, перенялъ, какъ скворецъ, тму этихъ чужихъ словъ, и щеголяеть ими, цередблавъ на свой салтыкъ"...

Противод'вйствовать этому очень не легко, потому что не легко составлять новыя слова. Улучшению языка будеть сод'виствовать более широкая литературная жизнь и критика; для лексическаго обогащения должны послужить родственные языки.

Чтобы узнать народъ вполнъ, надо изучать его не отдъльно, а въ той группѣ, семьѣ, породѣ, къ которой онъ нринадлежитъ. Въ языкахъ этой группы надо искать и источниковъ для обогащенія своего языка. "Неоспоримо, --- говорить Надеждинъ, --- философическое знаніе общей основы челов'яческаго слова, то, что называется всеобщей грамматикой или философіей грамматики, бросаеть много свъта на изучение каждаго языка порознь; но ближе и точнъе, съ большей пользой и общирнъйщимъ примънениемъ. язывъ изучается въ своей групнъ, въ своемъ семействъ". Надеждинъ почти называеть сравнительную грамматику, которая только-что въ то времи основывалась и еще не была применена въ славянскимъ наречиямъ. "Такое изученіе, открывая всё формы слова, развиваемаго изъ одного вещества однимъ духомъ, знакомитъ короче съ этимъ духомъ, а тёмъ самынь, при отдёльномъ изслёдованіи каждаго языка въ изученной группѣ, даеть возможность угадывать, что этимъ языкомъ недосказано, и, по аналогіи прочихъ сродныхъ, предчувствовать, вакъ это должно быть досказано"...

Надеждинъ указываеть на громадное родственное племя: "нашъ языкъ принадлежитъ въ многочисленному семейству славянскому: н

17\*

такъ вотъ гдё рудники его богатства!" — Это цёлый "рой живыхъ нарёчій", которыми оглашается большая половина Европы, отъ лагунъ Венеціи до болотъ Помераніи; это племя, которое, "не смотря на вёковыя угнетенія, мужественно борется съ враждебной нёмечиной". Надеждинъ удивляется "странному ослёпленію", которое закрываетъ отъ насъ дружнюю и одноплеменную половину Европы; указываетъ распространеніе славянской рёчи, новёйшее движеніе въ средё славлискихъ народностей; средство обогатить и возрастить нашъ языкъ со стороны лексикографической есть изученіе славянскихъ языковъ и нарёчій; онъ убѣжденъ, что "только подать голосъ, и славянскіе братья съ радостью откроютъ намъ всё свои сокровища, усердно пойдутъ съ нами на общее дёло... ми будемъ работать не одни, и наша работа, сдёлавшись дружнёе, будетъ удачнёе".

Къ этому, Надеждинъ дёлаетъ примёчаніе, любопытное въ пастоящую минуту, когда многимъ стала невразумительна дозволительность литературнаго развитія малорусскаго нарёчія:

"Считаю не излишнимъ, -говоритъ Надеждинъ, -- сдълать здъсь замъчавіе, которое также можеть быть обращено въ пользу нашей словесности. Съ недавняго времени появились у нась счастиливые опыты литературной обработки малороссійскаго наръчія. Инымъ эти опыты кажутся пустою, безполезною забавою. Но я думаю противное. Малороссійское наръчіе можеть также служить къ обогащенію нашего языка. Пусть украинцы знакомять насъ съ нимъ въ своихъ поэтическихъ думахъ, въ своихъ добродушныхъ "казькахъ"! Мы должны имъ быть душевно благодарны" <sup>1</sup>).

Для синтаксическаго улучшенія литературнаго языка нужно обратиться къ живой народной ръчи, пъснъ, поговоркъ, прибауткъ, въ которыхъ надо видъть своеобразное и натуральное біеніе пульса живого русскаго языка. Нечего опасаться, что простонародная форма можетъ унизить языкъ, — эта форма не есть что нибудь вещественное: "синтаксическая форма есть рама, въ которую можно вставить и пузырь, и масляную бумагу, и бемское стекло, и дорогое венеціанское: зеркало!" Въ нашей литературъ есть уже блистательные примъры возведенія простонароднаго языка на высокую степень литературнаго достоинства (онъ называетъ басни Крылова и опять романы Загоскина).

Но языкъ есть только вещество, матеріалъ литературы; самый богатый и образованный языкъ будетъ мертвъ, если не повёетъ въ немъ духъ жизни. Въ нашей литературё есть жизнь, есть творческое начало; но въ какомъ состоянии?---подъ вліяніемъ самаго позор-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Телескопъ" давалъ мёсто статьямъ, писаннымъ въ интересахъ малорусской литературы.

#### надеждинъ. литературная народность.

наго рабства; эта жизнь есть постоянное самоубійство; творческое начало гибнеть подъ ярмомъ несчастнаго подражанія. Но что разумѣть подъ *народностью* литературнаго духа, отсутствіе которой авторъ оплакиваетъ какъ величайшее литературное бѣдствіе?

"Многіе подъ народностью разумѣють однѣ наружныя формы русскаго быта, сохраняющіяся теперь только вь простонародіи, въ низшихъ классахъ общества. И воть тма тмущая нашихъ писателей, особенно писачекъ изъ заднихъ рядовъ, ударились, со всего розмаха, лицомъ въ грязь этой грубой, запачканной, безобразной народности, которую всего лучше слёдовало бы называть простонародностью. Они погрузились во шти, въ квасъ, въ брагу, забились на полати, обливаются ерофенчемъ, закусывають лукомъ, передразнивають мужиковъ, сидѣльцевъ, подъячихъ, ямщиковъ, харчевниковъ; и добро бы, подобно знаменитому А. А. Орлову, главь этой школы народныхъ инсателей, ограничивались современными картинами низшихъ слоевъ общества, что имѣло бы, по крайней мѣрѣ, достоинство вѣрности; нѣтъ! они теребятъ русскую исторію, малюють ся лучшія эпохи своей мазилкой... О такой народности, что и говорить? Ее надо гнать изъ литературы... Впрочемъ, и здёсь должно сдѣлать важное исключеніе... Отчего, напр., у Загоскина русскій мужикъ не только не противень, но положительно хорошь, интересень, поэтичень (если можно такъ выразиться)? Отчего, у Гоголя, казакъ мертвецки пьяный, по уши въ грязн, съ подбитыми глазами, отчего Иванъ Никифоровичъ, даже въ натурѣ, ознаменованъ какою-то неизъяснимою, очаровательною прелестью, которая заставляеть прощать или, по крайней мърв, пропускать межъ пальцевъ его противо-общественное положение? Я говорю это, чтобы доказать, что народность и въ этомъ ограниченномъ, грязномъ смыслѣ, пройдя чрезъ горнило вдохновенія, можеть имѣть доступь въ литературу, и слѣдовательно не заслуживаеть безусловнаго преслѣдованія, огверженія!" <sup>1</sup>).

Народность, которой Надеждинъ требовалъ для литературы, была конечно, шире. Онъ такъ излагаетъ свои мысли о предметѣ, который и донынѣ возбуждаетъ ожесточенные споры; какъ увидимъ, онъ самъ не избѣжалъ рискованныхъ положеній.

"Подъ народностью я разумѣю совокупность всёхъ свойствъ, наружныхъ и внутреннихъ, физическихъ и духовныхъ, умственныхъ и нравственныхъ, изъ которыхъ слагается физіономія русскаго человѣка, отличающая его отъ всѣхъ прочихъ людей-европейцевъ столько же, какъ и азіатцевъ. Какъ ни рѣзки оттѣнки, положенные на насъ столько же, какъ и азіатцевъ. Какъ ни рѣзки оттѣнки, положенные на насъ столько же, какъ и азіатцевъ. Какъ ни рѣзки оттѣнки, положенные на насъ столько же, какъ и азіатцевъ. Какъ ни рѣзки оттѣнки, положенные на насъ столь различными вліяніями столь разныхъ цивилизацій, русскій человѣкъ, во всѣхъ сословіяхъ, на всѣхъ ступеняхъ просвѣщенія и гражданственности, имѣетъ свой отличительный характеръ, если только не прикидивается умышленно обезьяною. Русскій умъ имѣетъ свой особый сгибъ; русская вола отличается особенной, ей только свойственной упругостью и гибкостью; точно также какъ русское лицо имѣетъ свой особый складъ, отличается особеннымъ, ему только свойственнымъ выраженіемъ. У насъ стремленіе къ серопеизму подавляетъ всякое уваженіе, всякое даже вниманіе къ тому, что именно русское, народное. Я совсѣмъ не вандалъ, кото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Припомнимъ, что въ тѣ годы произведенія Гоголя вызывали именно такія осужденія; его винили за грязь и неприличіе его разсказовъ.

рый бы желаль отшатнуться опять въ вёкъ, задвинутый отъ насъ Петромъ Великимъ (по счастливому выраженію одного уважаемаго литератора). Но позволю себѣ сдѣлать замѣчаніе, что въ Европѣ, которую мы принимаемъ за образецъ, которую такъ усердно копируемъ (?) встин нашими дъйствіями -народность, какъ я ее понимаю, положена во главу угла цивилизаціи, столь быстро, столь широко, столь свободно распространяющейся. Если ны хотимъ въ самомъ дёлё быть европейцами, походить на нихъ ие однимъ только платьемъ и наружными прісмами, то намъ должно начать темъ, чтобы выучиться у нихъ уважать себя, дорожить своей народной инчностью скольконибудь, хотя не съ такимъ смѣшнымъ хвастовствомъ какъ французы, не съ такой чваеной спёсью какъ англичанинъ, не съ такимъ глупымъ самодовольствомъ какъ нѣмецъ. Обольстительная идея космополитизма не существуетъ въ нынѣшней Европѣ: тамъ всякій народъ хочеть быть собою, живеть своей самобытной жизнью. Ни въ одномъ изъ нихъ цивидизадія не изгладила родной физіономіи; она только просв'ятляеть ее, очищаеть, совершенствуеть... И никто изъ нихъ не стыдится себя, не гнушается собой; напротниъ, всъ убъждены твердо и непоколебимо, что лучше ихъ, выше ихъ, умней и просвещеннъй нъть на свътв! И литературы ихъ въ высшей степени самобытны, своеобразны, народны! Отчего-жъ мы русские бонмся (?) быть русскими? Отчего намъ стыдиться даже напихъ штей... Отчего намь не хвалиться своимъ богатырствомъ, драгоцённымъ наслёдіемъ удалыхъ предковъ" (когда другіе народы хвалятся подобными же вещами)... "Недавно было у насъ жестокое нападеніе на Загоскина, за то, что онъ заставилъ русскаго погрозить кулакомъ варягу. Боже мой! какъ ухватились за этоть бёдный кулакъ! съ какимъ жаромъ, съ какимъ краснорфчіемъ доказывали, что хвалиться кулакомъ и стыдно, и невъжественно, и унизительно для нашего въка, и позорно для нашего просвъщенія, однимъ словомъ-не европейски. Послѣднее точно правда: европейцу какъ хвалиться своимъ щедушнымъ, крохотнымъ кулачишкомъ! (!) Только русскій владфеть кулакомъ настоящимъ, кулакомъ comme il faut, пдеаломъ кулака, если можно такъ выразиться. И право, въ этомъ кулакъ нътъ ничего предосудительнаго, ничего внакаго, ничего варварскаго, напротивъ очень много значенія, силы, поэзіи!.. Дёло не въ булакё, а въ употребленіи кулака: если этоть кулакъ основалъ самобытность великой имперія, раздвинулъ ее на седьмую часть земного шара, отстояль мужественно оть всёхь враговь; то честь • и хвала ему!.. Знаю, что теперь намъ надо еще учиться, да учиться у Европы, но не съ твиъ, чтобы потерять свою личность, а чтобъ укрвиять ес, возвысить!-Древняя Греція также училась у Азін, и долго была подъ наукой; но она не сдѣлалась Азіей, напротивь, сама покорила, цивилизовала Авію!.. Пусть русский умъ питается европейскою жизнью, чтобъ быть истивно русскимъ; пусть литература его, освѣжаясь воздухомь европейскаго просвѣщенія, остается твиъ, чёмъ должна быть всякая живая, самобытная литература-самовыраженіемъ народнымъ!"

Оставался существенный вопросъ: что выражать ей, — въ чемъ состоитъ русская народная физіономія? – Мы ея не имѣемъ, — говорятъ европейцы, не къ нашей чести; "но не дай Богъ, чтобы русскій говорилъ это съ убѣжденіемъ искреннимъ, сердечнымъ!" Надеждинъ, однако, не даетъ положительнаго опредѣденія:

"Я не берусь здёсь представить полное изображение русскаго человѣка, въ его своенародной чистотѣ; потому что въ самомъ дѣлѣ черты его такъ неясны, такъ не развиты, такъ залёцлены вынисными мушками (?)... Я повторю лишь съ великимъ поэтомъ, въ которомъ русский народъ возвышался до свётлаго, торжественнаго самосовнанія;

> О Россъ! о родъ великодушный! О твердо-каменная грудь!. О исполинъ, царю послушный! Когда и гдъ ты досягнуть Не могъ тебя достойной славы?..

"Литература у наст есть; есть и литературная жизнь; но ся развитіе стъсняется одпосторонностью подражательнаго направленія, убивающаго народность, безъ которой не можеть быть полной литературной жизни.

"Въ основу нашему просвъщению положены православие, самодержавие и народность. Эти три понятия можно сократить въ одно, относительно литературы. Будь только наша словесность народною: она будетъ православна и самодержавна!"

Этотъ годъ "Телескопа" (1836) былъ послъднинъ годомъ литературпо-публицистической деятельности Надеждина: съ техъ поръ онъ уже не козвращался къ ней, и труды его приняли другое направленіе. Въ этомъ первомъ періодѣ его дѣятельности, - которой образчики мы приводили, --- надо признать весьма характерное явленіе, которое въ процессѣ тогдашняго литературнаго развитія служитъ переходнымъ звѣномъ отъ періода Пушкинскаго въ Гоголевскому, и въ историко-этнографическихъ понятіяхъ отъ "суевърія" къ научной критикъ. Онъ началъ и продолжалъ ръзкимъ осужденіемъ "романтизма", въ которомъ видѣлъ послѣднее проявленіе ненавистной ему подражательности. Онъ высоко ставилъ геніальную силу Пушкина, и потому строго судиль его податливость той поверхностной манерь, которая усвоена была школой изъ чужихъ образцовъ. Послѣ, когда Иушкинъ сталъ не столько предметомъ для критическаго анализа, сколько для апотеозы, филиппики Надеждина должны были производить странное впечатление; но довольно вникнуть въ нихъ несколько, чтобы убъдиться, что онъ вовсе не были легкомысленны. Надеждинъ забывалъ только, что сама исторія имбла свои условія, что романтиямъ былъ ступенью развитія и уже готовилъ свои результаты въ Гоголф и его школф. Но Надеждинъ былъ правъ въ томъ, что русскаго содержанія, простоты стиля было еще нало въ нашей литературѣ, и высокое значение Гоголя состояло въ выполнении той задачи, которая чувствовалась Надеждинымъ: поэтому ученикъ и преемникъ Надеждина и явился вслёдъ за нимъ восторженнымъ почитателемъ Гоголя.

И въ другомъ отношении Надеждинъ былъ переходнымъ явленіемъ. Въ тридцатыхъ годахъ подготовлялось то раздвоеніе передового слоя литературы, которое выразилось борьбой "западниковъ" и "славянофиловъ". Надеждинъ не былъ ни тѣмъ. ни другимъ; не былъ западникомъ, потому что клеймилъ западное вліяніе какъ "подражаніе", которому было, однако, еще не мало дѣла, и провозглашалъ "народность" — въ чертахъ, иногда черезчуръ первобытныхъ; но не былъ и славянофиломъ, потому что видимо былъ раціоналистъ, мало вѣрилъ въ древнюю Русь и преклонался передъ Петромъ Великимъ. Но оба направленія какъ будто скрывались въ немъ въ зародышѣ, и оба впослѣдствіи могли бы найти съ нимъ точки соприкосновенія. Былъ, наконецъ, въ немъ элементъ "квасного" патріота, пѣвца оффиціальной народности; но и этому элементу онъ противорѣчилъ высокимъ уваженіемъ къ труду европейской образованности и къ дѣятельной исторической жизни европейскаго общества.

Въ историческомъ объяснении русской народности Надеждинъ опять сильнёе, чёмъ кто-нибудь, противодействовалъ національной сантиментальности. Онъ первый ясно поставилъ вопросъ о формированіи русской народности, которую привыкли считать готовою уже съ IX вѣка, вмѣстѣ съ государствомъ: Надеждинъ указалъ ея исторические пласты. Судьба русскаго языка никъмъ до него не была опредѣлена столь категорически, и въ сущности вѣрно <sup>1</sup>),-потому что действительно первая самостоятельная и широкая деятельность русскаго языка въ литературѣ начинаетъ проявляться только съ XVIII въва... Таковы были взгляды Надеждина, насколько они выразились въ его ранней журнальной деятельности. Ему, однаво, не удалось выяснить ть прямыя требованія, какія онъ такъ настойчиво ставиль литературь во имя народности. Что такое эта народность? Опредёливши ее въ общихъ словахъ, какъ сложность народныхъ свойствъ и особенностей, онъ затруднился ближе указать ихъ, и только ссылался на Державина и гр. Уварова, которые далеко не могли быть сочтены за ея компетентныхъ истолкователей. Онъ требовалъ далѣе, какъ прежде Карамзинъ, чтобы русскіе "дорожили своей народной личностью" и смѣло ею хвалились: но здѣсь опять остается неизвѣстно, къ кому требованіе адресуется и въ чемъ должно бы состоять на дёлё, а не на фразё, уваженіе въ народной личности. Адресуется онъ, видимо, въ образованному обществу; но, какимъ бы ни былъ нашъ "европензмъ", онъ конечно утопалъ въ массъ чисто русскихъ учрежденій и формъ общественности... Въ ряду особенностей, которыми надо было "хвалиться", Надеждину представилась сила и поэзія русскаго кулака-одна изъ тёхъ необузданностей, которыя очень вредили литературному значению Надеждина.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ частности, проявленія русской народной ричи въ старой письменности были обильние, чимъ привимаетъ Надеждинъ. Дило въ томъ, что эта письменность была въ то врема еще мало извистна.

## надеждинъ. ссылка и возвращение.

Судя по горячей защить, кулакъ былъ для него не случайнымъ примёромъ, а напротивъ, особеннымъ поводомъ для національной русской похвальбы. Можно было бы заметить, что у иныхъ народовъ кулаки вовсе нашимъ не уступаютъ; что этого рода достоинство не есть главное и наилучшее, и что, напр., для англичанъ національная гордость далеко не заключается въ похвальбе ихъ болсерами. Въ нашихъ собственныхъ глазахъ другіе народы, имѣющіе для насъ авторитеть, получали его не одними подобными свойствами, и для нашей напіональной гордости было бы по-истинѣ жалко, еслибъ намъ можно было противопоставить этому авторитету одни кулаки, тёмъ болёе, что исторически не одинъ же кулакъ "основалъ самобытность великой имперіи". Наконецъ, этого рода похвальба слишкомъ поддается злоупотреблению въ обществъ, слабо образованномъ, является даже аргументомъ противъ образованія, -чего, въроятно, самъ Надеждинъ никакъ не желалъ и что, однако, бывало и доселѣ бываетъ. Другое обстоятельство также не было выяснено Надеждинымъ. Очевидно, что требование "народности" не могло быть предъявлено къ одной литературъ: оно относилось и къ самой жизни: но исполнялось ли оно здёсь? Давала ли жизнь, или ея руководящая сила, тѣ условія, въ которыхъ могла бы широко и свободно развиваться діятельность народной мысли, заявляться "народная личность? Ссылки на Державина и гр. Уварова въ этомъ не убъждали...

Безусловно справедливо было то, что намъ еще пужна школа н школа. Но для "самосознанія" требовалась дъйствительная школа, съ необходимой для нея свободой изслёдованія. Была ли эта свобода? Надеждинъ испыталъ по этому вопросу реальный argumentum ad hominem, когда журналъ его былъ запрещенъ и самъ онъ былъ высланъ въ Усть-Сысольскъ.

Надеждинъ пробылъ въ ссылкъ недолго, только годъ. Надо отдать справедливость тому времени, что въ Надеждинъ оцънили научную силу, и дълтельность его скоро возобновилась въ другомъ примъненіи. Онъ покинулъ съ тъхъ поръ совсъмъ литературную и публицистическую критику, которую велъ въ журналѣ, эстетику и археологію искусства, которыя читалъ въ университетѣ. Та "гибкость", о которой упоминаетъ его біографъ, устроила ему совсъмъ иную служебную и писательскую карьеру. Черезъ нѣсколько лѣтъ, редакторъ "Телескопа" сдълался редакторомъ "Журнала министерства внутреннихъ дѣлъ", (съ 1843) и своего рода свѣдущимъ человѣкомъ по историческимъ и бытовымъ вопросамъ, по которымъ его спрашивали въ министерствѣ. Но основной интересъ его все-таки уцѣлѣлъ.

Труды Надеждина направились теперь въ особенности на науч-

ное изслёдованіе той народности, которую доселё онъ защищаль въ своей литературной критикё. Эти труды были обширны и разнообразны. Біографъ замёчаетъ, что 1836—38 годы были едва ли не самые дёятельные въ жизни Надеждина по числу напечатанныхъ трудовъ. Еще изъ Усть-Сысольска онъ прислалъ около ста статей, между прочимъ и обширныхъ, для "Энциклопедическаго Лексикона" Плюшара: это были статьи по церковной исторіи, философіи и эстетикѣ, по древней и новой исторіи и литературѣ, по русской и славянской исторіи, географіи и этнографіи<sup>1</sup>); и въ то же время напечаталъ въ "Библіотекѣ для Чтенін" нѣсколько замѣчательныхъ изслѣдованій<sup>3</sup>).

По возвращеніи изъ Усть-Сысольска, Надеждинъ прожилъ нѣсколько лѣтъ на югѣ Россіи, въ дружескихъ отношеніяхъ съ попечителемъ одесскаго округа, Д. М. Княжевичемъ, и въ работахъ по древностямъ и исторіи этого края, въ основанномъ тогда "Одесскомъ обществѣ любителей исторіи и древностей". Въ 1840-41 году, по порученію Княжевича, Надеждинъ сдѣлалъ обширное путешествіе по славянскимъ землямъ, и во время пребыванія въ Вѣнѣ нацечаталъ статью о нарѣчіяхъ русскаго языка, до сихъ поръ не потерляшую своего значенія <sup>3</sup>). Въ 1842 году, онъ отправился въ Петербургъ и, какъ сказано, съ 1843 года сдѣлался редакторомъ журнала министерства внутреннихъ дѣлъ и ученымъ авторитетомъ министерства. Въ "Журналѣ", кромѣ разнаго рода дѣловыхъ статей, напечатанъ былъ имъ новый рядъ цѣнныхъ трудовъ по географическому, этнографическому и статистическому изученію Россіи <sup>4</sup>).

Но гораздо болёе широкая дёятельность его по распространению этнографическихъ изучений развилась въ Географическомъ Обществё. Если не ошибаемся, ему принадлежитъ значительная доля въ возбуждении самой мысли объ этомъ учреждении, одной изъ главныхъ задачъ котораго должно было стать изучение русскаго народа: во всякомъ случаѣ ему принадлежитъ большая заслуга въ постановкѣ этнографическихъ работъ Общества, которыя уже вскорѣ стали при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Томы VIII—ХІІ, буква В. Отмётимъ, напр., статьи: Венеды, Венды, Винды; Великая Россія; Версификація; Весь; Восточная касолическая церковь, и друг.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Б. для Чт. 1837; "Объ историческихъ трудахъ въ Россіи"; "Объ исторической истинѣ и достовѣрности"; "Опытъ исторической географіи русскаго міра".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) BÉBICRIS Jahrbücher der Litteratur, 1841, Bd. XCI.

<sup>4)</sup> Отмётних слёдующія статьн: — Новороссійскія Степи; Сёверо-западный край имперіи въ прежнемъ и настоящемъ видё; Племя русское въ общемъ семействё Славянъ (т. І); Изслёдованія о городахъ русскихъ: введеніе; вліяніе гражданственности азіятской; вліяніе гражданственности европейской (т. VI-VII);—объемъ и порядокъ обозрёнія народнаго богатства, составляющаго предметь хозяйственной статистики (томъ IX) и друг.

## надеждинъ. географическое общество.

носить драгоцённые научные результаты. Его имя не стойть въ числѣ учредителей потому только, что во время открытія Общества Надеждина не было въ Петербургѣ. По возвращении онъ прочелъ въ первомъ годовомъ собрании Общества (въ ноябрѣ, 1846) статью "Объ этнографическомъ изучени народности русской "1), котораго и представиль примёры. Этнографія справедливо казалась Надеждину самой существенной стороной въ деятельности новаго Общества: если понятіе "народности" заявлядось правительственною властью, если оно становилось лозунгомъ литературныхъ направленій, если въ словесности поэтической появлялись уже правдивыя изображенія народной жизни и типовъ, то оказалась настоятельная необходимость въ научномъ изслъдовани народа, которое могло бы стать прочнымъ основаніемъ для этого, раскрывавшагося съ разныхъ сторонъ, интереса въ наредности. Въ упомянутой статът Надеждинъ указалъ теоретическій объемъ этнографіи съ такой широтой, какой у насъ еще не было видано. Но для правильной постановки дёла требовалась огромная насса наблюденій; нужно было содбиствіе иножества лиць, изъ разныхъ краевъ Россіи, съ ихъ мъстными указаніями и свъдъніями,---нужно было установить собираніе этихъ свёдёній по определенному плану, съ отвётами на поставленные вопросы. Надеждинъ взяль на себя составление первой программы и составиль ее, при содъйствіи нъкоторыхъ другихъ членовъ Общества, въ 1847, и она была разослана, въ 7000 экземпляровъ, во всё края нашего отечества <sup>2</sup>). "Эта разсылка, --- говорить одинъ изъ участниковъ тогдашней деятельности Этнографическаго отделенія, - имбла самыя утешительныя посявдствія: со всёхъ концовъ Россіи начали стекаться въ Общество иёстныя этнографическія описанія, все болёе интересныя и важныя. Число драгодённыхъ выводовъ увеличивалось почти съ самаго начала вызова личнымъ участіемъ Надеждина, съ тёхъ поръ, какъ онъ былъ избранъ предсёдательствующимъ въ отдёленіи Этнографін, въ концъ 1848 г. (послъ К. М. Бэра). Ни одного даровитаго вкладчика не оставляль онь безь приветя и такими приветами и совѣтами вызывалъ ихъ къ новымъ трудямъ". Впослѣдствіи оказалось, что программа не для всёхъ была равно понятна, и Надеждниъ опять участвоваль въ ся переработкѣ. Новая программа еще усилила доставку въ Общество и встныхъ сведений отъ людей всявихъ сословій, и это доставило матеріалъ для первыхъ этпографическихъ изданій Общества.

Надеждниъ принялъ вообще самое дѣятельное участіе въ изда-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. "Записки Р. Географ. Общества", книжка 2-я. Саб. 1847, стр. 61—115; во 2-мъ издании этой книжки, стр. 144 и слёд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Двадцатилатилѣтіе И. Р. Геогр. Общества, 13 января 1871, Спб. 1872, стр. 49.

ніяхъ Географическаго Общества. Онѣ начались "Записками", которыя, выходя безсрочными выпусками, не могли давать своевременныхъ извѣстій о трудахъ Общества, новостей о предметахъ его занатій, и поддерживать интересъ къ нимъ въ большой публикѣ, которая тогда, при подавленности всякой общественной жизни, относилась къ Географическому Обществу съ большимъ сочувствіемъ. Надеждинъ съ марта 1848 г. сталъ редакторомъ "Географическихъ Извѣстій", которымъ умѣлъ придать большое ученое достоинство и которыя издавались въ теченіе трехъ лѣтъ, до 1851, когда онѣ иревратились въ "Вѣстникъ", расширенный въ объемѣ, но издававшійся по той же основной программѣ.

Наконецъ, Этнографическое отдѣденіе въ 1850 г. опредѣлило приступить въ обнародованию собиравшагося матеріала. Рѣшево было, отдѣливъ для особаго изданія свѣдѣнія объ инородцахъ, изъ прочихъ этнографическихъ описаній, относящихся собственно въ русскому племени, издать вполнѣ только тѣ, которыя подробно и основательно отвѣчають на всѣ или, по крайней мѣрѣ, на бо́льшую часть пунктовъ программы; а изъ остальныхъ составить систематическіе своды или сборниви. Первый томъ этого "Этнографическаго Сборника" (состоящій изъ цёльныхъ описаній) вышелъ въ 1853, году подъ редакціей Надеждина и Кавелина.---Въ этомъ году, какъ упомянуто въ предисловія "Сборника", присылка мѣстныхъ описаній въ въ Общество дошла до двухъ тысячъ номеровъ, и если прибавить, что весьма многіе номера заключали описанія нёсколькихъ мёстностей, то по этому можно судить о массѣ матеріала, доставленнаго въ Общество въ какія-вибудь пять лёть послё разсылки программы.---Шесть томовъ "Сборника", смѣненнаго потомъ "Записками по отдѣленію этпографія", въ нёсколькихъ тонахъ, были результатонъ дёятельности "Отдѣленія", въ началѣ разумно поставленной Надеждипымъ.

"Постояннымъ убѣжденіемъ Надеждина было, — говоритъ Срезневскій, — сознаніе необходимости раздробить обработку (этнографическаго матеріала) на нѣсколько отдѣльныхъ независимыхъ трудовъ. Онъ старался и умѣлъ возбуждать такіе труды"... "Надъ однимъ изъ этихъ трудовъ работалъ я съ нимъ вмѣстѣ", прибавляетъ Срезневскій, разумѣя, вѣроятно, трудъ надъ исторіей русскаго языка или собственно надъ его древнимъ періодомъ... Безъ сомнѣнія, подъ вліяніемъ этого убѣжденія Надеждина, отдѣленіе Этнографіи приняло постановленіе, результатомъ котораго былъ одинъ изъ лучшихъ трудовъ по изученію русской народности за послѣднія десятилѣтія, трудъ, остающійся незамѣненнымъ понынѣ, именно изданіе "Народныхъ Русскихъ Сказокъ", А. Н. Аеанасьева. Географическое Об-

## надеждниъ. географическое общество.

щество, по опредѣленію своего совѣта (въ февралѣ 1852), рѣшило передать въ распоряженіе Асапасьева накопившееся у него собраніе народныхъ сказокъ, которыми онъ и воспользовался для своего изданія <sup>1</sup>). Многія изъ сказокъ были здѣсь записаны прекрасно, и вообще это собраніе доставило главнѣйшій матеріалъ для изданія Асанасьева, перваго, и донынѣ послѣдняго, общирнаго и научно-исполненнаго изданія русскихъ сказокъ. Подобнымъ образомъ, Даль воспользовался рукописями, поступившими въ отдѣленіе Этнографіи, для своего "Толковаго словаря живого великорусскаго языка"; Безсоновъ-для изданія духовныхъ стиховъ; Мельникову были переданы матеріалы Общества и бумаги самого Надеждина о Мордвѣ<sup>2</sup>).

Надеждинъ приступалъ и къ обобщающимъ изслъдованіямъ. Таковъ былъ его трактатъ: "О русскихъ народныхъ мнеахъ и сагахъ, въ приминения ихъ къ географии и особенно къ этнографии русской", извлечение изъ котораго было прочитано имъ въ Обществѣ 30 ноября 1852 г. <sup>3</sup>). Чтеніе Надеждина состоялось въ собраніи, гдѣ было не мало высокопоставленныхъ лицъ, и произвело большое впечатлѣніе. "Несмотря на двухчасовое чтеніе, — говорить Савельевъ, статья Надеждина приковада въ себѣ вниманіе блестящей и учепой аудиторіи; это торжественное введеніе русскихъ сказокъ въ область науки, съ такими занимательными подробностями, умными наведеніями, неожиданными выводами и увлекательнымъ изложеніемъ, поразило всъхъ. По окончаніи чтенія... всъ члены спъшили принести поздравленія и изъявить свои чувства удивленія оратору. Это была истинная овація, по. вм'єсть съ тьмъ, это была, говоря классически, и лебединая пъснь Надеждина". Вскоръ постигла его тяжкая болѣзнь, отъ которой онъ уже не оправился.

Должно упомянуть, наконецъ, объ особыхъ работахъ Надеждина по изученію русской народной жизни, которыя произведены были имъ по оффиціальнымъ служебнымъ порученіямъ министерства внутреннихъ дѣлъ. Онѣ относились къ расколу, и изъ оффиціальной тайны вышли двѣ: первая— "Изслѣдованіе о скопческой ереси" (Спб. 1845), изданное тогда въ ограниченномъ числѣ экземпляровъ для оффиціальнаго употребленія <sup>4</sup>); вторая — записка "О заграничныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Нар. Русскія Сказки", Асанасьева, вып. І, Москва, 1855, стр. IX—X. "Вестникъ Р. Геогр. Общества", 1852, стр. 61 приложеній.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Двадцатинятиятия И. Р. Географ. Общества", стр. 55, 224-225.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. "Вистникъ Р. Геогр. Общ." 1853, ч. VII, отдиль IX, приложение, стр. 2-6. Въ циломъ статья была напечатана уже по смерти Надеждина, въ "Р. Бесиди", 1857.

<sup>4)</sup> Перепечатано было въ "Сборникѣ правительственныхъ свѣдѣній о раскольникахъ", Кельсіева, вып. Ш, 1862, 240 и 92 стр. Прибавленія (В. К.), стр. 1—18.

раскольникахъ" (1846), именно о раскольникахъ, поселившихся въ Пруссіи, Австріи, Молдаво-Валахіи и въ Турціи 1). Въ первой изъ этихъ записокъ Надеждинъ собралъ общивныя обще-историческія свёдёнія о предметь, и затьмъ разработалъ собственно русскіе матеріалы, собранные въ министерствъ внутреннихъ дълъ изъ полицейскихъ разслѣдованій о сектѣ. Для изслѣдованій о раскольникахъ заграничныхъ онъ предпринялъ особое путешествіе, точнѣе, получиль "командировку" въ 1845-46 г. Не говоря о первомъ изъ этихъ трудовъ, предметъ котораго такъ уродливо исключителенъ, что не можеть допустить различныхъ точекъ зрѣнія, пельзя не остановиться на второмъ, предметъ котораго тёсно связанъ съ общирнымъ и старымъ историческимъ явленіемъ народной жизни. Записка о заграничныхъ раскольникахъ чрезвычайно любонытна по свъдъніямъ, въ ней собраннымъ, о поселеніяхъ пашихъ раскольниковъ "за рубежомъ" и о томъ броженіи, которое шло въ тѣ годы между австрійскими "липованами" вакануні оспованія облокриницкой іерархін; но съ другой стороны записка поражаеть своимь отношеніемъ къ преднету. Какъ извъстно, царствование императора Николая было періодоят усиленнаго преслёдованія раскола во всёхт его видахт; дѣла по расколу вѣдались, кромѣ духовнаго вѣдомства, свѣтской властью, въ министерстве внутреннихъ дель. Власть следила за расколомъ съ особеннымъ и строгимъ вниманіемъ; дела о расколь производились "секретно", какъ дѣла государственной важности; расколъ выслѣживали и искореняли, или старались искоренать, какъ величайшее зло; оба вѣдомства соперничали въ ревности и въ нетерпимости; низшіе агенты обоихъ вѣдомствъ, по указанію сверху, усердствовали въ притесненіяхъ и обыкновенно делали для себя изъ раскола — доходную статью. Понятно, что отъ "общественнаго мевнія" этоть вопрось быль совершенно закрыть; о печати нечего и говорить. Все это создавало положение раскольничьяго дъла --крайне тягостное, непривлекательное и даже отвратительное. Какъ отнесся къ этому вопросу Надеждипъ?-За недостатвомъ свъдъній не можемъ сказать, каковъ былъ въ сущности его взглядъ на расколь, насколько искренно могъ онъ раздёлять господствовавшую точку зрвнія и насколько играла здесь роль упомянутая "гибкость";--но записка о заграничныхъ раскольникахъ, со стороны взглядовъ автора на дѣло, оставляетъ впечатлѣніе врайне несимпатичное. Авторъ вполнѣ примыкаетъ къ взглядамъ упомянутыхъ вѣдомствъ та же крайная нетерпимость, вражда и злоредство, которымъ дается еще оружіе учености и таланта; ни одной смягчающей, умѣриющей

<sup>1)</sup> Напечатана въ томъ же "Сборникъ", вып. I, 1860, стр. 75-137.

иысли, которой можно было бы ждать отъ писателя, такъ много изучавшаго исторію. На первыхъ, вводныхъ, страницахъ авторъ изображаеть заграничныя поселенія раскольниковъ, покипувшихъ родину, чтобы сберечь вёру, въ такой картинё: расколь, это - "язва" ("заражающая понынѣ исключительно великороссіянъ"), которая "не только имееть общирныя гибздилища на всемъ пространстве запада русскаго, но и внЪ предъловъ настоящаго объема Россійской имперіи, вдоль всей западной ея современной границы, обложилась струпомъ, свойства санаго злокачественнаго и темъ болбе опаснаго, что тутъ виѣ всякаго надзора и попеченія (?), подъ вліяціями непріязненными и злодадными ничто не препятствуеть ему гноиться и смердъть (!) всегда больною, нивогда не заживающею раною"... И однако, въ самомъ изложения, по чувству правдивости авторъ не могъ не признать, что эти "лицоване", изображаемые столь отталкивающимъ образонь, --- хорошіе, мирные, трудолюбивые люди, свято хранящіе русскую народность; что нѣкогда императоръ Александръ I, бывши въ Черновицахъ въ 1816 г., "изволилъ мобоваться этой пеобыкновенной сбереженностью русской національности въ липованахъ, представленныхъ его величеству... удостоилъ ихъ нѣкоторыхъ разспросовъ о житъй-бытъй ихъ и отпустилъ съ щедрыми подарками". Надеждинъ провелъ между ними несколько месяцевъ, стараясъ пріобрѣсти ихъ довѣріе, чтобы собрать нужныя для особыхъ цѣлей свѣденія, и успёваль въ этомъ: но какая же была его роль-любознательнаго ученаго этпографа, любящаго пародъ изследователя? Нать, это была роль лазутчика. Въ копцѣ того же введенія, гдѣ онъ характеризовалъ липованъ какъ смердищій струпъ, онъ указываетъ, какъ мало до тъхъ поръ было извъстно объ этихъ раскольникахъ, ихъ сектахъ и толкахъ, ихъ образѣ жизни, наконецъ, о томъ, "что всего важнёе, какъ относятся они къ своимъ собратіямъ и единомышленникамъ въ предблахъ Россіи", и заключаетъ: "Смѣю ласкать себя належдою, что представляемыя здёсь свёдёнія о нынёшнихъ заграничныхъ раскольникахъ, собранныя очевиднымъ наблюденіемъ и живыми, личными разспросами на мѣстѣ, во время шестимѣсячнаго пребыванія между ними, въ ихъ селеніяхъ и домахъ, будутъ, по врайней мёрё, имёть занимательность новости".-Ограничимся этими выписками; въ запискъ есть, среди умолчаній, намеки о томъ, какъ онъ, живя "между ними, въ ихъ селеніяхъ и домахъ", вывѣдывалъ и выпытываль, тщательно скрывая пёль своихъ розысковъ...

Въ литературной и оффиціальной дѣятельности Надеждина намъ встрѣтились мало-сочувственныя черты, которыхъ источникъ заключается въ томъ, что Надеждинъ — искренно или неискренно — повторялъ обычную фразеологію тогдашней оффиціальной народности и услужливо развивалъ бюрократическіе взгляды на народность, мало подобавшіе мыслящему ученому, какимъ онъ долженъ былъ быть по свойствамъ ума и по пройденной школь.

Но отвлекансь оть этой стороны, несущей на себѣ цечать времени и помѣшавшей болѣе широкому вліянію его труда, нельзя не опънить въ его двятельности большого поворота въ изученіяхъ русской народности. Это былъ ученый, поставившій изученіе русской наролности, вибсто прежней дилеттантской и сантиментальной точки зрѣнія, на почву обще-историческаго и этнографическаго изслѣдованія, осв'ящаемаго критикой. По своимъ идениъ, Надеждинъ былъ очевидный раціоналисть. Въ "автобіографіи" онъ самъ преврасно разъясняетъ ходъ своего умственнаго воспитанія, предшествовавшій его вступленію на литературное и профессорское поприще. Онъ учился въ семинаріи и московской духовной академін; рёдкія способности дали сму прочно овладёть той богословско-схоластической наукой, какая преподавалась въ этихъ заведеніяхъ. Но вступая въ академію (15-ти-летнимъ мальчикомъ!), Надеждинъ читалъ уже Канта и другихъ новыхъ измецкихъ философовъ, и въ пробной латинской диссертаціи, которую задали поступавшимъ студентамъ, онъ "со встви юношескимъ жаромъ возсталь на Вольфа и вообще на эмпиризмъ, главную характеристическую черту основанной имъ школы". Вольфъ былъ- непререкаемый авторитетъ въ училищъ, имъ толькочто покинутомъ. Въ академіи, гдѣ его профессоромъ былъ извѣстный протојерей Голубинскій, господствовала уже иная ступень философскаго знанія. Подготовленный Кантомъ, Надеждинъ занимался философіей въ духѣ повыхъ нѣмецкихъ школъ (до Гегеля). "Тутъ, -говорить онь, -- развился во мнв и обще-историческій взглядь на развитие рода человѣческаго, который (взглядъ) профессоръ Голубинскій примёналь не въ одной только философіи. Туть я началь понимать, что въ событіяхъ, составляющихъ содержаніе исторіи, есть мысль, что это---не сцёпленіе простыхъ случаевъ, а выработка идей, совершаемая родоми челов вческимъ постепенно, согласно съ условіями мѣста и времени. Вслѣдствіе того, я началъ заниматься и вообще изученіемъ исторіи гражданской и церковной, хотя оффиціально шелъ въ академіи не по историческому, а по математическому отабленію". Но это была только половина его школы. Кончивъ курсъ, онъ, нѣсколько времени спустя, принялъ мѣсто домашняго наставника въ домѣ у одного большого барина. У Надеждина (ему было тогда 22 года) стала развиваться и крѣпнуть мысль о продолженіи своего умственнаго образованія. "Къ этому, по счастью, были у меня

подъ рувами средства. Въ домъ была богатая библіотека, составленная преимущественно изъ новъйшихъ французскихъ внигъ, такихъ, которыхъ я дотолъ и въ маза не видываль. Я принялся ихъ читать, и началь, какъ теперь помню, съ Гиббонова "Décadence et chûte de l'Empire Romain", во французскомъ переводѣ Гизо... Я не могъ оторваться отъ него и прочелъ дважды отъ доски до доски, отъ первой страницы до послѣдней. Удивленіе мое было неописанное, когда я на каждой страницѣ или, лучше, на каждой почти строкѣ, видѣль имена и факты, совершенно мнѣ неизвѣстные, но въ свѣть таконъ, который никогда не былъ мною и подозрѣваемъ. Весь образъ мыслей монхъ, который уже сомкнуть былъ въ нѣкоторую систематическую цёлость и стройность, вдруга перевернулся: я поняль, что одна и та же вещь совершенно измёняется по мёрё того, какъ будешь ее разсматривать. Значительные интересы, которые я считаль уже вполнѣ удовлетворенными академическимъ курсомъ, воскресли во мить съ новою силою"... За Гиббономъ следовали Гизо, Сисмонди, Галламъ. "Все это дало мнѣ способы переработать прежній запасъ историческихъ .моихъ свѣдѣній по новымъ взглядамъ. Но и прежнее было во инѣ заложено такъ прочно, что не разрушилось, а только просвътлилось и украсилось новою, облагородствованною физіономіею. Вспоминая теперь минувшее, я сознался, какъ важна была въ исторін моего образованія его первоначальная двойственность, шедшая путемъ правильнаго развитія. Не будь положенъ во мнѣ сначала школьный фундаменть старой классической науки, я бы потерялся въ такъ называвшихся тогда высшихъ взглядахъ, новыхъ романтическихъ мечтаніяхъ, которыя были à l'ordre du jour. Теперь, напротивъ, эти новыя пріобрётенія въка настилались во мнё на прочное основание"...

Не мудрено, что господствовавшій тогда "романтизмъ", соединявшійся у многихъ съ представленіемъ о власти поэтическаго произвола въ дёлё искусства, могъ показаться ему поверхностнымъ и не выдерживающимъ критики. Дѣйствительно, внесенные имъ въ критику историческій взглядъ, философское объясненіе искусства и требованіе вниманія къ народной дѣйствительности стали выше романтической теоріи и послужили исходнымъ пунктомъ для критики Бѣлинскаго. Съ другой стороны, критическій трудъ Надеждина направился на русскую этнографію. Въ ту пору наша этнографія, какъ наука, находилась въ зачаточномъ ссстояніи: появлялись уже изданія Сахарова, Максимовича, Срезневскаго, отдѣльные этнографическіе труды Ходаковскаго, Снегирева, Терещенка, Даля,—но или они были чисто собирательные, или теорія, которая къ нимъ болѣе или менѣе подкладывалась, была случайная, болѣе угадываемая, чѣмъ

HCT. STHOPP.

доказанная. Нужно было еще создать этнографическую науку, указать ся теоретическія основы, объемъ, требованія и пріемы, указать значение ся матеріада и способъ наблюдения. Вопросъ не былъ легвій. Содержаніе этнографія (вакъ и содержаніе археодогія) можеть определаться, и действительно определялось, весьма различно-оть спеціальнаго описанія народнаго быта до цёлой, почти безпредёльной, науви о внутренной жизни народа, до "народной психологіи". На первыхъ порахъ, важность этнографическихъ изслёдованій вообще и въ Россіи была указана первымъ "управляющимъ" отдъленіемъ Этнографія (какъ они тогда назывались), извёстнымъ акадеинкомъ Бэромъ 1). Затвиъ, Надеждинъ ближе выяснилъ вопросъ въ упомянутой выше статьё "объ этнографическомъ изучении народности русской". Надеждинъ указалъ здъсь общирный объемъ науки и ся развътвленія по разнымъ сторонамъ народной жизни. Въ нашей литературѣ онъ впервые намѣтилъ вопросъ объ изученіи самого историческаго образованія народности, — вовсе не такого простого, какъ обыкновенно кажется, -- объяснилъ необходимость изученія народности со стороны историко-географической, со стороны народной психологіи, археологіи, быта и пр., и пр. Кром'я этого теоретическаго опредёленія науки, большой заслугой были его различныя изслёдованія для нашей этнографія: нёсколько образцовыхъ трудовъ по исторической географіи, указанія объ исторической формаціи руской народности <sup>2</sup>); замѣчательная постановка вопроса о мѣстныхъ нарвчіяхъ русскаго языка; очень новыя тогда въ нашей литературъ свёдёнія о русскихъ внё Россіи: составленіе этнографической программы; вызовъ и разработка этнографическаго матеріала, собравшагося въ Географическомъ Обществв. Надеждинъ владвлъ въ кругу тогдашнихъ изслёдователей большимъ, самымъ врупнымъ, авторитетомъ, передъ которымъ преклонались и люди, впрочемъ весьма самоувъренные. Направление его въ этой области можно характеризовать какъ этнографическій прагматизмъ, и его дёятельности въ средѣ Географическаго Общества надо приписать большую долю того улучшенія пріемовъ наблюденія и собиранія, какое является въ по-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Записки Геогр. Общ., кн. I, стр. 93—115. Извёстна другая блестящая статья Бэра: "О вліянія вийшней природы на соціальныя отношенія отдёльныхъ народовъ и исторію человёчества" (въ "Карманной книжкё для любителей землевёдёнія", изд. 1849, стр. 195—236).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Належдниъ вообще придаваль великое значение этой сторонѣ этнографическихъ изученій. "Между этнографіев и исторіев, —писаль онъ, —существуеть постоянное, непрерывное соотношеніе и взаимодѣйствіе: если исторія, въ своемъ развитік, неизбѣжно опредѣляется положительною этнографическою наличностью, то и этнографія, въ складѣ своего наличнаго содержанія, всегда болѣе или менѣе руководствуется исторической памятливостью".

## надеждинъ.

слёдующихъ трудахъ нашихъ изыскателей. Онъ искалъ непосредственныхъ, точныхъ фактовъ и ихъ ближайшей первоначальной критокой. Таково и изслёдованіе о "русскихъ народныхъ мнеахъ и сагахъ": реданція "Русской Бесѣды", печатая этотъ трудъ Надеждина, находила, что его изслёдованіе "не вполнѣ соотвётствуетъ не только справедливымъ требованіямъ науки, но даже и современному состоянію ся въ Россіи", и дёйствительно, изслёдованіе миез уже начало воспринимать у насъ новый методъ, укрѣплявшійся въ нёмецкой наукъ; но справедливость требуетъ сказать, что въ ту пору, когда было писано сочиненіе Надеждина, русская наука едва только дѣлала попытки употреблевія новаго метода. Введеніе этого новаго метода, углубившаго этнографическія изслёдованія въ области народнаго преданія, было уже дѣложъ новаго научнаго поколѣнія.

# ГЛАВА VIII.

## И. П. САХАРОВЪ.

Біографія.—Историческія мизнія.—Понятія его о народности.—Сказанія русскаго народа: мисологія; чернокнижіе и сусвёрія; пёсни; сказки и проч.—Характеръ его понятій.

Первыя изданія Сахарова появились въ началё 1830-хъ годовъ, и съ тёхъ поръ онъ сталъ пріобрётать все бо́льшую извёстность, какъ особенный, въ своемъ родё почти единственный знатокъ русской народности, т. е. быта, преданій, обычаевъ, пѣсенъ, сказокъ и всякой старины. Эта популярность его имени и изданій удерживалась почти до половины 1850-хъ годовъ, — а именно до новыхъ обширныхъ предпріятій по изданію и истолкованію народнаго поэтическаго и бытового содержанія. До того времени, тексты и свидётельства Сахарова считались въ ряду авторитетныхъ источниковъ для ученыхъ и литературныхъ выводовъ о русской народности. Теперь очень рёдко встрётится цитата изъ Сахарова, — и не только потому, что явилось много новыхъ источниковъ; ретроспективная критика иначе взглянула не только на его мнёнія, но и на самое качество многихъ его текстовъ, и отвергла ихъ какъ неточные или даже фальшивые.

Для своего времени Сахаровъ есть этнографъ, весьма типическій. Этнографическая наука едва начиналась. Стремленіе изучать народъ было въ воздухё; но матеріалъ, пріемы изученія были выяснены такъ мало, что часто приходилось идти ощупью и наугадъ; народность оффиціальная, отголоски романтизма, даже просто нелюбовь въ новизнѣ у людей "стараго вѣка", создавали настроеніе, въ которомъ старина народная представлялась наиболѣе ревностнымъ адептамъ въ таинственномъ, почти мистическомъ свѣтѣ, какъ нѣчто священное, патріархально-мудрое, въ чемъ скрытъ палладіумъ истинной національности, свободной отъ всякой порчи заморскими хитростями. Сахаровъ, самоучка въ этнографіи, тёмъ больше подчинился этому настроенію, гдё темное національное стремленіе пока очень мало проясналось знаніемъ и критикой; эти смутныя представленія видимо отражались на его трудахъ и, какъ увидимъ далёе, чрезвычайно имъ повредили.

Біографія Сахарова, по нашему обывновенію, не написана тёми, вто могъ бы (даже теперь) написать ее <sup>1</sup>). Съ внёшней стороны, она была немногосложна. Сахаровъ (род. 1807), тульскій уроженецъ, былъ сынъ священника; учился въ семинарін; кончивъ тамъ курсъ въ 1830 году, былъ уволенъ изъ духовнаго званія и поступилъ въ московскій университеть по медицинскому факультету. Кончивъ тамъ курсъ въ 1835, Сахаровъ былъ назначенъ "для практики" въ московскую городскую (или точнёе, "градскую") больницу, оттуда вскорё перечисленъ въ университетскіе медики н, прослуживъ здёсь годъ, перешелъ на службу врачемъ въ почтовый департаменть, въ 1836—1837 г. перебрался въ Петербургъ, гдё съ тёхъ поръ и работалъ.

Труды Сахарова начали появляться съ 1830 года. Возбужденный чтеніемъ Карамзина, онъ занялся мёстной исторіей, печаталъ въ "Галатев", въ "Телеграфв" и "Русской Вивліовикв" Полевого матеріалы, касавшіеся тульской старины <sup>2</sup>). При малочисленности любителей народной старины въ то время, имя Сахарова было замъчено и по этимъ опытамъ; но настоящая и вскоръ очень общирная извъстность его пошла съ тъхъ поръ, какъ онъ съ 1836 года началъ издавать "Сказанія русскаго народа", за которыми слъдовали "Путешествія русскихъ людей", "Пёсни русскаго народа", "Записки

— Р. Архивь 1865; № 1, стр. 123 (Свъдънія о р. лисат., Геннади).

<sup>2</sup>) Отдельно были издани: "Достопамятности Венева монастыри", М. 1881 (брошюра, 26 стр.); "Исторія общественнаго образованія тульской губерніи", ч. І. М. 1882, съ планами и картой. Эго послёднее изданіе осталось неконченник; отривокъ изъ второй части быль напечатань въ "Современник" 1837, т. VII, стр. 295-325.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Матеріаль для біографія представляють теперь нісколько некрологовь: "Воспомянаніе объ И. П. Сахарові", Срезневскаго, въ Запискахъ Акад. Наукъ, 1864, кн. 2, стр. 239—244.

<sup>—</sup> Иляюстрированная Газета, 1864, № 1, стр. 1, портретъ, стр. 10, короткій некрологь.

<sup>-</sup> Тульскія епарх. відомости, 1864, № 5 (ми ихъ не иміли подъ руками).

<sup>— &</sup>quot;Для біографія Сахарова", съ отрывками его воспоминаній и нёкоторыми примёчаніями его друга, П. И. Сазвантова, въ "Р. Архивё", 1878, стр. 897—1017. Это- наиболёе важный до сихъ поръ матеріалъ.

<sup>- &</sup>quot;Русскіе палеологи сороковних годовъ", Н. Барсукока (въ "Др. и Н. Россін", 1880, и отдѣльно), гдѣ издана переписка Сахарова съ Кубаревниъ, Уидольскимъ и Бодянскемъ.

русскихъ людей", "Сказки", далёв, рядъ библіографическихъ трудовъ по старой литературё и изслёдованій археологическихъ <sup>1</sup>), иъсколько статей въ "Энциклопедическомъ Лексиконъ" Плюшара, статьи и матеріалы въ журналахъ.

Этоть рядь изданій, при всёхь недостаткахь, виденихь теперь. свидётельствоваль о замёчательномъ трудолюбів и предпріимчивости излателя и среди начавшихся въ литературё толковъ о народности, -для которой еще затруднялись найти опредбленіе,-не могъ не произвести впечатавнія. Сахаровъ быстро пріобрёдъ извёстность знатока: на него ссылались, изъ него заимствовались, когда шла рёчь о старинё, о преданіяхъ, пёсняхъ народа и т. п., по его матеріалу судили о характеръ народно-поэтической старины, начинали комментировать этоть матеріаль и т. д. "Кто жиль въ то время, не чуждаясь литературы, -- говорить Срезневскій, самъ тогда же начинавшій свое этнографическое поприще, --- тотъ знаетъ, какъ сильно было впечатлёніе, произведенное книгами Сахарова, особенно книгами Сказаній русскаго народа-не только между любителями старины и народности, но и вообще въ образованномъ вругу. Нивто до тъхъ поръ не когъ произвести на русское читающее общество такого вліянія въ пользу уваженія въ русской народности, какъ этоть молодой любитель. Не поразныть онъ основательною ученостью, не поразиль онъ и многообравіемъ соображеній; но множество собранныхъ имъ данныхъ было такъ неожиданно велико и по большей части, для многихъ, такъ ново, такъ кстати въ то время, когда въ русской литературѣ впервые заговорили о народности, и притомъ же увлеченіе ихъ собирателя, высказавшееся во вводныхъ статьяхъ, было такъ исвренно и рѣшительно, что остаться въ числѣ равнодушныхъ было трудно. Замѣчательно, что и многоначитанный и трудолюбивый И. М. Снегиревъ, издавшій въ это же время лучшіе свои труды. уже прежде пріобрѣтшій себѣ извѣстность... большинствомъ читателей быль ставимь не такъ высоко, какъ Сахаровъ".

Когда въ 1841 вышло новое изданіе "Сказаній" (первый томъ), гдѣ въ одномъ "томѣ" соединено было четыре "книги", съ большимъ

- "Записки русскихъ людей". Спб. 1841.

— "Русскія народныя сказки". Часть І. Спб. 1841, въ 12°. Второй части не было.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Сказанія русскаго народа о семейной жизни своихъ предковъ". Ч. І. Спб. 1836 (изд. 2-е, 1837). Ч. П. Спб. 1837. Ч. Ш, кн. 2. Спб. 1837. "Сказанія" и пр. изд. 3-е. Т. І (книги 1-4). Спб. 1841. Томъ П (книги 5-8). Спб. 1849.

<sup>- &</sup>quot;Нутешествія русскихъ людей въ чужія земли". Ч. І. (два изданія). Ч. П. Спб. 1837.

<sup>— &</sup>quot;Пѣсни русскаго народа". Ч. І—П. Спб. 1888. Ч. Ш—V. Спб. 1889. Книжки въ 36-ю долю л.

обнліенъ матеріала по старинѣ и народности, на читателей и критиковъ сильное впечатлѣніе произвело предисловіе, въ которонъ Сахаровъ излагалъ весь планъ предпринятаго имъ изданія <sup>1</sup>). Это была цѣлая энциклопедія для изученія народности и старины, до тѣхъ поръ еще никѣмъ не указаниая съ такихъ разнообразныхъ сторонъ, —и критики пришли въ изумленіе отъ общирности начатого труда и отъ неожиданнаго обилія открывавшихся матеріаловъ для историческаго изученія народности въ литературѣ <sup>2</sup>). Срезневскій, которому вѣроятно и тогда были видны многія ненаучныя странности плана и исполненія "Сказаній", въ своемъ "Воспоминаніи" такимъ образомъ нередаетъ впечатлѣніе, произведенное въ свое время изданіемъ Сахарова. "Мало кого смутилъ безпорядовъ расположенія, говорить онъ, — и то, что многія изъ книгъ "Сказаній народа" ин въ какомъ смыслѣ не подходять своимъ содержаніемъ подъ понятіе

<sup>1</sup>) Планъ былъ таковъ. Все изданіе должно было заключать, въ семи томакъ, томакъ, тридиять квигъ слёдующаго содержанія:

Тонъ I. Книги: 1, Русская народная литература. 2, Очерки семейной русской жизни. 8, Русскія народныя пісни. 4, Паматники древней русской литературы.

Книги: 5, Старые словари русскаго языка. 6, Русскія народныя свадьбы.
Русская народная годовщина. 8, Путешествія русскихъ людей.

ПІ. Книги: 9, Русская народная демонологія. 10, Словари русскихъ областнихъ наръчій. 11, Русскія народныя охоты. 12, Сказанія о русскомъ народномъ врачеванія.

Кинги: 13, Русская народная символика. 14, Дѣтопись русской библіографія.
Русскія народныя повёрія и примёты. 16, Русскія народныя пословицы.

У. Книги: 17, Лётопись древнихь искусствъ и художествъ. 18, Лётопись славие-русскихъ типографій. 19, Лётопись русской литературы. 20, Русскія народния сказин.

УІ. Книги: 21, Записки русскихъ людей. 22, Обозрѣніе древняго русскаго права. 23, Обозрѣніе русскихъ гербовъ и печатей. 24, Русскія народныя одежды.

VII. Книги: 25, Родословная книга русскихъ дворянскихъ родовъ. 26, Лётолись русской нумизиатики. 27, Образан великорусскихъ, бёлорусскихъ и малорусскихъ наръчій. 28, Славяно-русская мнеологія. 29, Русскіе разрядные списки. 80, Придоженія и указатели.

<sup>3</sup>) Приводных для образчика ийсколько словъ изъ реценки "Сказаній" въ "Современникѣ" Плетневскомъ, который считался тогда органомъ такъ-називавшагося аристократическаго интературнаго круга:

"Воть предпріятіе, —говорилось тамь, —котораго исполненіемь могла би заслужить всеобщую признательность и справедликую славу какая-вибудь академія, —предпріятіе почти на цёлую жизнь частнаго челоя́ька... Просматривая одни заглавія книги его, начинаещь постигать всю важность, всю великость идеи литератури. Она одна возсоявдаеть для потоиства исчевнувшую жизнь предковъ" и т. д. ("Соврем." 1841, т. XXII, стр. 39—41).

Ср. подобный отзывъ въ журнагѣ другого круга, "Отеч. Запискахъ" 3841 (Сочин. Бѣлнискаго, т. V, изд. 2-е, стр. 311—317, и тамъ же о "Сказкахъ" Сахарова, стр. 317—319). о сказаніяхъ народа; а масса об'ящаннаго, важнаго, нужнаго, новаго, желаннаго и неожиданнаго не могла не поразить. Явились, конечно, и такіе читатели, которые не пов'ёрили, чтобы Сахаровъ д'яёствительно занимался всёмъ тёмъ, чему хотёлъ дать мёсто въ своемъ сборникё; но сравнительно ихъ было очень мало. Большинство Сахарову дов'ёряло, и не напрасно: прежнія изданія, выходившія одно всл'ёдъ за другимъ чуть не безпрерывно, были такъ разнообразны, что увеличеніе разнообразія содержанія новаго неизданнаго вдвое, втрое не казалось для Сахарова невозможнымъ, а только радовало и располагало къ нему".

Правда, второй томъ "Сказаній" послёдовалъ за первымъ только въ 1849, а третій остался неизданнымъ; но въ послёдующихъ работахъ Сахаровъ продолжалъ наполнять различныя рубрики своего плана.

Рядъ новыхъ изысканій Сахарова направился на библіографичесвія и чисто археологическія изслёдованія. Еще съ тридцатыхъ годовъ онъ сталъ заниматься литературой рукописей, библіографіей старопечатныхъ изданій, затёмъ исторіей иконописанія, церковнаго пёнія, нумизматикой, родословіемъ, геральдикой и т. д. <sup>1</sup>).

Въ 1847, Сахаровъ сталъ членомъ Географическаго Общества, въ 1848—Археологическаго. Въ первомъ онъ работалъ, кажется, мало, но во второмъ былъ очень дъятеленъ. Его сотоварищи по Археологическому обществу указываютъ его заслугу въ томъ, что онъ приглашалъ къ дъятельности для Общества — людей, которые могли взяться за описаніе памятниковъ или сообщать о нихъ свъдънія; что онъ пріискивалъ задачи для премій и находилъ лицъ, готовыхъ жертвовать на это деньги; наконецъ, что по его почину начато было

<sup>4</sup>) Славяно-русскія рукописи. Спб. 1839, 32 стр. 8°. Напечатано было въ небольшомъ числ'я эка. и въ продажё не было.

— Современная хроника русской нумнзматики (Сѣв. Пчела, 1839, № 69—70; также № 125); Лѣтопись русской нумизматики. Спб. 1842, 4°, съ 12 снимками; 2-е изд. 1851.

- Русскіе древніе памятники. Саб. 1842, 4°, съ 9 снимками изъ старопечатнихъ книгъ.

— Русское церковное песнопеніе, въ Журн. Мин. Нар. Просв. 1849, № 2, 3, 7.

— Обозр'вніе славано-русской библіографіи. Томъ І, кн. 2-я (вып. 4-й). Спб. 1849. Первые три выпуска не были допечатани; изготовленные 104 снимка съ рукописей и печатныхъ книгъ не были, по какимъ-то постороннимъ обстоятельствамъ, выпущены въ св'ятъ.

— Изслѣдованіе о русскомъ иконописанія. Часть І. Сиб. 1849; 2-е изд. 1850. Часть II. Сиб. 1849.

— "Программа русской юридической палеографін", и — "Лекціи русской палеографін" были литографированы въ 1852, для училища правоиздёнія и александровскаго лицея, куда Сахаровъ быль приглашенъ для преподаванія этого предмета.

-----

изданіе "Записокъ отдёленія русской и славянской археологіи И. Арх. Общества" (въ 1851), въ которыя вошло не мало его собственныхъ работь и собранныхъ имъ матеріаловъ. Въ числё этихъ работь особенно замёчательна была "Записка для обозрёнія русскихъ древностей": эта записка напечатана была Археолог. Обществомъ въ 1851, разослана была всюду (какъ передъ тёмъ этнографическая программа Геогр. Общества) и по отзыву Срезневскаго, "дёйствительно была полезна въ отношеніи въ уясненію понятій объ археологическихъ работахъ въ такихъ кругахъ русскаго общества, гдё прежде господствовало полное незнаніе ихъ возможности, не только важности".

Въ это же время Сахаровъ принялъ участіе въ работахъ Публичной библіотеки, которая обнаружила тогда большую дѣятельность со вступленіемъ въ управленіе ею барона (послё графа) Корфа. Сахаровъ доставлялъ указанія о рукописяхъ и рѣдкихъ книгахъ, какія слёдовало пріобрёсти для библіотеки, доставлялъ самыя рукописи и книги. Въ 1851, онъ приглашенъ былъ для чтеній о палеографіи въ училище правовѣдѣнія и александровскій лицей, для которыхъ и сдѣлалъ упомянутое выше литографированное изданіе своихъ лекцій. Послѣдней изданной его работой были кажется, "Записки о русскихъ гербахъ" <sup>1</sup>) по поводу споровъ о перемѣнѣ русскаго герба.

Около половины пятидесятыхъ годовъ дѣятельность его стала ослабѣвать. Причину этого указывають отчасти въ семейныхъ обстоятельствахъ, отчасти въ "отношеніяхъ къ нѣкоторымъ изъ людей, въ кругу которыхъ онъ работалъ". Въ послѣдніе годы его постигла тяжкая болѣзнь, и дѣятельность его совсѣмъ прекратилась. Онъ удалился въ свое маленькое имѣньице Зарѣчье, новгородской губерніи, валдайскаго уѣзда; онъ умеръ здѣсь 24 августа 1863 года, вслѣдствіе разжиженія мозга, и похороненъ при церкви Успенія, рютинскаго погоста.

Плодомъ его трудовъ и исканій остадось, наконецъ, обширное и замѣчательное собраніе рукописей, пріобрѣтенное потомъ графомъ А. С. Уваровымъ.

Таковъ былъ внѣшній ходъ дѣятельности Сахарова. Его большая заслуга для русской этнографіи и археологіи не подлежить спору. Въ то время, когда только-что начало бродить въ умахъ стремленіе къ "народности", — котораго еще не умѣли здраво приложить ни въ литературѣ, ни въ жизненныхъ отношеніяхъ, ни установить научно, — Сахаровъ, странно и угловато, но ревностно и упрямо указывалъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сиб. 1856. Вышель только первий выпускь: "Гербъ московскій", съ 3 таблицами снимковъ.

источники чистой народности въ народномъ бытѣ, старинѣ, поэзін и преданіи, настаивалъ на ихъ изученіи и издалъ цѣлый рядъ народнопоэтическихъ произведеній. Поэтому такъ сильно и подѣйствовало въ литературныхъ и образованныхъ кругахъ появленіе его изданій. Сахаровъ сталъ авторитетомъ, признаваемымъ даже тѣми, кто въ концѣ концовъ не могъ не видѣть уродливостей въ его постановкѣ предмета. Но прошло не много времени, какъ Сахаровъ былъ основательно забитъ; его взглядъ на предметъ поражалъ отсутствемъ научности и не оставилъ въ литературѣ никакого слѣда; изданія оказались мало точными, даже подлинность нѣкоторыхъ памятниковъ, имъ изданныхъ, была заподозрѣна.

Скудость біографическаго матеріала, къ сожалінію, не появоляеть съ точностью указать развитіе его мыслей и послідовавшій складъ его историческихъ и этнографическихъ понятій; но отрывки его записокъ, въ соединеніи съ его сочиненіями, дають характерныя объясненія.

Многое въ свойствахъ трудовъ Сахарова объясняется тымъ, что это быль чистый самоучка. Предметь быль еще такъ новъ, что не одному Сахарову приходилось тогда идти въ этомъ дёлё незнавомыми путями,---но другіе (какъ, напримъръ, Калайдовичъ, Снегиревъ) были по врайней мёрё подготовлены въ смежныхъ областяхъ науви, знакомы съ исторической вритикой: Сахаровъ не прошелъ никакой школы этого рода; въ общихъ историческихъ знаніяхъ онъ часто оказывался просто невѣждой. Это съ одной стороны увеличиваеть заслугу его личныхъ усилій, чо съ другой врайне повредило вачеству результатовъ. Изъ семинаріи, гдъ учился, Сахаровъ видимо не вынесь особенныхъ знаній, напр., даже въ латыни; медицинскій курсъ въ университетѣ и теперь остается спеціальной школой, а тогда еще менње могъ содъйствовать историко-литературному образованію. Сахаровъ не восполнилъ этого пробъда и впослѣдствіи, повидимому даже его не чувствоваль: какъ свойственно всъмъ самоучкамъ, онъ, напротивъ, склоненъ былъ преувеличивать значеніе своихъ трудовъ, и самомнѣніе не помогало улучшенію ихъ качества. Въ этнографической наукъ онъ былъ начетчикъ; трудъ его былъ только собирательскій; его собственныя объясненія были только или чисто виёшнія и отрицательныя, или научно невозможныя; научный методъ виолиѣ отсутствовалъ.

Къ этому присоединилась другая черта... Анненковъ, говоря о Писемскомъ, зам'ячалъ, что въ его характеръ и понятіяхъ слышались даленіе отголосни старой русской культуры, что какъ будто это былъ нсторическій велико-русскій мужикъ, прошедшій черезъ университеть, но сохданившій многое, что отличало его до этого посвященія въ европейскую науку; что Инсемский, по собственному признанию, испытываль родь органическаго отвращения въ иностранцамъ, котораго не могъ въ себъ побъдить... Нъчто очень похожее на это отличало и Сахарова, съ тою разницей, что посвящение въ европейскую науку", воторое и у Писемскаго не было особенно глубоко, но по врайней мёрё соприкасалось съ гуманическими знаніями, у Сахарова было еще ограничение или совсёмъ отсутствовало: иностранное, какънибудь прикасавшееся въ русской жизни, было для него предметомъ настоящей ненависти. Этимъ окрашивалась и вся его проповъдь "народности". При всей ся горячности, эта пропов'ядь, не представляда однако никакой ясной исторической и общественной мысли: ся содержаніемъ быдо голословное восхваленіе старины, сожалѣнія объ утрать понятій и нравовъ добраго стараго времени, и призывы къ ихъ возвращению. Какъ возвратить утраченное хорошее, оставалось неизвёстнымъ; отвёть на это ограничивался или жалобой, которая высказывалась поддёльно-стариннымъ языкомъ, приторно-сладкими причитаніями, или злобными выходками противъ "чужеземцевъ" и "заморскихъ бродягъ", подъ которыми разумёлись всё иностранцы, у насъ жившіе и действовавшіе. Когда писатель переходиль въ издоженію фактовъ или своихъ историческихъ взглядовъ, крайне неловкій, темный языкъ выдавалъ неясность его мысли.

Обратимся къ "Воспоминаніямъ", гдё онъ разсказывалъ о началѣ своихъ литературныхъ трудовъ, еще во время пребыванія въ Тущъ. Враги русской народности, ужасные "чужеземцы" уже навлекли на себя его ненависть, и поминаются имъ съ довольно забавнымъ эпическимъ постоянствомъ бранныхъ эпитетовъ.

"Литературныя занятія мон направлены были исключительно съ 1825 года на русскую исторію, странно (?) и неожиданно. Разъ какъ-то былъ я въ бесъдъ, гдъ два чужеземца нагло и дерзко увъряли русскихъ, что у нихъ нътъ своей исторіи. Миъ было горько и больно слышать эту нелъпость; но я былъ безсиленъ: я не вналъ русской исторіи; меня учили какой-то безсвявной исторів по Шрекку. Эти два наглеца, проповъдывавшіе безтолковымъ слушателямъ имаь, были гувернеры, изъ иммецкой породы, оставшіеся просвъщать русскія головы послѣ 1812 года, изъ числа мародеровъ. Въ небольшой библіотекъ моего отца я нашелъ немного о русской исторін: книгъ пять или шесть. Я прибёгнулъ съ мониъ горемъ къ свящ. Н. И. Иванову; онъ далъ мит для чтенія исторію Карамзина, передалъ многое о наглецахъ, въ особенности о наглецахъ изъ июмецкой породы, таскающихся по Россіи съ своимъ дикимъ и безграмотнымъ просвъщеніемъ. Долго и много читалъ я Карамвина. Здъсь-то узналъ я родину и научился любить русскую землю и уважать русскихъ людей"...

Слѣдуетъ изображеніе тогдашняго тульскаго общества и его уиственныхъ интересовъ, и затѣмъ длинное, озлобленное, но смутное изобличеніе иноземныхъ "бродягъ", перепортившихъ русское общество. Приводимъ нѣсколько образчиковъ:

"Въ Тулѣ немного было людей, читавшихъ и думавшихъ о чемъ-нибудь. Вся ученость гиѣздилась въ кадетскомъ корпусѣ, въ гимпазіи, въ семинаріи... Всѣ эти заведенія имѣли разныя направленія, учителя ихъ жили непріязненно. Библіотекъ было въ городѣ мало... Просвѣщеніемъ дворянства завѣдывали гувернеры и гувернантки, люди безъ всякаго образованія въ наукахъ. Съ ними входили въ деревенскіе семейные круги разврать, нахальство, неуваженіе къ родителямъ, пренебреженіе къ вѣрѣ отцовъ и постыдное вольнодумство...

"Въ цёлой губерній было много людей истинно-образованныхъ, полезныхъ роднив и семейству, получившихъ образованіе не изъ рукъ жалкихъ и преврённыхъ бродягъ, но въ казенныхъ учебныхъ заведеніяхъ. Они жили больше въ помёстьяхъ отдёльною жизнію и не сходились съ городскими пьяницами и игроками. На нихъ былъ свой отпечатокъ: спокойствіе и мирная жизнь. Бёдному человёку безъ связей и средствъ трудно было пробраться въ кругь этихъ людей. Это я испыталъ самъ. Года два жизни стоило миё, чтобы ¦обратить только вниманіе ихъ на себя. Вспоминаю все это теперь <sup>1</sup>) не для обвиненія ихъ (?), а говорю потому только, какъ тогда у насъ образованные люди жили отдёльно, какъ тогда рёзко отличалось истинное образованные люди жили отдёльно, какъ тогда рёзко отличалось истинное зивана. Не знаешь, чему удивляться: легковёрію ли новаго поколёнія первой четверти XIX вёка или твердости стариковъ, сознавшихъ свое родное достоинство, при переворотѣ воспитанія, предпринятаго <sup>2</sup>) чужеземными бродягами".

Дальше мы приведемъ объяснение, какъ "предпринятъ" былъ "бродягами" переворотъ въ русскомъ воспитании. Сахаровъ благодаритъ Бога, что самъ остался нетронутъ этимъ переворотомъ.

"Благодарю Господа, — пишеть онъ, — что надъ мосю головою не работала ни одна французская *тварь*. Горжусь, что йокругь меня не было ни одного ифмецкаго бродяги. Я не преклонялся ни передъ однимъ сапожникомъ-французомъ и не принималъ отъ него наставленій, какъ презирать отца и мать, какъ ненавидѣть родину, какъ расточать достояніе отцовъ и дѣдовъ. За меня ни одной русской копѣйки не перешло въ карманъ бродягъ. Меня не морочили они лучшимъ вкусомъ къ изящному, понятіями о высокомъ и прекрасномъ, существующемъ будто исключительно въ Германіи и Франціи. Мерзенштейны и Скотенберги, заморскіе бродяги высшаго сорта, не появлялись тогда въ Тулѣ; я ихъ встрѣтилъ впервые въ Москвѣ" (?).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Воспоминанія пясаны въ половнив 1850-хъ годовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Предпранятомь?

Изъ разсказовъ Сахарова увидимъ, что мало проку было и въ тёхъ, вто нисколько не былъ совращенъ "бродягами"... Занятія Сахарова исторіей города Тулы вызвали у его земляковъ (онъ не забываеть одного протопопа) недоброжелательные отзывы. "Мнѣ въ На что намъ твоя исторія Тулы? Жили мы счастливо безъ ней до тебя, проживемъ и послъ тебя, также весело и покойно.- Другіе кивали головами и повсюду говорили обо мнв: — пропалъ малый безъ толку; ничего изъ него путнаго не будетъ". Во всей Тулъ, какъ выше сказано, Сахаровъ немного находилъ людей, "читавшихъ или думавшихъ о чемъ-нибудь". Это было невѣжество самобытное, не внушенное "бродигами". Сахаровъ утверждаетъ, что ему грозили даже опасности отъ этого невъжества, но все-таки былъ убъжденъ, что вся бъда у насъ отъ "бродягъ", которымъ онъ приписываетъ формальный планъ поколебать благополучіе Россіи. Объ этомъ у Сахарова была цёлая историческая теорія, чрезвычайно своеобразная.

"Европа,-объясняеть онь, еще при Петрѣ Великомъ, зорко подсмотрѣла будущую участь русской земли, предназначенную ей свыше. Изумленная неистощимыми силами нашей родины, она дружно приступила къ разрушенію основныхъ русскихъ началъ. Первое пораженіе, первый натискъ Европы былъ на русскую народность. Перестрой русскихъ людей на заморский ладъ былъ начать съ сословій дворянскаго и купеческаго. Духовенство и крестьяне оставлены были въ покоћ, но на время. Западники подагали разбить ихъ (?) въ другомъ сражения. Въ этомъ они горько ошиблись. Православная наша въра вытерийла страшныя истяванія оть запала. Европа не могла слышать безь бъщенства имени нашего православія. Начали (?) съ того, что тысячами навязывали намъ всё существовавшія (?) ереси, начиная съ Гордоновой компани до Татариновой".... (У насъ испортные старинную церковную архитектуру, живопись; предлагали замёнить нашу вёру на католичество, кальвинизмъ и ир.)... "Насъ пробовали (?) сбить съ толку: философскими системами, мистицизмомъ, сочиненіями Вольтера, Шеллинга, Баадера (!), Гегеля, Страуса и ихъ послёдователей... Бёдная Русь, чего только ты не вытерпёла оть западныхъ варваровъ!

"Западныя ополченія противъ русскаго самодержавія начались въ XVIII въкѣ. Европѣ страшно было видѣть на твердой вемлѣ независимаго русскаго государя, могучаго и несоврушимаго исполина, окруженнаго безпредѣльною преданностью подвластнаго ему народа... Европейскіе коноводы раздоровъ и мятежей начали возставать противъ русскаго самодержавія (?), когда полагали, что русская народность погибла навсегда (?), и что для русскаго православія довольно впущено (!) всемірныхъ (?) ересей и расколовъ. Къ счастію русской земли, они не поняли, что крѣпость нашего самодержавія создана была Владиміромъ Великимъ (?), Іоанномъ III и Петромъ Великимъ, тремя могучими государями, ниспосланными свыше для возрожденія (?), величія и счастія русской земли. Самодержавіе, основанное и укрѣпленное ими, просуществовало въ Россіи тысячу (?) лѣть и будеть, при помощи Вожіей, существовать еще долго, долго до позднѣйшихъ временъ. "Война противъ трехъ началъ независимой самостоятельности русской продолжится столётіе. Устоить ли русскій народъ въ этой война противъ враговъ? Въдаетъ одинъ Богъ"... (За пять строкъ выше, Сахаровъ зналъ, что устоитъ)... "Россія много выстрадала (въ этой борьба)... Надъ нею бдитъ русскій Богъ. Передъ Нимъ однимъ она благоговаетъ и Ему одному преклоняетъ свою выю" (стр. 917—919).

Таковъ былъ историческій сумбуръ, составлявшій основу взглядовъ Сахарова. Разобраться въ немъ нѣтъ, конечно, никакой возможности; можно бы подумать, что Сахаровъ будетъ винить нововведенія Петра В., но Петръ упоминается у него въ числѣ правителей, "ниспосланныхъ свыше". Въ числѣ орудій, употребленныхъ западомъ для сокрушенія русскихъ началъ, поставлены рядомъ Вольтеръ и секта Татариновой, Баадеръ и "Страусъ"; какъ будто Вольтеръ, Баадеръ, Страусъ и даже Татаринова нарочно придуманы Европой только бы навредить Россіи. Какъ все это происходило, неизвѣстно, но —

"Переворотъ, затвянный въ Россіи чужеземцами для направленія къ революціоннымъ идеямъ русскаго воспитанія, не есть тайна. Сто́нтъ только вспомнить основаніе александровскаго лицея, борьбу аббата Николя противъ этого учрежденія и рѣшимость императора Александра Павловича противъ ученія чужеземцевъ (?). На каждое сказанное мною слово я готовъ привесть сотни примѣровъ, мною самимъ видѣнныхъ" (стр. 901—902).

Сюда именно принадлежить дёятельность бродяю, приводившихъ Сахарова въ такое негодованіе. Имъ посвящена еще особая длинная тирада въ "Воспоминаніяхъ". Но въ удивленію, виноваты оказываются не столько бродяги, какъ сами русскіе или собственно русскія женщины. Высказавъ (въ приведенной выше цитатѣ) свое недоумѣніе, чему больше удивляться—легковѣрію ли новаго поколѣнія "первой четверти столѣтія" или твердости стариковъ, не вѣрившихъ "бродягамъ", Сахаровъ продолжаетъ:

"Время взяло свое; женишны наши все перепутали (?), имъ надобна была французская болтовня, имъ надобны были танцы (?), имъ надобны были вокетство и разсѣяніе въ жизни. Во всемъ этомъ они опирались на гувернерство. Вотъ отъ чего скоро развелась у насъ порода гувернаятокъ; вотъ отъ чего охота къ чужевемному воплотилась въ дѣла, воплотилась въ привычки и попла рука объ руку съ дворянскимъ просвѣщеніемъ, ложнымъ, безполезнымъ и вреднымъ для нашего отечества. Немного надобно людямъ, чтобы понять всю опасность такого ложнаго просвѣщенія; но многіе ли хотѣли видѣть эту страшную бѣду нашего отечества? Повсюду за нею стремилиеь съ какимъ-то обаяніемъ и восторгомъ" (стр. 902).

Слѣдуетъ исторія "гувернерскаго просвѣщенія":

"Вообще гувернерское просв'ящение русскихъ людей можно раздёлить на три эпохи, сгубившія (?) нашу родину. Переая явилась послю первой французской революціи, когда эмигранты толпами приб'ягали въ Россію; они охватили тогда высшій кругъ дворянства, жившій въ столицахъ; ихъ вліянію все нокорилось рабски. Матушки за нихъ спішнии отдать своихъ дочекъ, чтобы величать ихъ маркизами и герцогинями; батюшки обрадовались вольнодумству, сынки кинулись въ развратъ со всею наглостью, руководимые во всемъ эмигрантами. Эта эпоха длилась до 1812 года и тихо подрывалась подъ основной быть (?) русскаго образованія, освященнаго вірою и событіями тисячи літь. Въ эму эпоху началось выписываніе французовь и француженокъ, німцевъ и німчурокъ нашими путешественниками. іздившими на показъ въ Фернейскій замокъ и въ Парижъ. Тогда, хотя и изрідка, начали разводить пансіоны, мужскіе и женскіе, подъ защитою выписныхъ німецкихъ профессоровъ московскаго университета, Шадена, Шварца и другихъ. Біглыя (?) и наглыя француженки открыли въ этихъ вертепахъ постидний торть честью русскихъ женщинъ и русскихъ дѣвушекъ"... (Тамъ же).

Факты безнравственнаго вліянія эмиграція дёйствительно бывали въ тё времена; но Сахаровъ не только спуталъ хронологію, но и взвелъ небывалыя гадости на людей, оставившихъ честное и заслуженное имя въ исторіи русскаго образованія: напримёръ, Шварцъ умеръ гораздо раньше французской революціи, Шаденъ (опять гораздо раньше революціи) былъ воспитателемъ того Карамзина, которому самъ народолюбецъ считалъ себя наиболёв обязаннымъ. Далёв:

"Вторая эпоха началась съ изгнаніемъ французской арміи въ 1812 году изъ Россіи. Просвѣтителями этой эпохи содѣлались безсмысленные остатки отъ разбитой наполеоновской арміи. Съ этого времени водворилось всеобщее несчастіе (!) въ моемъ миломъ и безцѣнномъ отечествѣ"... (слѣдуетъ такая же характеристика времени, какъ выше). "Эта несчастная эпоха продолжалась недолго, до 1820 года (?); но она оставила гибельныя послѣдствія на цѣлое столѣтіе. Этимъ орудіемъ думали заморскіе демагоги (?) приготовить въ Россіи что-то въ родѣ 14-го декабря.

"Третья эпоха началась прійздомъ гувернантокъ по требованію поставщиковь (?)... Магазины Кузнецкаго моста, Невскаго проспекта и знаменитаго Ревельскаго подворья (?) напознены были бродягами-просвётательницами... Взгляните на нихъ (эхъ воспитанниковъ) и скажите... много ли въ нихъ есть русскаго? Видите ли вы въ ихъ дёлахъ что-нибудь къ чести и славѣ русскаго ума? Лежить ли ихъ сердце къ Россия?" и проч. (стр. 904—905).

На эту тему написано еще нёсколько страницъ, гдё описывается "роковое паденіе" русскаго дворянства подъ вліяніемъ "нёмцевъ и разной западной твари", разсказывается, какъ вслёдъ за дворянствомъ увлеклось тёмъ же "наше степенное купечество". Не приводя дальнёйшихъ безсвязныхъ разсужденій объ этомъ предметё, укажемъ лишь то, что Сахаровъ говоритъ о началѣ своихъ изученій русскаго народа.

По запискамъ Сахарова не видно, когда именно и какъ онъ началъ свои этнографическія изслёдованія. Впослёдствіи, когда въ 1841 кн. А. Н. Голицынъ (главноначальствующій надъ почтовымъ департаментомъ) ходатайствовалъ предъ императоромъ Николаемъ о награжденіи Сахарова, издавшаго тогда первый томъ "Сказаній", въ докладѣ Голицына сказано было, что свои историческія изысканія русской народности Сахаровъ началъ "еще *до вступленія* въ уннверситеть московскій", и что "*moida*, въ продолженіе *шести л*ѣть *обходил*ь онъ губерніи: тульскую, орловскую, рязанскую, калужскую, орловскую, въ хижинахъ поселянъ собиралъ народныя преданія, въ городахъ и селахъ обозрѣвалъ сохранившіеся народные памятники, въ архивахъ пересмотрѣлъ нужные историческіе акты" и пр. <sup>1</sup>). Въ запискахъ онъ говоритъ объ этомъ слѣдующее. Занимаясь первымъ своимъ трудомъ — исторіей тульской губерніи, Сахаровъ сдѣлалъ и поѣздку по губерніи.

"...Потвака по губернін доставила мнё много запасовъ для узнанія русской народности. Ходя по селямъ и деревнямъ, я вглядывался во всё сословія, прислушивался къ чудной русской ричи, собиралъ преданія давно забытой старины и не върилъ своимъ глазамъ (?): тотъ ли это историческій народъ, вотораго дерзають презирать заморские бродяи? Непостижимо (?) громадная русская жизнь, непостижные (?) разнообразная во встхъ своихъ явленіяхъ, расврывалась передо мною въ Москвѣ н ея окрестностяхъ. Во Владимірѣ, Ростовъ, въ Нижнемъ-Новгородъ 2) она уже не удивляла меня болъс; въ ся гигантскихъ размѣрахъ я уже видѣлъ исполина, несокрушимаго никакими переворотами. И этого русскаго человека, стараго обитателя Европы, учившагося уму и разуму въ Царьградѣ, съ IX вѣка имѣвшаго свою тысячелѣтнюю грамоту, вздумали безродные бродяги переучивать по своему, перевоспитывать на свой ладъ. Въ годину страданій, тяжкихъ для русскаго просвёщенія (?), новое возникающее покольніе, болье крыпкое духомь, нежели отцы ихъ, вдругь совнаетъ свое родовое достоянство и обращается въ старой русской жизни. Русская народность смёло и торжественно провозглашается въ Россіи. Императоръ Николай Павловичъ ни мало не усумнился принять нашу народность подъ свою защиту и сдёлать ее символомъ министерства народнаго просвёщенія. Онъ ясно разгадаль грядущую славу Россін, онъ одинъ поняль назначеніе русской земли. Бродя по Россін, собирая преданія, я не предчувствоваль тогда, что наша родная народность можеть такъ скоро огласиться (?) и быть мёриломъ оцёнки старой русской жизни и новаго европейскаго образованія. Было время, когда я слышаль, какъ въ городахъ и селахъ русскіе, наученные заморскими бродягами, съ преврвніемъ говорние, что русскій языкъ есть языкъ холопский, что образованному человёку совестно читать и писать по-русски (?), что наши пѣсни, сказки и преданія глупы, пошлы и суть достояніе подлаго простого народа... Такъ думали и говорили тогда напи огаженные (sic) Европейцы... Благодарю Бога, что я дожиль до того времени, когда русскіе начали возвращаться въ русскому языку, въ русской народности и въ русской одеждѣ" и т. д. (стр. 909—911).

Такъ Сахаровъ самъ излагалъ свой взглядъ на историческую судьбу русской народности. Это, видимо, было воззрвніе всей его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Р. Архивъ, 1873, стр. 291; ср. предесловіе въ "Сказаніямъ", т. І.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Это было уже поздаžе.

жизни: въ юности, отъ тульскаго священника онъ наслушался о "наглецахъ изъ нёмецкой породы" и до конца дней проклиналъ "заморскихъ бродягъ"; они не давали ему покоя, и какъ будто самое возвеличение русской народности дёлаетъ онъ имъ въ пику. Свободное обращение его съ фактами и здравымъ смысломъ дёлаетъ излиннимъ разборъ этого взгляда; естественно ожидать, что онъ отразится въ его трудахъ по русской этнографіи. И онъ дёйствительно отразился различнымъ образомъ.

Въ литературныхъ кругахъ тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ Сахарова ценили какъ большого знатока фактовъ этнографіи и археологін; по повидимому уже въ то время никто не думалъ серьезно объ его "народныхъ" взглядахъ, и надъ его нёмпеёдствомъ подшучивали. "Въ кружкъ Надеждина, - разсказываеть одинъ современникъ, — въ исходъ сороковыхъ годовъ, Сахарова звали въ шутку "посадскимъ человѣкомъ", ужъ не знаю почему: кажется, за его фигуру" 1); но могли звать не только за фигуру, но и за складъ понятій, свойственныхъ полуобразованному посадскому человѣку. Его ненависть въ барству, воспитанному на иноземный ладъ и забывавшему о народѣ и старинѣ, была безъ сомнѣнія исвренняя, могла нивть свои достаточныя основанія и внушать сочувствіе, какъ протесть противь грубаго и пошлаго забвенія національныхъ интересовъ литературы и общественности <sup>2</sup>); - но въ этомъ было и народничанье, себ'в на ум'в, никоторая непосливдовательность или фальшивость, уже замъченная его современниками. Въ своихъ запискахъ, Сахаровъ любить выставлять себя страдальцемъ за правду, гонимымъ за свои труды на пользу отечества; но онъ говорить объ этомъ такъ неясно, что мудрено понять, вто и за что его гналъ.

По поводу своей тульской "Исторін", первый отрывокъ которой быль напечатань въ "Галатей" 1830, Сахаровь замѣчаеть, что эта статья была "первенець есноль несчастий, юнений и ссорь съ добрыми и недобрыми". Дѣло въ томъ, что въ полуграмотной провинціальной компаніи статья своего земляка, явившаяся въ московскомъ журналѣ, произвела сенсацію. По разсказу самого Сахарова, она составила цѣлое событіе; друзья автора трубили о ней, развозили ее по городу; устроенъ быль вечеръ, на которомъ молодого автора представляли мѣстнымъ ученымъ людямъ и нотаблямъ, причемъ иные "плакали отъ радости". Но "другимъ очень не нравилось это оглашеніе меня передъ публиков, и многіе въ слухъ бранили меня довольно невѣжливо. За первую ничтожную журнальную статью меня судили

<sup>•)</sup> Русскіе палеологи, отдільное изд., стр. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. разсказы Панаева о томъ, какъ Сахаровъ держалъ себя на вечерахъ у кн. Одоевскато. Литературныя Воспоминанія, Сиб. 1876, стр. 117.

и едва было не лишили всего грядущаго въ моей жизни (?). Весь вопросъ заключался въ томъ: какъ смёлъ мальчишка печатать въ журналѣ свое сочиненьншко?"—Этотъ "судъ" возникъ въ домѣ священника Иванова (толковавшаго Сахарову о "наглецахъ"), у котораго былъ въ гостяхъ тульскій епископъ Дамаскинъ; но "судъ кончился скоро, безъ вреда", благодаря горячему участію, которое приняли въ Сахаровѣ его друзья. Въ чемъ былъ "судъ", кто судилъ неизвѣстно; по всѣмъ видимостямъ, епископъ Дамаскинъ, безъ сомнѣнія "истинно русскій" человѣкъ, не зараженный "заморскими бродагами".

Въ спискъ своихъ сочинений, Сахаровъ опять нъсколько разъ темно упоминаеть о разныхъ затрудненіяхъ и гоненіяхъ, которыя ему приплось испытать по ихъ поводу. Подъ 1836 годомъ замъчено о первой части "Сказаній русскаго народа": "Б'ядная книга! Сколько она прошла мытарствъ, судовъ, пересудовъ, толковъ!.." Издатель записокъ Сахадова, г. Саввантовъ, прибавляетъ къ этому извёстіе: "Дъйствительно, дъло доходило до того, что Сахарову угрожали уже Содовками (?). и бѣда уже висѣда надъ его годовою (?); но участіе. принятое въ немъ вн. А. Н. Голицынымъ, избавило нашего археолога отъ душеспасительнаго пребыванія въ отдаленной обители: по ходатайству князя, Сахаровъ удостонися получить высочайшую награду, и дёло кончилось благополучно" <sup>1</sup>). Къ сожалёнію, и почтенный другъ Сахарова, въроятно близко знакомый съ его біографіей, не взядъ на себя труда объяснить это происшествіе, и остается неизвѣстно, кто и на какомъ основаніи угрожалъ Сахарову Соловками. Угроза была крупная и едва ли слишкомъ легко исполнимая надъ лицомъ, состоявшимъ не въ духовномъ въдомствъ, а въ гражданскомъ: власть, грозившая Соловками, была, вёроятно, духовная, --потому что другая сворёе грозила бы чёмъ-нибудь инымъ. Г. Барсуковъ относитъ это извёстіе также къ 1841 году (когда вышло новое изданіе "Сказаній") и зам'вчаеть: "Надо было бы думать, что человѣкъ съ такимъ направленіемъ, какъ Сахаровъ, долженъ былъ найти поддержку и сочувствіе именно въ той средѣ, въ которой ванболёе сохранились исповёдуемыя Сахаровымъ начала. Безпристрастіе требуеть замѣтить, что вышло не такъ. Тамъ его встрѣтили---съ одной стороны мертвящее равнодушіе, а съ другой---гоненія. Пониманіе же, сочувствіе, поддержку и огражденіе въ направленіи своемъ Сахаровъ встрѣтилъ именно въ той средѣ, въ которой, по его мивнію, все русское изсявло и царила одна иноземщина".

290

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Р. Архивъ, стр. 980. Но это было уже въ 1841 г.

Это было заступничество кн. Голицына <sup>1</sup>). Не были ли "Соловки" просто чьей-нибудь раздражительной фразой, сказанной въ цензурныхъ пререканіяхъ, если не созданіемъ воображенія Сахарова, который, кажется, склоненъ былъ видѣть кругомъ себя гонителей или завистниковъ? А если дѣйствительно были гоненія, то едва ли отъ людей, бичуемыхъ Сахаровымъ.

Подъ 1841 годовъ, по поводу изданія "Записовъ русскихъ людей", Сахаровъ опять пишетъ: "Бёдная внига! чего съ ней не дѣлади? Кто только не интриговалъ?" Подумаешь, что ест интриговали... Въ чемъ дёло — опять неизвёстно. Подъ 1843, по поводу "Указной вниги царя Михаила Өеодоровича", изданной Сахаровымъ въ "Р. Вёстникѣ" 1842 г., онъ замѣчаетъ, что статья напечатана была съ ошибвами "умышленными и неумышленными"<sup>2</sup>): кому, зачѣмъ были нужны умышленныя ошибви -- неизвёстно. Кавъ выражался патріотизмъ Сахарова, можно видѣть изъ его собственныхъ Записовъ, напр., въ разсказѣ о празднованіи отврытія типографіи Воейкова<sup>3</sup>).

Какниъ же образомъ могло случиться, что Сахаровъ, рѣшавшій вопросъ народности столь первобытнымъ образомъ, просто противополагая русскихъ и---нехристей, могъ, однако, пріобрѣсти такое значеніе, сдѣлаться хотя на время авторитетомъ?

Это объясняется положеніемъ дёла. Когда стали появляться труды Сахарова, изученіе предмета едва возникало. Въ нашемъ учено-литературномъ мірё были и тогда люди, хорошо вооруженные историческимъ и философскимъ знаніемъ, но ихъ знаніе направлялось на другіе насущные вопросы литературы и очень мало обращалось на вопросы этнографія. О самой народности начинались теоретическіе толки, но рёдко или никогда чисто-этнографическіе. Большой заслугой Сахарова было именно то, что онъ указалъ множество новаго матеріала, который требовалъ изученія прежде, чёмъ могли быть дёлаемы выводы о русской народности. Точка зрънія была первобытная, очень странная, грубая, натянуто-сантиментальная; читатели и критика мало замёчали ен нескладицу—новость матеріала отводила собственныя разсужденія Сахарова на задній планъ или извиняла его увлеченія. Предметь былъ мало извёстенъ; едва ли кто-нибудь въ тридцатыхъ годахъ былъ въ состояніи *провюрить* 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Палеологи, стр. 5. Кн. Голицииз былъ, конечно, человъкъ барскаго н франпувскаго образованія; но по замъчанію г. Барсукова, это "нисколько не помъшало ему остаться истинно-русскимъ умомъ и душою". Онъ былъ очень благочестивъ и одно время былъ поклонникомъ архамандрита Фотія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) P. Apxms. crp. 984, 936.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Р. Архинъ, стр. 941 и слёд. Ср. Панаева, Воспоминанія, стр. 103-106.

Сахарова другими данными, столь же обильными и разнообразными. Ему върили на слово.

Въ самомъ дёлё, сличая содержание трудовъ Сахарова съ наличностью тогдашней литературы въ этой области, найдемъ, что многое изъ его матеріала было чистою новостью. Изданіе пѣсенъ, сказокъ, описаніе обычаевъ, преданій, заговоровъ, загадокъ, игръ, гаданій, чарод виства; народный дневникъ; изданіе старинныхъ словарей и азбуковниковъ, старыхъ путешествій, записокъ и т. д., все это или вообще въ первый разъ переходило въ печать изъ устъ народа, изъ рукописей и старыхъ ръдкихъ изданій, или впервые было собрано въ одно цёлое и сдёлано доступнымъ для читателянеспеціалиста, вспомянуто и пущено въ научно-литературный обороть. Появление этого матеріала одно было цёлымъ событиемъ, давая новыя свёдёнія объ искомой "народности", расширая горизонтъ наблюденій, возбуждая (если не у самого издателя, то у другихъ) новые вопросы и новыя точки зрѣнія. Собственныя идеи Сахарова пропускались, дёло было не въ нихъ; а вскорё послё, когда возникли научные пріемы изслёдованія, эти идеи были уже такъ странны, что ихъ не стоило опровергать. Сахаровъ вызвалъ строгую вритику уже не съ этой стороны, а-тамъ, гдѣ шла рѣчь о подлинности самого народно-поэтическаго текста, и въ вопросахъ научной археологіи.

Остановимся на нѣкоторыхъ подробностяхъ его работы и самаго матеріала.

Въ предисловіи къ "Сказаніямъ" онъ обращается къ "добрымъ русскимъ людямъ" и однимъ изъ побужденій его изучать свою народность было — что скажетъ о нашей народности "чужеземецъ", эта idée fixe Caxaposa. Въ выраженіяхъ его привязанности къ старому обычаю, къ жизни народной есть теплое чувство, проблески мысли о нравственно-общественномъ значеніи народной иден; но все это сказано съ той же неловкостью мысли и выраженія, какая поражаетъ въ позднёйшихъ "Запискахъ" <sup>1</sup>). Онъ бываетъ исенъ только тогда, когда говорить не мудрствуя лукаво и, не пускаясь въ ученость, излагаетъ факты; но какъ только онъ берется за общія соображенія,

"Какал-то непостижника сила сберегла для насъ памятники угаснувшей сковесности: Пёснь о полку Игоревонъ и Сказаніе о Куликовской битий". — Отчего непостижимая?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Наприм'връ: "Было время, когда всёмъ этимъ (народной стариной) дорожили, когда все это любили, когда все это берегли, какъ сокровнще. Образованные евролейци восхищались нашими пъснями, но можно ли ихъ восторть сравнить съ нашимъ восторгомъ? Они въ нашей народной поззіи слышали только отголоски, вылетавшіе изъ восторженной души (?): но ови не могли постигать нашихъ былина, создаваемыхъ вдохновеніемъ в восторгомъ (?) въ полномъ наслажденіи семейной жизни".--Непонятно.

они оказываются смутными и излагаются путанымъ языкомъ, съ тёмъ напускнымъ народно-чувствительнымъ тономъ, съ которымъ мы еще встрётимся.

Какъ мы замъчали. Сахаровъ былъ очень высокаго мнения о своихъ трудахъ: онъ высказывалъ свои критические приговоры съ большниъ пренебрежениемъ въ незнанию своихъ предшественниковъ -издателей песень, толкователей мисологіи и т. п. Но, отдавая справедливость его собирательскому труду, нельзя не видёть, что его собственный критическій багажь быль очень скромный. Ему доступны пріемы только первоначальной критики; онъ зам'вчаль несостоятельность прежнихъ, наукъ совсъмъ и не принадлежавшихъ, книжекъ о старинѣ; знаетъ, что объяснение старины должно основываться на источникахъ, и не допускаетъ произвольныхъ фантазій; при изданіи піссенъ, сказокъ, преданій, при описаніи обычаевъ. онъ знають, что онъ должны записываться съ полною точностью; но дъйствительной критики у него нётъ и слёда, — напр. въ "изслёдованін" славянской мноологін или въ изданіи пъсень онъ думаетъ, что вопросъ состоитъ только въ пересмотре того, что было сделано его предшественниками.

"Сказанія русскаго народа" 1) начинается статьей: "Славяно-русская мнеологія". Довольно небольшого примёра, чтобы указать свойство пріемовъ Сахарова. "Исторія славяно-русскихъ миеографій. начинаеть онъ, – представляеть одно изъ ръдкихъ (чъмъ?) явленій въ русской литературѣ, --- явленіе, исполненное разнообразныхъ выиысловъ, невѣроятныхъ догадовъ, ничтожныхъ предпріятій". Съ Нестора до своего времени Сахаровъ насчиталъ больше десяти "миеографовъ", но настоящей инеологія еще нёть. Причины несостоятельности прежнихъ трудовъ Сахаровъ выставляетъ слъдующія: "1) усвоение славяно-русской мисологи всёхъ другихъ боговъ славянскихъ поколѣній. 2) Открытіе происхожденія славянскихъ боговъ въ инеологіяхъ другихъ народовъ. 3) Филологическія розысканія. 4) Безусловное вёрованіе въ источники. 5) Произвольныя дополненія". Справедливо безъ сомявнія, что произвольное смвшеніе фактовъ и особливо выдумки были грубымъ нарушеніемъ требованій исторической критики; положимъ, Сахаровъ могъ возставать и противъ "филологическихъ розысканій" (какъ ихъ разумёли въ то время), т.-е. противъ такого же произвольнаго толкованія именъ; но осуждая "бевусловное вёрованіе въ источники", онъ самъ представлялъ дёло очень смутно. "Источники" и должны быть основой для историческаго вывода; но не все, что только говорилось объ историческомъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Приводимъ вообще 3-е изданіе.

фактъ, составляетъ "источникъ",-а по Сахарову "источникъ" для аревной мноологіи соть и Несторъ, и Инновентій Гизель однавково, только первому онъ вѣритъ, а второму нѣтъ. Собственная мысль Сахарова состоить въ томъ, что "естественное и върное основание славяно-русской мноологіи есть Несторъ; кромѣ сего мы не находимъ ничего, и едва ли что можемъ найти" <sup>1</sup>). Затёмъ все "изслёдованіе" состоить лишь въ переборъ показаній и мизній Гизеля, Попова, Чулкова, Глинки, Кайсарова и т. д. Сахаровъ укоризненно обличаеть ихъ неосновательность, на что, собственно говоря, и не стоило употреблять столько хлопоть. Обличаемые писатели или писали въ такое время, когда не было и мысли о научныхъ требованіяхъ, или даже сами отблонали отъ себя всякія ученыя притязанія, прямо заявляя, что занимаются стариной для "увеселенія" своего, и читателей <sup>2</sup>): въ нашей исторической литературѣ это было уже давно понято. Съ другой стороны, тотъ же Михайло Поповъ лучше Сахарова поняль, что мисслонию народа можно узнать не только изъ прямыхъ свидётельствъ старины, но изъ живущихъ донынѣ народныхъ сказаній и обычаевъ <sup>в</sup>); Сахаровъ напротивъ не находиль здёсь мноологін, и ждаль оть русской мноологін только исторіи о "богахъ", какія, напр., разсказывались въ учебныхъ книжкахъ о греческихъ богахъ. Затёмъ, пересмотрёвши русскіе "источники" мисологіи (т.-е. Нестора, Гизеля, Попова, Кайсарова и пр.), Сахаровъ приходитъ въ источникамъ иностраннымъ въ слёдующихъ выраженіяхъ: "Источникъ иностранныхъ свёдёній (?) представляеть самое обширное поле для изслёдованій и вмёстё самое опасное. До сихъ поръ еще ни одинъ изъ нашихъ мисографовъ не принимался критически обозръть всё свёдёнія, находящіяся въ сочиненіяхъ

<sup>3</sup>) Въ предисловія къ "Краткому описанію" онъ заявляеть: "Матерію, составляющую сію книжку, выбираль я изъ разныхъ книгь, содержащихъ Россійскую Исторію, какія нифлъ или какія могъ сыскать для прочтенія, также изъ простонародныхъ сказокъ, тиссию, игръ и оставшихся ифкоторыхъ обыхновений".

294

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сказанія, т. І. кн. І. стр. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Напр. Мяханлъ Поповъ въ "Краткомъ описанія славянскаго баснословія", 1768, самъ говоритъ о своей книжкё: "сіе сочиненіе сдёлано больше для увеселенія читателей, нежели для важныхъ историческихъ справокъ, и больше для стихотворцевъ, нежели для важныхъ историческихъ справокъ, и больше для стихотворцевъ, нежели для важныхъ историческихъ справокъ, и больше для стихотворцевъ, нежели для всториковъ". Тлинка, авторъ "Древней религіи славянъ", 1804, простодушно признается: "Описывая произведенія фантавіи или мечтательности (такъ онъ считалъ древною мнеологію), я думаю, что не погрёщу, если при встрёчающихся пустотахъ и недостаткахъ въ ея произведеніяхъ буду дополнять собственною подъ древною стать фанталісю".—Что же и спрашивать съ такихъ авторовъ? Серьевное "изслёдованіе" могло бы просто оставить ихъ въ сторонѣ, — какъ настоящіе изслёдователи и оставляли. Напр., относительно Миханла Понова, Карамяннъ сдѣлалъ это еще въ 1801, за тридцать лѣтъ до Сахарова. (См. Пантеонъ Росс. авторовъ, въ Сочинен., изд. 4, VII, 293).

чужеземцевь о славяно-русскихь боюаха". Онъ берется указать нѣкоторые, и насчитываеть 34 писателей — нѣмецкихь, французскихъ, польскихъ, южно-славянскихъ, ставя ихъ въ самомъ капризномъ безпорядкѣ: за средневѣковыми лѣтописцами, какъ Саксонъ Грамматикъ, Гельмольдъ, Дитмаръ, и за Стурлезономъ онъ ставитъ писателей XVII—XVIII вѣка (не указывая большею частію, когда и гдѣ явились ихъ труды); затѣмъ, посмъ Леклерка и графа Потоцкаго (XVIII и XIX вѣкъ) идетъ Кромеръ (XVI вѣкъ), Длугошъ (XV вѣкъ), потомъ опять Тунманъ, Гебгарди (XVII вѣкъ), Герберштейнъ (XVI вѣкъ), Рамчъ (XVIII вѣкъ), Мавро-Урбинъ (XVI—XVII вѣкъ), потомъ Нарушевичъ (XIX вѣкъ), потомъ Павелъ Іовій (XVI вѣкъ) и т. д. Авторъ видимо зналъ этихъ писателей только изъ чужихъ цитатъ и изъ того, что изъ нихъ являлось по-русски; и самъ онъ ихъ "критически" также не разсмотрѣлъ.

Слёдующая статья о "Пёсняхъ русскаго народа" даеть сначала списовъ изданій, потомъ "мивнія русскихъ литераторовь о народной поэзін". Далье, въ статьь: "Слово о полку Игоревь", опять перечислены изданія, переводы и мибнія критиковъ; о чужихъ трудахъ Сахаровъ здёсь, какъ и въ предыдущей статьё, говорить обыкновенно въ высокомърномъ тонъ, не всегда оправдываемомъ цённостью самихъ замёчаній, но своего "изслёдованія" никакого не даеть. Статья: "Руссвіе народные праздники" опять состоить изъ перебора того, что было писано о предметъ другими, и снабжена общими соображеніями очень темнаго свойства. "Исторія русской литературы, -- говорить Сахаровъ, -- доселѣ еще не имѣетъ полнаго собранія русскихъ народныхъ праздниковъ" (это собственно и не есть дёло "исторіи литературы"). "По вакому-то странному (?) стеченію обстоятельствъ наши историки не касаются сего предмета въ исторіи руссваго народа. Для нихъ какъ будто они не существуютъ". Последнее опять неверно, нотому что напротивъ наши писатели еще съ прошлаго въка начали говорить о народныхъ обычаяхъ и въ томъ числѣ праздникахъ; о нихъ говорилъ и Карамзинъ; а затвиъ большая доля статьи заната пересмотромъ сочиненія Снегирева именно объ этомъ предметѣ, - который такимъ образомъ "существовалъ" для историковъ. Упомянувъ о томъ, какъ праздники древніе были забыты образованнымъ обществомъ и сохранены народоиъ, Сахаровъ продолжаетъ: "До сихъ поръ еще видимъ невѣроятныя смешенія (?) съ описаніях русской семейной и общественной жизни. Несчастная наша мисслогія болёс всего страдаеть оть этихъ незнаній. Въ нее входить и демонологія, никогда не принадлежавшая не только мноологія, но и самой русской жизни (?). Объ ней только русские говорять (?); она никогда не осуществлялась у славяно-руссовъ, какъ мноологія (?). Къ мноологіи причисляють и народные праздники, совершенно безъ всякаго основанія" и т. д. Далёе увидимъ, какъ могло случиться, что къ мноологія народа не принадлежали его "демонологія" и преданія.

Вторая внига "Сказаній" приносить новыя неожиданности. Она начинается статьей: "Преданія и сказанія о русскомъ чернокнижін". Крайная путаница мыслей сказывается съ первыхъ стровъ разсужденія Сахарова: "Тайныя сказанія русскаго народа всегда существовали въ одной семейной жизни (?) и никогда не были мийніемъ общественнымъ, мивніемъ всвхъ сословій (?) народа". Конечно, совсёмъ наоборотъ: въ старыя времена въра въ колдовство и кудесничество была именно всеобщимъ убъжденіемъ, какъ часть языческаго міровоззрівнія. Сообщивъ далёе нісколько свіздіній о современной въръ народа въ волдовство, указавъ нъсколько лътописныхъ и другихъ свидётельствъ о колдовстве въ древней Руси, Сахаровъ приступаетъ въ "источникамъ русскияъ преданій". По причинамъ, которыя дальше увидимъ, Сахаровъ увъряетъ, что "тайныя сказанія" не были созданіемъ русскаго народа, а напротивъ принесены изъ чужихъ источниковъ. Чтобы дать понятіе о его способѣ разсужденія, надо прочесть небольшой отрывовъ:

"...Мы невольно спрашиваемъ самихъ себя: неужели это (т.-е. повърья русскаго народа о којдовствъ и чернокнижіи) есть норожденіе думъ русскаго народа? Неужели все это создавалось въ русской землъ? Будемъ откровенны къ сампмъ себъ (?), будемъ сознательны предъ современнымъ просвъщеніемъ для разръшенія столь важнаго вопроса: Русскій народъ никогда не создавалъ думъ для тайныхъ сказаній (!); онъ только перенесъ ихъ изъ всеобщаго мірового чернокнижія (?) въ свою семейную жизнь. Никогда на русской землъ не создавались тайныя сказапія (!); онъ, какъ часть вселенной (!), вмъщала въ себъ только людей, усвоявшихъ себъ міровыя мышленія. Въ этой идеъ убъждаетъ насъ внимательное изслъдованіе всеобщаго мірового чернокнижія (!\. Для достовърности сего предположенія, мы присовокупляемъ историческіе факты, объяснающіе перехожденіе тайныхъ міровыхъ сказаній въ русское чернокнижіе. Здъсь открывается очевидное сходство.

"Всеобщее міровое чернокнижіе принадлежить первымь вёкамь мірозданія, людямь древней жизни. Основныя нден для творенія тайныхь сказаній выговорнль впервые древній мірь, а его нден усвоились всему человѣчеству. Древній мірь сосредоточивался весь на Востокѣ. Тамь народы, создавая иден для миеъ, думы для тайныхь сказаній (1), разсказы о быломь для повѣрій, олицетворяли ихь видѣніями (1). Въ этихь видѣніяхь существоваль быть религіозный, политическій, гражданскій (1). Семейная жизнь народовъ осуществлялась этими бытами... Предъ нами остались ихъ миеы, ихъ повѣрья, ихъ сказанія. Міръ новый своего нячего не создаль (?); онъ... пересовдаль предметы, существовавшіе не въ духѣ его жизни, отверть понятія, противныя его мышленію; но приняль основныя мысли, восхищавшія его воображеніе, льстившія его слабости.

### CAXAPOBS. "CRASAHIS".

"Мнем, перешедшіе въ новый міръ, образовали Демонологію, столько разнообразную, столько разновидную, сколько разноплеменны были народы, сколько разновидны ихъ олицетворенія (?). Ни диями, ни годами, но въками усвоивались мием древней жизни грядущимъ поколъніямъ. Каждый народъ принималь изъ нихъ только то, что могло жить въ его върованіяхъ; каждый народъ въ свою очередь прибавлялъ къ нимъ, чего недоставало для его върованя. Изъ этихъ-то усвоеній и дополненій составились миссологія и симеомика" и т. д. <sup>1</sup>).

Редко встречается такая путаница словъ и понятій. Соотвётственно этому и объясняются источники русскаго черновнижія. "Тайныя сказанія древняго міра, -продолжаеть Сахаровъ, -осуществлялись людьми, ознаменованными (?) безчисленными названіями". И затвиъ пересчитываются разные представители древняго чернокнижіягреко-римскаго: астрологи, авгуры, "прогностики", мистагоги, гарусиеки, сортилеги, писониссы и т. д.; исчисляются древнія прорицалища и оракулы; различные способы гаданія: кабалистика, ангропомантія, аеромантія, гидромантія, капномантія, катоптромантія, леканомантія, некромантія, онихомантія и т. д.-по какому-нибудь старинному справочному словарю. По теоріи Сахарова выходило, что эти черновнижники и гадатели имѣли своихъ учениковъ въ древней Руси. Напримёръ: "Астрологи, облекаемые названіями халдеевъ, математиковъ, волхвовъ, почитаются старѣйшинами въ образованіи чернокнижія... Незадолго было повёріе, что Зороастръ персидскій первый начерталь чернокнижіе (!); но теперь оно (т.-е. "повѣріе"), съ откры тіемъ санскритскихъ письменъ, уничтожается (!). Въ землю русскую перешли астрологи при началё ся общественнаго быта (!) и расплодили свои понятія въ семейной жизни такъ глубоко, что и теперь въ селеніяхъ существуютъ темные намеки о вліяніи планеть на судьбу человёка... замётных здёсь, что и русская народная символика есть порождение астрологовъ" (!). Далье оказывается, что и "авгурологія (гаданіе по птицамъ) перепла въ русскую землю со многими видоизмѣненіями"; и "ученіе прогностиковъ внѣдрилось въ русскую семейную жизнь издревле"; и "виденія, и призраки русскаго селянина (?) носять на себъ отпечатовъ ученія мистагоговъ"; "ученіе гаруспековъ мало извёстно русскимъ чародѣямъ", но "русское вудесничество и чародъйство составилось изъ преданій осссалійскихъ волшебницъ (писониссъ); наши сельскія колдуны представляють изъ себя живой сколокъ съ этихъ волшебницъ" и т. д. <sup>2</sup>). Вопросъ о томъ, имѣли ли на "русскую семейную жизнь" вліяніе дельфійскій

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) CRASSAHIA, TON'S I, KH. 2, CTP. 7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ другихъ мъстахъ онъ указиваетъ еще, что къ русскимъ приносния вудесвичество финны, татары. литовцы, модаване, цыгане.

и додонскій оракулы и "прорицалище Анмона", Сахаровъ оставляеть открытымъ: "трудно рёшить".

Но Сахаровъ усиленно заботится о томъ, чтобы доказать, что народное черновнижие не было придумано самимъ русскимъ народомъ. Нѣсколько разъ онъ повторнетъ, что "русскій народъ никогда не создаваль думь для тайныхь сказаній"; "мы смело можемь сказать, что на нашей родной земль ни одинь руссвій человжь не быль изобрётателемъ тайныхъ сказаній"; относительно "чаръ для калёкъ" Сахаровъ утверждаетъ, что "русскій поселянинъ не былъ ихъ изобрѣтателемъ"<sup>1</sup>) и пр. Онъ такъ огорчается нѣкоторыми суевѣріями народа, что, хотя в быль ревностный этнографь, желаеть истребленія, а не изученія народно-письменныхъ памятниковъ этого рода,--конечно важныхъ для настоящаго этнографа 2). Въ другомъ ивств, онъ береть подъ защиту и нашихъ отдаленныхъ предковъ и негодуеть противъ новъйшихъ мисологовъ, которые, между прочниъ, "подъ видомъ ученыхъ изслёдованій, прибёгають къ небывалымъ отврытіямъ и наводять на нашихъ предковъ позорную тень мною. божія" 3).

Итакъ, ясно, почему надо было отвергать и многобожіе предковъ, и чернокнижіе потомковъ: это была позорная тѣнь, которой Сахаровъ никакъ не могъ допустить на народѣ, столь патріархально-благонравномъ и православно-благочестивомъ. Для объясненія этого, у Сахарова имѣется особан теорія "общественнаго образованія русскаго народа", т.-е., развитія русской народности. Хотя чернокнижіе и зашло къ намъ, оно не нарушило чистоты нашей народности на слѣдующемъ основаніи:

"Общественное образование русскаго народа, совершаясь независимо отъ другихъ народовъ, по своимъ собственнымъ завонамъ, выражалось въ умственной жизни двумя отдъльными знаменованиями (?): понятиями общественными и семейными.

"Русскія общественныя понятія всегда (?) существовали на красугольномъ основанія христіанскаго православія. Ісрархи, какъ пастыри церкви и учители народа, князья и цари, какъ священные властелины и блюстители народнаго благоденствія, были представителями общественныхъ понятій. Находясь въ

<sup>в</sup>) Сказ., т. II, кн. 7, стр. 91.

<sup>1)</sup> CRASAHIS, T. I, KH. 2, CTP. 8, 14, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Говора о плакунъ-травѣ, Сахаровъ пишетъ: "Съ горестью (!) упоминаемъ о суевѣріяхъ нашихъ поселянъ надъ этою травою... Чародѣйскій травникъ, занесенный въ русскую землю изъ Бѣлоруссіи и Польши, говоритъ о многихъ обрядахъ надъ травою плакуномъ... Этотъ новый источникъ сельскаго заблужденія, вѣроятно, зашелъ въ наше отечество во время самозванцевъ... Кто бы не пожелалъ, чтоби эти травники были уничтожены, или по крайней мърѣ чтоби простолюдины увѣрились въ ихъ ничтожности?"-Сказ., тамъ же, стр. 44.

рукахъ столь важныхъ лидъ, они всегда были дѣли и невредним, какъ была цѣла и невредниа русская жизнь. Отъ этого самаго въ нашемъ отечествё никогда не было переворотовъ въ общественныхъ понятіяхъ, внесенныхъ сосѣдними народамв. Все совершалось постепевно, въ теченіе многихъ вѣковъ людьми, являвшимися ивъ ереды своихъ соотечественниковъ... Во всѣхъ переворотахъ сосѣднихъ странъ онъ (русскій славанинъ) не былъ участвикомъ. Въ этомъ-то самомъ замѣчалась ненарушимость русскаго общественнаго понатія.

"Русскія семейныя понятія существовали на своихъ отдѣльныхъ основаніяхъ (?), и порождавшіяся въ семействахъ (?) никогда не сливались съ общественными понятіями (?). Въ нихъ не было единства; они были столько различны, сколько тогда были различны границы русской земли (?). На этихъ заповѣданныхъ (?) чертахъ все измѣналось отъ стеченія чужеземныхъ мнѣній. Облекаясь русскимъ словомъ въ гостепріимныхъ семействахъ (?), эти мнѣнія переносились отъ одного селенія въ другому (?). Пришельцы и люди бывалые были передавателями чужихъ мнѣній".— Эти пришельцы и бывалые люди "иккогда не выходили изъ круга семейнаго, никогда не были участниками въ обновленіяхъ общественной жизни" <sup>4</sup>).

Съ этой точки зрёнія Сахаровъ и убёдился, что чернокнижіе, а съ нимъ и другія позорныя заблужденія не были русскимъ дёломъ, а заносились къ намъ только чужеземцами. Всё эти оправданія русской старины довольно забавны, потому что можно было бы разрёшить ей заблуждаться и собственными фантазіями,—но у Сахарова видимо въ подкладкё было желаніе и въ отдаленнёйшей старинё охранить за русскимъ народомъ тё основныя начала русской жизни, которыя были указаны тогда программой оффиціальной народности. Сахаровъ и раздёлилъ общественныя и семейныя начала русской жизни, другими словами оффиціально народныя и простонародныя, и первыя всячески восхвалялъ, не останавливаясь передъ историческими безсмыслицами.

Но вслёдъ за этими безсмыслицами, подъ рубрикой "сказаній о кудесничестві" сообщается очень любопытная и цённая коллекція заговоровъ (числомъ 64), собранныхъ самимъ Сахаровымъ и полученныхъ отъ другихъ лицъ. Далёе подъ заглавіемъ "сказаній о чародійстві" (которое можно было бы соединнть съ "кудесничествомъ") сообщаются различные пріемы колдовства: чары на вітеръ, на слёдъ, для калёкъ, на лошадь, на подтекъ и т. п.; описываются чародійвыя травы: прикрыть, сонъ-трава, кочедыжникъ или папоротникъ, разрывъ-трава и т. п. Но и здісь Сахаровъ не могъ обойтись безъ "востока древней жизни, изобрётателя чарованій", и въ русское чародійство помістилъ "абракадабру", "Sator, arepo" и пр., наконецъ, невіроятныя "пісни відьмъ на Лысой горі", "чародійскую пісню Солнцевыхъ дівъ" и т. п. Далёе, "сказанія о внахарстві", гді со-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) CEASAHIS, I, EH. 2, CTP. 14-15.

общаются разныя бытовыя суевърія, пріемы знахарскаго леченья; "сказанія о ворожбь", гаданьяхъ и истолкованіяхъ; "сказанія о народныхъ играхъ"; "загадки и притчи"; "народныя присловья", гдъ собраны шутливыя и насмъшливыя прозвища, которыя слывутъ за жителями разныхъ мъстностей. Всъ эти рубрики представляютъ много аюбопытнаго матеріала, но не безъ странностей въ ученыхъ объясненіяхъ автора.

Книга третья посвящена изданію песенъ. Собраніе было очень разнообразно; по рубрикамъ Сахарова, здёсь были пёсни святочныя, похоронныя, плясовыя, свадебныя, семейныя, разгульныя, удалыя, солдатскія, казацкія, обрядныя, колыбельныя. Въ чемъ состоялъ здёсь трудъ Сахарова, какъ собирателя и редактора? Въ статъв о ивсняхъ (вн. 1-я), кавъ мы видёли, онъ очень строго относится почти ко всёмъ своимъ предшественникамъ, которыхъ винилъ обыкновенно въ искажении подлиннаго народнаго текста. Онъ не исключилъ изъ своихъ осужденій и Чулкова; хотя самъ опъ признаетъ предпріятіе Чулкова "самымъ замѣчательнымъ", но все-таки причисляетъ его къ издателямъ, особенно виновныйъ въ искажения песенъ (какъ Поповъ, Макаровъ, Гурьяновъ); онъ дивится "снисходительности читателей" и жальеть объ "отважности издателей" 1). По поводу пысенной музыки, Прача и Кашина, Сахаровъ осуждаеть ихъ итальянскую манеру музыкальнаго переложения и (не знаемъ, по собственному ли пониманию предмета) дёлаеть одно серьезпое замёчание,до сихъ поръ мало приложенное, -- о необходимости отмъчать различія народнаго пёснопёнія по областямъ <sup>2</sup>).

Отношеніе Сахарова къ предшественникащъ своимъ было вообще несправедливо, — а относительно Чулкова особенно неблаговидно. Упрекая его за исправленіе "стиховъ и риомъ", Сахаровъ не хотѣлъ понать, что въ этомъ случаё рѣчь идетъ не о народныхъ, а о сочиненныхъ пёсняхъ, потому что сборникъ Чулкова, по самому намѣренію издателя, заключалъ тѣ и другія. Сахаровъ забылъ дальше сказать, что именно сборникъ Чулкова ввелъ въ литературу пѣлый рядъ прекраснѣйшихъ пѣсенъ, какія есть въ нашей народной лирикѣ, а наконецъ Сахаровъ скрылъ отъ своихъ читателей, что много подобныхъ пѣсенъ онъ самъ взялъ именно отъ этого Чулкова!

Въ замѣткѣ, предшествующей тексту пѣсенъ (въ 3-й книгѣ "Сказаній"), Сахаровъ говоритъ слѣдующее: "Всю помѣщенныя здѣсь пѣсни, однѣ собраны были мною въ губерніяхъ: тульской, калужской, рязанской, московской, орловской и тверской, а другія доставлены:

300

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сказанія, І, кн. І, стр. 26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 38-39.

ношехонскія А. И. Кастеринымъ, санктпетербургскія и ярославскія И. Т. Яковлевымъ, тихвинскія Парихинымъ, уральскія В. И. Далемъ". При самыхъ пёсняхъ онъ не дѣлаетъ, однако, указаній, откуда идетъ та или другая пёсня, забывая, что указаніе области было бы столько же важно для текста пёсни, какъ и для ен напёва; нёкоторыя указанія сдёланы только при варіантахъ. Оставивъ пёсни безъ указанія ихъ источника, Сахаровъ не далъ читателю возможности судить и о томъ, какая доля сборника была собрана его собственнымъ трудомъ, и какая получена готовою, т. е. въ такихъ же чужихъ спискахъ, какими пользовался Чулковъ <sup>1</sup>). Предноложивъ, что это упущеніе произошло по недосмотру,— не пришло въ голову, нельзя, однако, найти удовлетворительнаго объясненія тому, отчего Сахаровъ умолчалъ о своихъ заимствованіяхъ у Чулкова, которыя очевидны <sup>2</sup>). Читателю предоставлено было воображать, что эти пёсни

•) Этотъ упрекъ тоже быль сдёланъ Сахаровынъ.. "слёдовательно, Чулковъ самъ не сбираль пёспи, не подслушиваль ихъ въ селеніяль, а печаталъ прямо съ готоваго. Въ этонъ еще исльзя обвинять его, — добавляетъ Сахаровъ: — онъ, можетъ быть, ниёлъ свою цёль". Цёль Чулкова не можетъ возбуждать неудоумёній; она висказава въ заглавін его сборника.

<sup>2</sup>) Возьмемъ, напр., одну 2-ую часть сборника Чулкова, во "второмъ тиснения" (въ Москвъ, у Хр. Клаудія, 1788). Сличая съ ней третью книгу "Сказаній" Сахарова, находимъ такія совпаденія:

— Сахарова, I, 3, стр. 202 (пѣсен семейныя): "Какъ бы знала, какъ бы вѣдала"—равно пѣсни у Чулкова, № 163.

— Ib.: "Ужъ какъ полно, красна двенца, тужити"-Чулк., № 192.

- Ib. 204: "Ахъ, палъ туманъ на сине море"-Чулк., № 138.

- Ib.: "Какъ у ключика у гремучева"-Чулк., № 144.

— Стр. 205: "Ахъ, конь ли мой, конь, лошадь добрая"— Чулк., № 149.

— Ib.: "Какъ у доброва молодца зеленъ садикъ"—Чулк., № 177.

— Іb.: "Не былннушка въ чистомъ полѣ зашаталася"—Чулк., № 148 и т. д. Изъ пѣсенъ разнульныхъ. Сахаровъ, 218: "Чарочки по столику похаживаютъ"— Чулк., № 195.

- Стр. 219: "Еще разъ люди въ людяхъ-то живутъ"-Чулк., № 160.

- Стр. 220: "Въ Архангельскомъ, во градъ"- Чулк., № 179.

— 1b. 221: "Заваруй, варуй, варуйко"—Чулк., № 197.

- Ib.: "Веселые по улицамъ похаживаютъ"-Чулк., № 198.

Изъ удалыхъ. Стр. 224: "Изъ Кремля, Кремля, крешка города"–Чулк. № 129. – Стр. 225: "Ахъ, подъ лёсомъ, лёсомъ, водъ зеленой дубравой"–Чулк., № 139.

— Ib.: "Голова ль ты моя, головушка"—Чулк., № 180.

Изъ солдатскихъ. Стр. 285: "Какъ во славномъ было городъ Колыванъ" — Чулк., № 197.

- Ib.: "Ахъ, вы бъдныя головушки солдатскія"-Чулк., № 141, и пр.

Такимъ же образомъ, заниствовались, безъ указанія источника, пёсни изъ сборника Прача. Напр.:

- Cax., стр. 202: "Ти дуброва моя, дубровушка"-Прачъ (по 1-му изд.) № 23.

- Стр. 205: "Не спала-то я, младешенька, не дремала"-Прачъ, № 82.

вовсе не печатались "съ готоваго", а были издателемъ "подслушаны въ селеніяхъ".

Въ этомъ заимствованія не было бы никакой бѣды; напротивъ, полезно было извлечь изъ старыхъ сборниковъ пѣсни, вообще прекрасныя и характерныя, но выписываніе изъ Чулковъ былъ охаянъ сахаровымъ и когда Сахаровъ выставлялъ себя такимъ блюстителемъ народности, извлекаемой изъ самаго ея источника. Дальше ми встрѣтимся еще съ худшими пріемами нашего этнографа; но большинство своихъ современниковъ онъ успѣлъ оставить относительно этихъ пріемовъ въ заблужденіи. Любопытно, въ самомъ дѣлѣ, что въ то время никому не пришло въ голову сравнить книгу Сахарова съ прежними сборниками; всѣ такъ и были убѣждены, что пѣсни "подслушаны въ селеніяхъ".

Пользуясь чужимъ матеріаломъ, блюститель подлинности не оставлялъ его нетронутымъ, напротивъ, дёлалъ иногда собственныя подправки, для которыхъ не было никакого достаточнаго основанія: въ самомъ дёлё, какъ онъ могъ, въ тридцатыхъ годахъ нашего вёка, исправлять (умалчивая о томъ) текстъ пёсни, изданный въ семидесятыхъ годахъ прошлаго столётія и очевидно только отсюда ему извёстный? Сличивъ эти тексты Сахарова съ ихъ первообразами, можно видёть, что Сахаровъ, мёняя слегка пёсенныя слова, старался прибавить пёснё или внёшнюю гладкость, или сладковатость (посредствомъ уменьшительныхъ), или наконецъ мнимый, болёе старинный колоритъ, —иной разъ поправлялъ предполагаемую неправильность <sup>1</sup>).

- Стр. 209: "Ахъ, ты поле мое, поле чистое"-Прачъ, № 20.
- Стр. 236: "Какъ поннже было города Саратова"-Прачъ, № 4, и т. д.
- <sup>1</sup>) Напр., въ пѣснѣ: "У дороднаго, добра молодца", въ надавів Праза читаемъ: ...Что просваталъ меня сударь батюшка...
  - Не за латушку да инлова;

А что отдаль меня балюшка

- Во семью во несогласную,
- Во хорожину непокрытую.

Сахаровъ печатаеть въ своемъ изданін:

Что просваталь меня батонка...

Не за ладушку за мелаго,

- А отдаль меня батюшка
- Не въ согласную семью,
- Не въ нокрытую избу.

"Хоромина" казалась, вёроятно, недостаточно народной, а "ладушка", вёроятно, должна была напохнить "Слово о полку Игорев".

<sup>-</sup> Стр. 206: "У дороднаго добра молодца"--Прачъ, Ж 8.

Но съ сороковыхъ годовъ, когда "Пѣсни" Сахарова вновь явнлись въ "Сказаніяхъ", этнографическія изученія становились уже на гораздо болѣе твердую почву научной критики и художественнаго вкуса. Новое поколѣніе ученыхъ и любителей, лучше подготовленное, уже мало удовлетворялось Сахаровымъ. Начали появляться новые сборники, гораздо лучше исполненные; новыя изслѣдованія съ бо́льшимъ критическимъ знаніемъ <sup>1</sup>); въ литературѣ, по стопамъ Пушкина и Гоголя, возникали художественныя картины народнаго быта въ произведеніяхъ Тургенева, Островскаго, Писемскаго и т. д. Рядомъ со всѣмъ этимъ дурные тексты Сахарова, его нескладныя и притязательныя разсужденія возбуждали досадливое недовольство, и кредитъ его сталъ падать и падать.

Образчикомъ этого новаго отношенія къ Сахарову можеть послужить любопытная статья Аполлона. Григорьева, въ 1854 г.<sup>2</sup>). Нѣсколько выдержекъ дадутъ понятіе о томъ, сколько накопилось къ тому времени этого недовольства Сахаровымъ.

"Да повволено намъ будетъ, — говоритъ авторъ, — одинъ разъ навсенда, высказать нашъ взглядъ на трудъ г. Сахарова, взвъстный подъ громкимъ названіемъ "Пъсни русскаго народа"...

"Г. Сахаровъ началь съ того, что въ своемъ предисловіи уничтожиль всё прежніе "Сборники пёсенъ", обвинивши ихъ, отчасти и справедливо, въ искаженіяхъ, поправкахъ, однимъ словомъ, въ измёненіяхъ чисто-народнаго и въ маломъ уваженіи къ чисто-народному; но сирашивается: какъ же самъ г. Сахаровъ относится къ этому чисто-народному? Всякаго, кто звакомъ съ русскими пёснями не по печатнымъ только источникамъ, всякаго, кто зотя сколькоинбудь ихъ слышалъ въ народѣ, чье ухо хоть сколько-нибудь привыкло къ ихъ музыкально-гармоническому складу, и въ чье сердце хотя сколько-нибудь проникло ихъ содержаніе, --сборникъ г. Сахарова возмущаетъ едва ли не болѣе, чёмъ "Новѣйшій, полный и всеобщій пѣсенникъ"... (и проч., т.-е. Пѣсенникъ рыночнаго издѣлія). Г. Сахаровъ, какъ собиратель новый и притомъ съ притязакизим сообщить своему собранію значеніе научное, конечно, не далъ

Въ пёснё: "Акъ, таланъ ли мой, таланъ таковъ" (стр. 237), варіанты которой у Чулкова № 147 и Прача № 9, Сахаровъ пишеть:

Високо звѣзда восходија

Выше свётлова, млада ивсяца, ---

чего у другихъ нътъ и, въроятно, не должно быть.

Въ пѣснѣ: "Въ архангельскомъ, во градѣ" поправлено: "Ахъ, у насъ было на свозж", виѣсто: "на звозъ", какъ правильно у Чулкова. "Звозъ" или "взвозъ" подъемъ отъ рѣки по крутому берегу.

<sup>4</sup>) Упомяненъ, напр., "Русскіе народные стихн", явившіеся въ 1848 занічательнниъ образчиковъ изъ коллекція Кирйевскаго; "Собраніе пісенъ" (съ музикой) Стаховича; сборники налорусскіе; начавшіяся изслідованія Костонарова, Буслаева, Кавелина, Асемасьева, и пр.; начавшуюся діятельность Географическаго Общества.

<sup>5</sup>) Москвитянинъ, 1854, № 15, Критика, стр. 98-142: "Русскія народныя пісин", по поводу собранія Стаховича.

своему сборнику пышнаго заглавія".. (какими отличаются сборники рыночные), "не ввель такихъ категорій раздѣленія, какъ пѣсни изджоочныя, емиоворныя, критическія, — не нацечаталъ чувствительныхъ романсовъ въ родѣ "Стонетъ сизый голубочикъ" д-бокъ съ народными пѣснями, но за то: 1) ввелъ свои, не такъ смѣшныя, но за то болѣе исполненныя претензій категоріи; 2) не напечаталъ многаго множества настоящихъ народныхъ и всякому русскому человѣку знакомыхъ изъ дѣтства пѣсенъ, 3) искажалъ во имя условнаго размѣра многія пѣсни, не лучше князя Цертелева, только на новый манеръ.

"Въ самомъ дёлё, что такое значать у г. Сахарова категорін пёсенъ: семейныя, разгульныя, сатирическія? какое различіе разгульныхъ отъ плясовыхъ? почему названіе "удалыя" пёсни лучше назвавія "разбойвическихъ" пёсевъ?

"Почему въ сборникѣ народныхъ русскихъ иѣсенъ не встрѣчается множество пѣсенъ, которыя усышань, какъ только подойдень, гдѣ-нибудь въ отдаленныхъ городскихъ переулкахъ, къ поющей толпѣ, и которыя не встрѣчаются въ сборникѣ Сахарова? Или однѣ рѣдкости только собиралъ г. Сахаровъ? — но у него безпрестанно попадаются пѣсни вовсе не рѣдкія, сто разъ печатанныя, даже въ тѣхъ несчастныхъ собраніяхъ, которыя онъ уничтожаетъ бевъ всякаго милосердія.

"Г. Сахаровъ сітуеть на искаженія, которыя ивсни потерпѣни въ Чулковскомъ, Новиковскомъ, Цертелевскомъ, Кашинскомъ и другихъ сборникахъ, но у него: 1) очень часто въ записанныхъ пѣсняхъ народныхъ поцадаются стихи дѣланные и вставочные, и 2) размѣръ пѣсенъ большею частію не понятъ и весьма часто искаженъ, подведенъ подъ условное ярмо...

(Указавши пѣсколько примѣровъ порчи пѣсенъ у Сахарова 1), авторъ продолжаеть): "и такія искаженія попадаются на каждовь шагу вь сборникв г. Сахарова, такъ что его "Цёсни русскаго народа" почти столь же кало соотвётствують своему названию, какъ исторія г. Полевого своему, не смотря на то, что г. Сахаровъ весьма часто придаетъ этому последнему пыпиный титулъ историка русскаго народа. Мы душаешъ даже, что съ тъми взглядами на народность русскую, которые явились въ литератур'в тридцатыхъ годовъ, въ исторія г. Полевого, въ его историческихъ романахъ и драматическихъ представленіяхъ, съ ввглядами, которые высказываются и въ предисловіяхъ г. Сахарова въ разнымъ отдёдамъ его собранія, трудно понять душевно содержаніе русскихъ пъсенъ и усвоить себъ кръпко вхъ разнообразныя формы; литература тридцатыхъ годовъ приступила къ народности русской съ самыми странными претензіями и умѣла только смѣяться надъ предшествовавшими трудами по этой части. Стоитъ прочесть предувёдомленіе, которымъ снабдилъ г. Сахаровъ собрание святочныхъ песснъ, ---написанное какимъ-то приторно-добродушнымъ и поддельнымъ тономъ, чтобы убёднться, какъ мало издатель способенъ былъ къ принятому имъ на себя труду"<sup>2</sup>).

Когда, наконецъ, явился новый издатель народныхъ пъсенъ, которому пришлось имъть дёло съ тёмъ же матеріаломъ и близко провърить Caxaposa, странные пріемы послъдняго бросились въ глаза.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Авторъ, между прочниъ, указываетъ подправки, совсйиъ невозножния въ подлянной народной пйсић; передћаку разийра и содержавна à la Дельвитъ; передваку "à la князь Цертелевъ, или въ родѣ сборника: Веселая Эрато (!) на русской свадъбѣ".

<sup>\*) &</sup>quot;Москвитанинъ", стр. 94-108, 112-118.

Въ 1860, началось изданіе "Пёсенъ, собранныхъ П. В. Киреевскимъ" предпринятое московскимъ Обществомъ любителей россійской словесности; г. Безсоновъ, который велъ это издание, къ сборнику самого Кирбевскаго присоединиль по возможности весь старый матеріаль эпическихъ пёсень, и при этонъ внимательно пересматриваяъ старые тексты и въ томъ числе Чулкова, Новикова и проч. Оказалось, что Сахаровь, суровый обличитель искаженія пёсень, какъ мы уже видёли, самъ ни мало не стёсняясь подправлялъ ихъ въ своемъ вкусѣ. уснащивалъ ихъ любимыми словечками, подслащалъ въ мнимо-народномъ стидѣ -- вѣроятно, не ожидая, что его самого могуть провёрить. Не приводя дальнёйшихъ примёровъ, отсылаемъ читателя въ многочисленнымъ указаніямъ г. Безсонова <sup>1</sup>). Каждая изь отибленныхъ страницъ представляетъ образчики подправовъ, которыми Сахаровъ прикрашивалъ данный тексть, почти всегда невстати, неудачно, а иногда и просто нелбпо, стараясь притомъ отвести глаза читателю. Въ одномъ случаѣ онъ, по предположению г. Безсонова, дошелъ наконецъ до прямого сочинительства. О Стенькѣ Разинѣ извѣстно, что онъ, плававшій на "Соколѣ", сжегъ царскій корабль "Орель"; съ другой стороны, есть преданіе подобнаго рода, связанное съ именемъ Ильн-Муромца: изъ этихъ данныхъ составилась былина, крайне нескладная съ начала до конца, и по мибнію г. Безсонова, народу не принадлежащая <sup>2</sup>).

Въ четвертой книгѣ "Сказаній" собраны былины, затѣмъ—Слово о полку Игоревѣ, сказаніе о нашествіи Батыя, слово Даніила Заточника и сказаніе о Мамаевомъ побонщѣ. О былинахъ Сахаровъ говоритъ въ предисловной замѣткѣ, что для изданія изъ принять ег основание текстъ, помѣщенный въ рукописи, принадлежавшей тульскому купцу Бѣльскому, и только для варіантовъ (которые, однако, не приводятся) употреблены былины, собранныя В. И. Далемъ въ казанской и оренбургской губерніи по Уралу, и "сборникъ Демидова", изданный "подъ ложнымъ именемъ Кирши Данилова". При печатаніи, былины были Сахаровымъ "раздѣлены на семь отдѣльныхъ пѣсенъ такъ, какъ онѣ были помѣщены въ рукописи Бъльскаю". Новаго противъ Кирши Данилова рукопись, однако, ничего не сообщила; только отдѣльныя былины были связаны подъ общій сюжетъ. Съ этой "рукописью Бѣльскаго" мы еще встрѣтимся далѣе.

Одновременно съ первымъ томомъ "Сказаній" или вскорѣ послѣ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Пѣсни, собранныя Кирѣевскимъ. Вып. 6, Москва, 1864: стр. 187—190. Вып. 7, 1868: стр. 111—112, 137, 146—147, 206—212. Вып. 8, 1870: стр. 2, 24, 28, 58, 61, 65—75, 78—80, 84, 85, 87, 88, 90—93, 97, 132—134, 154, 155, 161, 284, 285, 302, 319; въ замѣткѣ г. Безсонова, стр. LXVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сказанія, І, кн. 3, стр. 244; Безсоновъ, вып. 7, стр. 146---147. ист. этногр.

него, вышли "Русскія народныя сказки" (1841, 1-я часть; второй не было). Въ цёломъ трудё Сахарова, "сказки" должны были составить 20-ю внигу; но это изданіе, вёроятно, особенно интересовало автора, и онъ напечаталъ его внѣ очереди. Въ общемъ планѣ (въ предисловіи перваго тома "Сказаній") объ этой 20-й книгѣ было сказано слёдующее: "Здёсь будуть напечатаны тексты вародныхъ сказовъ и указанія на умышленныя передълки нашихъ современниковъ. Въ сказкахъ важенъ для насъ языкъ самобытный, чисто-русскій. Мосвовскіе издатели печатають лубочныя изданія сказокъ' съ своевольными вставками и передѣлками. Это черное пятно для нашей народности ны должны уничтожить изъ нашей современности, если не желаемъ подвергать себя суду потожства, если мы еще дорожних своимъ просвѣщеніемъ". Что сказать объ этомъ негодованіи на "черныя пятна для нашей народности", объ этихъ напоминаніяхъ о судѣ потоиства, если окажется, что самъ Сахаровъ не только умышленно передблываль, но сочиняль цблыя сказки?

Въ предисловіи къ самой книжкѣ Сахаровъ говоритъ еще больше на тему о чистотъ народности, о порчъ свазовъ недобросовъстными изданіями и т. п. Далёе, въ "обозрѣніи русскихъ сказовъ" онъ даетъ списовъ сказовъ по сюжетамъ, потомъ библіографическую роспись внижных и лубочныхъ изданій, потомъ разборъ главныхъ изданій, мнѣнія нашихъ писателей о сказкахъ, наконецъ, разсужденіе о содержанія сказовъ и объ ихъ источникахъ. "Обозрѣніе" и для того времени было слабо; критика предшественниковъ - также, какъ мы вклёли раньше при мнеодогіи и песняхь: Сахаровь обрушивается съ обличеніями на издателей, вовсе не имѣвшихъ цѣли этнографической, чтобы косвенно превознести собственную книгу. Библіографическая роспись неполна, а по лубочнымъ изданіямъ задолго раньше и одновременно съ Сахаровымъ являлись гораздо болѣе замѣчательныя работы Снегирева. Что же было въ самомъ изданія? Въ книжвѣ Сахарова помъщены слъдующія свазви: Добрыня Нивитичь, Василій Буслаевичъ, Илья Муромецъ, Акундинъ, о Ершъ Ершовъ, о семи Семіонахъ. Всѣ онѣ, кромѣ сказки о Ершѣ, взяты, по словамъ Сахарова, изъ рукописи Бёльскаго, упомянутаго тульскаго купца, который получилъ ее изъ дома Демидова; рукопись, по словамъ Сахарова, была писана разными руками въ ХУШ въкъ и заключала въ себѣ былины (какъ упомянуто выше) и сказки (числомъ 14).

Что касается сказокъ богатырскихъ, то г. Безсоновъ, сличая ихъ съ былинами, приходилъ уже къ сильному подозрѣнію, если не къ полной увѣренности, что "рукопись Бѣльскаго" есть миеъ, что она никогда не существовала и послужила только для прикрытія манипуляцій Сахарова надъ народно-поэтическимъ матеріаломъ. Первыя 1

три сказки составляють мнимо-народные прозаическіе и подправленные пересказы былинь <sup>1</sup>), а четвертая, "Акундинь" есть просто сочиненіе самого Сахарова не тему, вычитанную имъ въ поэмѣ Ө. Глинки, "Карелін" (1830), изъ оловецкихъ преданій <sup>2</sup>). Соображенія г. Безсонова объ этомъ предметѣ кажутся намъ очень правдоподобными, и въ поддѣлкахъ Сахарова онъ вѣрно указываетъ различныя прорухи противъ настоящаго народнаго склада <sup>3</sup>).

Изъ нашихъ историковъ, кажется, одинъ Бѣляевъ не усумнился въ "былинъ" объ Акундинъ и воспользовался ею для изображенія новгородскихъ "повольниковъ". Онъ находилъ, что эта былина "представляетъ намъ довольно върный и полный типъ новгородскаго повольника" и вводитъ повъствованіе Сахарова въ исторію 4). Костомаровъ не нашелъ, въроятно, возможнымъ сдълать этого, и въ "Народоправствахъ" для характеристики новгородскаго удальца взялъ гораздо проще и върнъе былину о Васькъ Буслаевичъ, который, напротивъ, странно забытъ Бѣляевымъ, хотя гораздо больше Акундина отвѣчалъ его же представленію повольника. Бѣляевъ, кажется, самъ чувствовалъ, что чего-то недостаетъ въ "былинъ" Сахарова, изобра-

<sup>1</sup>) По поводу этихъ былинъ Сахаровъ дѣлаетъ одно замѣчаніе, на которомъ можно остановиться. Какъ извѣстно, главнѣйшій богатырь кіевскаго эпоса совпадаетъ со святниъ, мощи котораго хранятся въ Кіевѣ. Сахарову это совпаденіе казалось совершенно неприличнымъ — для святого, и онъ опять считаетъ нужнымъ заявить о благовоспитанности русской старины. "Ми не думаемъ, — говоритъ онъ, — чтобы наша сказка нићла какое-инбудь сходство съ св. Ильев Муромцемъ, извѣстнымъ своею святостно жизни и нетгѣніемъ мощей (Памать св. Илис свершается декабря 19 дня Ист. Росс. іерар., ч. І, стр. 393). Можетъ быть, другіе захотять отыскивать сравненія— то увѣрлемъ ихъ (!), что нашъ народъ никонда не касался святыни" (Р. Сказки, стр. 270). Сахаровъ, конечно, хотѣлъ сказать: не касался въ своей свѣтской иѣсиѣ; но и это несправедливо: не только касался, но иногда и довольно легкомисленно. Укажемъ примъръ, извѣстный и во время Сахарова—тѣ пъсни въ сборникѣ Кирши Данндова, которыхъ Калайдовичъ не рѣшился налечатать по ихъ неуважительному отношенію въ духовнымъ предметамъ.

<sup>3</sup>) См. Пѣсин, собр. Кырѣевскимъ, вып. 4, 1862: стр. СLI, въ указателѣ, столб. 20, 24. Вып. 5, 1863: стр. XIII—LIII, СХХІ, СХХІІІ—СХІІІІ. Ср. Роввнскаго, Р. Нар. картинки, IV, стр. 1; на стр. 67 цитата изъ Сахарова (Сказки, стр. LXVII) о переправкѣ сказокъ, относится не къ самому Сахарову, а къ Чулкову.

<sup>3</sup>) Сахаровь поступаль не безь хитрости. Такь, напримёрь, чтоби изобрётенный имъ (или въ крайнемъ случай, черезъ мёру подмалеванный) богатырь Акундинъ не бросился въ глаза абсолютной неневёстностью самаго имени, онъ вкленлъ такое имя въ "сказку" о Добрынё (стр. 32: "Акундинъ Ивановичъ, воевода клееский"); потомъ являются и Акундинъ Путитичъ, новгородецъ, и его синъ того же имени, самый богатырь сказки.

<sup>4</sup>) Разскази изъ русской исторіи, соч. Ивана Біллева. Кн. 2, изд. 2-е. М. 1866, стр. 92 и слід. Это было уже посли объясненій Бевсонова. Раньше этихъ объясненій, Иловайскій не коснулся этого богатыря въ своей "Исторіи рязанскаго княжества" (М. 1858), въ землі котораго совершинись подвиги Акундина.

20\*

жающей своего героя слишкомъ учтивымъ и степеннымъ, и обходить эту недостачу оговорками <sup>1</sup>); но Васька Буслаевичъ, доподлинность котораго не подлежитъ ни малёйшимъ сомиёніямъ, одолёвалъ самихъ "муживовъ новгородскихъ", и былина нимало не стёсняется говорить о его несносныхъ буйствахъ — потому что это именно и была "живая", а не дёланная былина. Съ другой стороны, какъ мы видёли, Сахаровъ вообще старался примазывать и приглаживать старину, какъ это и видно въ "Акундинё".

Сомнительность богатырскихъ сказовъ Сахарова и въ особенности "Акундина" указывается, кромъ сближенія съ "Кареліей", разными обстоятельствами, внъшними и внутреннями.

Во-первыхъ, куда дёвалась эта замёчательная рукопись Бёльскаго, и какимъ образомъ Сахаровъ, уже владъвшій этимъ сокровищемъ въ 1830-хъ годахъ, могъ въ послёдующіе долгіе годы не поделиться съ любителями старины другимъ са содержанісмъ? Рукописное собрание Сахарова, богатое важными памятниками, перешло потомъ во вдадение гр. А. С. Уварова; но не слышно, чтобы у послёдняго находилась "рукопись Бёльскаго", и вообще о ней съ тёхъ поръ ничего неизвъстно. Во-вторыхъ, ни до Сахарова, ни послъ, нигдѣ не встрѣтилось въ старой рукописной литературѣ ничего похожаго па сказку объ Акундинь; а между темъ, въ наше время рукописная старина очень внимательно разработывалась именно въ этомъ направлении; нивакого отголоска этого новгородскаго богатыря не нашлось и въ обильныхъ записяхъ былинъ и сказовъ изъ усть народа, между прочимъ въ томъ самомъ олонецкомъ краѣ, къ преданіямъ вотораго относилъ его Сахаровъ. Въ-третьихъ, всю сказки Сахарова написаны особеннымъ языкомъ, также донынѣ не имѣющимъ себв никакой параллели въ другихъ памятникахъ; этотъ языкъ невольно представляется сочиненнымъ, и именно всего болбе скопированнымъ съ языка былинъ и пѣсенъ, но приврашеннымъ, подсла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Конечко, — говорить онь, — не ест повольники были подобны представленному въ былинѣ Акундиву Акундиновичу, но то несомићенно, что Акундинъ представленъ какъ идеала новгородскаго повольника, къ которому живые повольники только приближалися по мѣрѣ силъ, и по всему вѣроятію, ни одинъ живой повольникъ не подходилъ къ идеалу вполиѣ, какъ это всезда бываетъ у людей (!). Но идеалъ повольника, изображенный въ былинѣ Акундина, самъ по себѣ безукоризненъ; въ немъ ника, изображенный въ былинѣ Акундина, самъ по себѣ безукоризненъ; въ немъ нѣтъ и тюми ирязи, даже не упоминается ни о буйствахъ, ни о грабежахъ, безъ которыхъ едва ли тогда обходились живне повольники; слѣдовательно (?), Новгородъ въ повольничествѣ хотѣлъ видѣтъ главнымъ образомъ не грабежи и буйства молодихъ людей на чужой сторонѣ, а сподручное средство дать буйной молодежи случай исправиться, перебѣситься, и въ то же время вызвать ее на дѣятельность, вполиѣ согласную съ требованіями молодости, жадной до подвиговъ и опасностой, и не терпящей строгости и надзора старшихъ".

#### САХАРОВЪ. СВАЗВИ.

щеннымъ до противности. Сахаровъ предупреждаетъ читателей, что они найдуть здёсь "чистый народный русскій языкъ" и-постарался: нъть фразы, сказанной просто; все усыпано эпическими повтореніями, уменьшительными, протинутыми по пёсенному, "словесами", приговорвами ("ужъ какъ", "а и", и т. п.). Ему казалось, что "чистый народный" языкъ долженъ быть именно таковъ: первобытно чувствительный; онъ вышелъ прибауточный, надобдливо приторный и фальшивый <sup>1</sup>). "Акундинъ" былъ, видимо, любимымъ произведеніемъ Сахарова: въ началъ этой сказви онъ помъстиль трогательную интродукцію, оть лица разсказчика, гдё изображается аркадская простота "чисто русской" патріархальной старины <sup>2</sup>). Эта вартина казалась Сахарову столь вёрнымъ изображеніемъ подлинной русской народности, такъ была близка его сердцу и отвъчала его идеаламъ, что эту тираду онъ поставилъ первымъ своимъ словомъ, въ самомъ началѣ "Сказаній", передъ посвященіемъ своего труда "Родинѣ и предкамъ". Сахаровъ достигалъ своей цёли: подлинности его сказовъ и чувствительно-"народныхъ" причитаній вёрили <sup>3</sup>). Приведенную нами

<sup>3</sup>) "Соизвольте выслушать, люди добрые, слово вёстное, приголубьте рёчыю лебединою словеса (?) не мудрыя, какъ въ стары годы, прежніе, жили люди старые. А и то-то, родиные, были вики мудрые, вики мудрые, народъ все православный. Живали старики не по нашему, не по нашему, по закорскому (чужое, Сахарову ненавистное, вообще представлялось ему "заморскимъ"), а по своему, православному. А житье-то, а житье-то было все привольное, да раздольное. Вставали ранытьраненько, съ утренней зарей, умывались ключевой водой, со билой росой, молились всёмъ святнить и угодникамъ, кланялись всёмъ роднымъ отъ востока до запада (?), и ходили на красенъ крылецъ (?) со ришеточной, созывали слугъ впорныхъ на добры діла. Старики судь рядили, молодые слушали; старики придумывали кріпкія думушки, молодие бывали во посылушкахъ. Молодия молодицы правили донкомъ, врасныя дъвиди завивали вънки на Семикъ день (?). Старыя старушки судили, рядили (?) и сказки сказывали. Бивали радости великія на великъ день, бывали бёды со кручинами на велико сиротство. А что било, то былью поросло; а что будеть, то будеть не по старому, а по новому. Русскимъ людямъ долгое житье, а родимой сторонъ дол'в того" (Сказки, стр. 94-95).

<sup>3</sup>) Онъ такъ негодоваль противъ нарушеній чистой народности и противъ новъйнаго фальниваго сочинительства подъ народную маверу! "Было на Руси удивительное время, когда наши литераторы старались сочинать въ духѣ древнихъ пѣсенъ. Эту несчастную страсть началъ Н. М. Карамзинъ съ своего Муроица" (т.-е. съ своимъ Муроицемъ?), и т. д. "Сказанія", т. І, 1, стр. 43. Кажется, что бы за бѣда, еслибы новая литература стремилась въ своисть произведенияхъ усвоивать складъ той народности, за которую Сахаровъ такъ ратовалъ?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ своемъ усердія Сахаровъ заставляеть "рукопись Бъльскаго", напр., писать всегда: "Микита", и т. под., котя въ другихъ случаяхъ эта рукопись соблюдаетъ обмчное правописаніе. Вообще по языку и складу "рукопись Бъльскаго" есть во всякомъ случаё—unicum.

цитату съ полнымъ довѣріемъ повторалъ, напр., Надеждинъ, относя ея содержаніе даже въ далекой древности <sup>1</sup>).

"Грустно разоблачать подобныя вещи у всякаго издателя, — говорить г. Безсоновъ послё разбора Сахаровскихъ пріемовъ съ пёснями и сказками: — грустно видёть, какъ легко разлетаются эти карточные домики, на которые такъ разсчитывалъ безпокойный труженикъ, строилъ, обставлялъ, обгораживалъ, гдё замазывалъ, гдё законопачивалъ; еще грустиве говорить это о литературномъ дѣятелѣ, немало потрудившемся для народа, но и отрадно, какъ отраденъ всякій выходъ изъ удушья на свѣжій воздухъ, на чистую истину, и полезно: вкусъ къ народному творчеству воспитывается изученіемъ его произведеній; онъ гибнетъ отъ фальшивыхъ поддѣлокъ; онъ зрѣетъ зрѣлостью мужества, когда рядомъ съ истинными произведеніями народа сопоставляемъ мы, для сличенія, поддѣлки". Это замѣчаніе прилагается не только къ данному случаю, къ порчѣ и поддѣлкѣ народныхъ произведеній, но и къ цѣлому представленію Сахарова о русской народности...

Къ счастію, не всѣ труды Сахарова отличались этимъ свойствомъ. Второй томъ (вниги пятая — восьмая), вышедшій въ 1849, занять былъ матеріаломъ, который бо́льшею частью мало давалъ поводовъ въ намбреннымъ приврасамъ. Здёсь перепечатано и вновь издано нёсколько старинныхъ словарей и азбуковниковъ, далёе изданы: "русскія древнія свадьбы"; "свадьбы частныхъ людей въ ХУІІ вѣвѣ"; "русскія свадебныя чиноположенія"; затёмъ "народный дневникъ" и "народные праздники и обычаи", два сборника, принадлежащіе къ важнѣйшему, что было сдѣлано Сахаровымъ; наконецъ, "путешествія русскихъ людей" – отъ игумена Даніила въ XII вікі, до Арсенія Суханова въ XVII-иъ. Правда, и здѣсь въ историческихъ разсужденіяхъ автора (напр., въ предисловін къ словарямъ) факты передаются и для своего времени крайне путано и нескладно, и здѣсь не обошлось безъ прикрашиванья старины; но вообще собранъ цённый историко-этнографическій матеріаль, который оказаль тогда наукъ не малую услугу.

Не будемъ останавливаться на библіографическихъ трудахъ Сахарова и сочиненіяхъ чисто археологическаго свойства, не имѣющихъ ближайшаго отношенія къ нашему предмету. Эти труды имѣли свою важность, когда надо было на первый разъ установить инвентарь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. ст. о русскихъ мноахъ и сагахъ, которую Надеждниъ заканчиваетъ этой цитатой въ подтверждение собственнаго ндеальнаго взгляда на русскую старину (въ издания "Р. Бесёды", ст. 2-я, стр. 61-63).

нашей литературной старины, распространить въ массѣ общества первоначальныя понятія о необходимости археологическихъ изслѣдованій; когда шло дѣло о распространеніи вкуса къ нимъ, который велъ бы къ охраненію и собиранію предметовъ древности. Чтобы оцѣнить въ этомъ отношеніи археологическую ревность Сахарова, надо припомнить, какимъ грубымъ невниманіемъ и пренебреженіемъ къ старинѣ отличалось (да и понынѣ, хоть нѣсколько въ меньшей степени, отличается) большинство "общества". Но и здѣсь, какъ въ вопросахъ этнографіи, первое приближеніе дѣйствительно-научной критним къ тому же дѣлу указывало нерѣдко несостоятельность изслѣдованій Сахарова и въ постановкѣ предмета, и въ изложеніи самыхъ фактовъ <sup>1</sup>).

Такимъ образомъ, дъятельность Сахарова по изучению народности представляется въ двойственномъ, даже въ двусмысленномъ свёть. Въ тридцатыхъ, сорововыхъ, даже отчасти въ пятидесятыхъ годахъ труды Сахарова цёнились высово; свидётельство современника мы указали въ словахъ компетентнаго спеціалиста, Срезневскаго; новая вритика открыла, однако, въ трудахъ Сахарова крупные недостаткиеще въ его время и съ той точки зрѣнія, какой онъ самъ держался. Его литературная судьба въ большой ибрё объясняется самымъ характеромъ времени. Сахаровъ есть весьма типическій представитель тогдашней этнографической науки и своими прісмами, и самыми недостатвами, воторые теперь почти совсёмъ отняли у его трудовъ значеніе научнаго матеріала. Это былъ чистый самоучка, и не онъ одинъ былъ тогда самоучкой въ этомъ двлв, которое едва повидало ступень простой "охоты", изученія любопытныхъ ръдкостей и курьёзностей. Мы видели, къ какима удодливымъ историческимъ понятіямъ приводило Сахарова отсутствіе знаній и критической подготовки. У него не было правильныхъ представленій даже о внёшней судьбѣ русскаго народа, и неумѣнье отчетливо выражать свои мысли происходило отъ смутности мыслей. Не смотря на то, первые собирательские труды его по своей новости имбли большой успёхъ, который еще усилиль его самонадёянность, всегда свойственную самоучвамъ; въ изданной недавно перепискѣ 2) Сахаровъ свысова говорить даже о такихъ настоящихъ ученыхъ, какъ Востоковъ, Ундольскій, Бодянскій. Изъ сотоварищей по археологін, которою онъ ис-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. статьи г. Забѣлина, собранныя послѣ въ его "Опытахъ изученія русскихъ древностей и исторіи" (2 т., 1872 — 1873), т. І, стр. 450 — 454 (1855 г.), т. П стр. 75, 78—105 (1852 г.). О качестић трудовъ Сахарова по палеографіи см. уклончивый и въ сущности неодобрительный отзывъ въ запискѣ Срезневскаго.

<sup>\*) &</sup>quot;Русскіе Палеологи", Н. Барсукова.

ключительно занялся въ послёдніе годы, всего довёрение онъ биль съ арханческимъ Кубаревымъ, - и ихъ ученая, часто непріятно сплетническая, переписка очень характерна; письма Кубарева о московскихъ происшествіяхъ 1849 года (запрещеніе "Чтеній", выходъ Бодянскаго изъ университета и изъ Общества исторіи и древностей) доходять до пошлости... Въ своихъ понятіяхъ о русской народности, Сахаровъ хотёль быть вёрнымъ послёдователемъ оффиціальной программы. Его изучение было чисто внёшнее, описательное; для объясненія внутренняго характера народности онъ не сдёлаль и не ногъ сдёлать ничего-вавь но недостатку знаній, такъ и по фальшивону исходному взгляду. Мы упоминали, что въ его любен въ народности была своя демократическая жилка, ненависть въ барству съ его иностраннымъ образованіемъ, пренебрегавшему народомъ и погрязавшему въ правственномъ ничтожествѣ своего пренебреженія въ народу; Сахаровъ бранилъ это барство, иронизировалъ надъ нимъ сколько могъ, но никогда не пришелъ въ живому пониманию дела. Сущность его народнаго патріотизма свелась на грубое противопоставление русскаго и "заморскаго", какимъ представлялось ему все западное, хотя бы и не-"заморское": все русское было прекрасно, все "заморское" было ненавистно и зловредно. Не совсёмъ послёдовательно Сахаровъ величаеть Петровскую реформу, т.е. главный источникъ заморскаго въ нашей жизни, и въ то же время считаеть заморское причиною упадня чистой русской народности, хранимой только народными массами: какъ считать научное знаніе, въ воторомъ именно западъ оказалъ намъ великую помощь, осталось неизвестно. Въ чемъ состояли благодатныя свойства русской старины въ смыслё государственномъ, общественномъ, образовательномъ, Сахаровъ не объясняетъ; но бытовая жизнь, нравы старины изображаются аркадской идилліей, — какъ въ той тиради изъ "Акундина", которую онъ поставиль во главѣ своихъ "Сказаній". Этому представленію отвѣчало его обращеніе съ народно-поэтическими памятниками: дурно понятый патріотизмъ довелъ его до непозволительнаго шарлатанства; Сахаровь принался подправлять и подкрашивать старину въ томъ мнимо-народномъ стилъ, который онъ считалъ за настоящий русский. Въ своихъ внигахъ онъ настанвалъ, что песни и т. п. должно сохранять неприкосновенными, какъ онв хранятся въ устахъ народа: современники повърням въ его собственную точность. но первая пристальная вритика увидела, что Сахаровъ вовсе не следовалъ хорошему правилу, которое пропов'ёдовалъ; на дёлё онъ быль гораздо худшимь поддёльщикомь, чёмь его предшественники, имъ обличаемые: тё не задавали себе никакой научной задачи. а онъ долженъ былъ понимать, что делалъ. Есть сильное подозре-

## САХАРОВЪ.

ніе, почти увёренность, что онъ самъ занялся сочннительствомъ, выдавая его за подлинное творчество народа (если бы въ "Акундинѣ" и была у него какая-нибудь письменно-сказочная подлинная основа, то форма и частности несомнѣнно поддѣльныя). Отмѣтимъ, какъ черту времени, любопытный фактъ, что эта наклонность къ поддѣлкѣ повторяется и у другихъ собирателей той эпохи. Одно подлинно народное не удовлетворяло; при ограниченности размѣровъ перваго собиранія, его и мало еще знали, между тѣмъ хотѣлось видѣть это народное болѣе полнымъ и совершеннымъ, и находились любители, которые подкидывали народу свои собственныя измышленія, конечно, въ томъ духѣ, какъ сами иенимали народное, въ духѣ фальшиваго романтизма и вмѣстѣ оффиціальной народности. Надо прибавить, что иногда поддѣльщики, вѣроятно, и не сознавали фальшивости своихъ дѣйствій: народное казалось еще литературнымъ матеріаломъ, который можетъ быть исправленъ и усовершенствованъ...

Результать дёятельности Сахарова быль довольно печальный: имя Сахарова, такъ много все-таки поработавшаго для русской этнографіи, еще при жизни его потеряло авторитеть, если не строго научнаго знанія, то хотя бы виёшняго опыта и добросов'ястнаго отношенія къ д'язу. Значеніе его трудовъ было болёе кратковременно, чёмъ могло бы быть при болёе простой постановкё д'яла, при болёе испреннемъ и внимательномъ изученіи, а что касается теоретическаго повниманія народности, то критика даже не останавливалась на его разборѣ, раскрывши только тѣ тенденціезныя подд'ялки, на которыя Сахаровъ положилъ столько стараній.

## ТЛАВА IX.

## Снегиревъ.-Пассевъ.-Даль.

Оффиціальная народность.-Снегиревъ. Біографія. Ученыя работы: "Пословицы"; "Правдники"; "Лубочныя картинки"; труды археологическіе.-Вадимъ Пассекъ. Біографія. "Путевыя записки"; "Очерки Россін". — Даль. Біографія.

Труды по этнографіи. "Толковый Словарь". "Пословицы". "Повёрья".

Въ развитіи изученій русской народности этнографы второй четверти стольтія, при всей разниць личныхъ дарованій и объема свідёній составляють одну группу, съ извёстными общими чертами. Мало сходнаго нежду талантливымъ и ученымъ Надеждинымъ и нескладнымъ самоучкой Сахаровымъ; нежду усерднымъ старомоднымъ собирателенъ Снегиревымъ и восторженнымъ идеалистомъ Пассекомъ, или между даровитымъ Далемъ и Терещенкомъ, – но на всёхъ больше или меньше лежитъ отпечатовъ времени, той оффиціальной народности, котора заявленая была въ правительственной программѣ<sup>1</sup>). Мы буденъ ниеть случай видёть, сволько искусственнаго было въ этой программѣ, какими фальшивыми тонами отзывалось ся практичесвое примѣненіе,--примѣръ послѣдняго мы видѣли уже въ дѣятельности Надеждина и Сахарова, и въ нимъ можно прибавить еще множество другихъ, болѣе мелвихъ. Въ литературѣ тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ мы безпрестанно встрѣчаемъ ссылки на эту программу: одни принимали ее какъ оффиціальное требованіе, другіе прикрашивали ее романтизмомъ, третьи принимали ее слъпо, не видя ся противорѣчій. Подъ вліяніемъ политической славы временъ Александра I, и продолжавшагося значенія Россіи при Николав, въ обществѣ, обыкновенно равнодушномъ, совершалось дѣйствительно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. объ этомъ "Характеристики литер, мивній отъ двадцатихъ до пятидесятыхъ годовъ", 2-е изд., гл. III.

нёчто похожее на подъемъ національнаго чувства, высокое представление о внёшнемъ и внутреннемъ могуществё России, о превосходствь ся національныхъ началь; въ толив это представленіе переходнио въ "ввасной" патріотнямъ, а къ концу царствованія, относительно действительнаго положения вещей, вводило въ заблуждение даже людей государственныхъ. Наконецъ, оно отражалось въ литературѣ. Историческимъ кодевсомъ этого возврѣнія былъ Карамзинъ; теперь оно вдохновляло величайшаго изъ русскихъ поэтовъ; философскія теорія о "разумной дійствительности" внушали то же настроеніе идеалистамъ новыхъ поколёній; имъ проникалась "изящная словесность", популярный историческій романь, нравоописательная повёсть. Этнографическія изученія слёдовали за этикь настроеніемь. и отчасти сами питали его, доставляя ему катеріаль въ описаніяхъ народнаго быта. Критика научная и общественная мысль еще мало останавливались на основныхъ вопросахъ исторической жизни и на современномъ состояній государства и народа; строгая оцека, тяготёвшая надъ обществонъ и литературой, устраняла эти вопросы. "Народность" тогдашняго положенія вещей принималась обязательно; фактическое состояние народа считалось вполне нормальнымъ; народная жизнь изображалась литературою въ краскахъ патріархальной простоты и идиллическаго благополучія. Это отразилось и на этнографическихъ изученіяхъ: въ нихъ не было свободнаго научнаго отношенія къ предмету. Съ другой стороны, еще не были выработаны научные пріемы; мало извѣстно было то, что уже дѣлалось въ этомъ отношения въ наукъ европейской, особливо и вмецкой, и въ нашихъ этнографахъ слишкомъ сказывались самоучки. Поэтому цённая сторона тогдашнихъ изученій была почти только описательная; лишь къ концу этого періода изученія народности впервые получають настоящее научное основание.

По предметамъ изученія, этнографическая литература распадается въ этомъ періодѣ на нѣсколько отдѣловъ. Во-первыхъ, это были этнографы-собиратели, особливо направлявшіе свой трудъ на народность великорусскую, какъ Сахаровъ, его болѣе ранній современникъ Снегиревъ, Даль, Терещенко, Пассекъ. Особую группу могутъ составить изслѣдователи, не столько изучавшіе быть современный, сколько первыя начала русской народности, и находившіе ихъ въ такой глубовой древности и въ такихъ племенахъ, гдѣ ихъ очень мудрено было ожидать, — это ультра-славянорусскіе археологи и патріоты въ духѣ Венелина какъ Морошкинъ, Савельевъ-Ростиславичъ, Вельтманъ, Чертковъ. Третъю группу составляли этнографы, изучавшіе въ особенности народность малорусскую: кн. Цертелевъ, Максимовичъ, Срезневскій, Бодянскій, Метлинскій, — къ концу періода, Костомаровъ.

Однимъ изъ важнёйшихъ и плодовитёйшихъ работниковъ по изученію народности изъ писателей первой группы, былъ извёстный тогда професссоръ московскаго университета, Иванъ Мих. Снегиревъ <sup>1</sup>).

Снегиревъ (род. 23 апръля 1793, въ Москвъ) быль сынъ профессора московскаго университета (ум. 1820) и послѣ домашняго обученія поступиль въ 1802 въ академическую гимназію при университетѣ, въ 1807 "произведенъ въ студенты", въ 1810 - въ кандидаты, успёвъ получить два раза серебраную медаль за сочинения по отдвленіямъ этико-политическому и словесному; въ 1815 былъ уже магистроиъ словесныхъ наукъ. Поступнвъ еще съ 1810 на службу при цензурномъ комитетѣ, потомъ при университетскомъ правленіи, онъ съ 1816 былъ при университетв преподавателенъ латинской словесности, съ 1819 года адъюнктомъ, съ 1826 экстраординарнымъ и вскорй ординарнымъ профессоромъ по казедри латинскаго языка и римскихъ древностей. Съ 1827 г. онъ былъ членомъ Общества исторіи и древностей при московскомъ университеть, и въ первые годы былъ его секретаренъ. Въ 1836 году онъ уволенъ отъ профессуры вслёдствіе преобразованія университета по уставу 1835 г., и затвиъ многіе годы служиль въ Москвё цензоромъ, которымъ быль съ 1828 года. Въ 1855 онъ получиль отставку отъ цензорства и умеръ въ декабрѣ 1868, въ Петербургѣ.

Снегиревъ былъ такъ-сказать прирожденный археологъ и собиратель обычаевъ и преданій. Надо прочесть его любопытныя восноминанія, —извъстныя, къ сожалёнію, только въ небольшомъ отрывкъ, — чтобы видёть, какой атмосферой старямы и народнаго обычая онъ былъ окруженъ съ дётства. Не только ребенкомъ, но и юношей,

- "Сиб. Вѣдом". 1868, № 808, 336.
- -- "Р. Инвеледь", 1868, M 275, 277.
- "Петерб. Газета", 1868, N 131, 178.
- "Современ. Листокъ", 1868. № 102.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Біографическія свёдёнія о немъ: — въ Словарё проф. моск. университета, М. 1855. (Перенечатано въ "Старниё русской земля. Изслёдованія и статън И. Снегирева". Изд. Ивановскаго. Спб. 1871, стр. 137-145).

<sup>— &</sup>quot;Русскій Архивъ", 1866, № 5—6, Воспоминавія Снегирева (перепечатаны въ "Старинѣ рус. земли", стр. 146—204).

<sup>-</sup> Буслаевъ, въ "Моск. Университетскихъ Извѣстіяхъ", 1869, № 1, стр. 56-62. - "Голосъ" 1868, № 250, 254, 258; 1869, № 63.

<sup>-</sup> А. Д. Ивановскій, "Иванъ Мих. Снегиревъ. Біографическій очеркъ". Спб. 1871. Не маю свідівній, но компилированныхъ крайне безпорядочно.

## снегиревъ. Бюграфія,

онъ видълъ своихъ прадъдовъ, которые помнили времена Петра Великаго, Анны, Елизаветы, видывали имъ самихъ, и передавали въ семейномъ преданіи черты нравовъ, отчасти патріархальныхъ, отчасти свирѣпыхъ<sup>1</sup>), черты, и донынѣ еще мало извѣстныя нашей исторіи, — видѣлъ самъ благочестивую первобытность и малограмотную грубоватость, а часто и добродушіе вравовъ своего, средне-дворанскаго, служилаго и духовнаго круга; въ дѣтствѣ, отъ наньки своей Аграфены, задолго до равгара Наполеонскихъ войнъ, онъ слышалъ народное предсказаніе о томъ, что Москва будетъ взята<sup>2</sup>).

Въ юности Снегиревъ зналъ митрополита Платона, который былъ особенно уважаемъ въ его семьй; жилъ въ Москвй въ 1812 году, видйлъ оставление города жителями и возвращение ихъ, видйлъ разрушение Москвы, въ которомъ погибло столько московской старины не только въ вещественныхъ памятникахъ, но также въ самымъ нравахъ и преданияхъ.

Во время своего ученья въ гимназін и университетѣ Снегиревъ засталъ еще другихъ людей стараго вѣка и старомодныхъ нравовъ. Диревторомъ гимназіи онъ засталъ И. П. Тургенева, инспекторомъ Страхова — друзей и сотрудниковъ Новикова; ученье было старомодное: "между учеными, — разсказываетъ Снегиревъ, — велось какое-то продство въ странности обхожденія, въ небрежности платья и въ образѣ жизни: казалось, они этимъ щеголяли другъ передъ другомъ и хотѣли отличаться отъ неученыхъ". Такіе чудаки бывали учителями Снегирева; но были между ними и люди, дѣйствительно знающіе. Однимъ изъ учителей былъ Ром. Өед. Тимковскій: "знатокъ едлинскаго и латинскаго языковъ, молодой человѣкъ, строгій исполнитель своей обязанности, искусный преподаватель, онъ умѣлъ внушить своимъ ученикамъ уваженіе и привазанность къ себѣ; его слушали съ каккиъто подобострастіемъ, ловили каждое слово". Школьные нравы были патріархальные: обильное сѣченіе входило въ за-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Имћа твердую, до гаубокой старости, памать, Иванъ Савичъ (Бриквиъ, прадъдъ) вспоминалъ огненныя потёхи и парушки Петра I на лугахъ и въ рощахъ Измайловскихъ съ любимцами: видёлъ, какъ убилъ своею дубинкою у дворцоваго крыльца одного придворнаго служителя, который не успёлъ снять предъ нимъ шапки; какъ Анна Іоанповна велёла повёсить предъ окнами повара, который подалъ ей къ блинамъ прогоркное масло" (Старина рус. земли, стр. 154-155).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Бывши уже гёть десяти, а ужасно сердился и спориль съ нянькой, конда она повторяла народное пророчество, что "Москва будеть влята на 40 часовъ". Но это самое я слышаль не отъ одной няньки, но и отъ моей бабушки Анны Ивановны Кондратьевой. Подобно голосу, летающему въ пустыняхъ африканскихъ, и въ народе носятся темныя предания и предсказания, въ которыхъ талтся истины, распечативаемия въ будущемъ, и нередно сбизается то, что кажется намъ несбыточнымъ". (Тамъ же, стр. 147).

нятія самихъ преподавателей, котя не устраняло врайнихъ шалостей. Между студентами университета и бурсаками духовной академіи происходили на Неглинной формальные кулачные бои, и "народу стекалось множество".

Въ университетъ, профессорами Снегирева были, между прочимъ, многіе остатки нашего XVIII въка. Таковъ былъ "почтенный и сановитый старецъ, ученъйшій профессоръ, другъ Новикова, товарищъ Потемкина, бывшій въ тискахъ у Шешковскаго, но странный и причудливый въ обращении. Чеботаревъ", котораго Шлёцеръ называлъ своимъ руководителемъ въ русской исторіи. Таковъ былъ Брянцевъ, "не по имени, а по дъламъ, философъ христіанскій" и знатокъ классиковъ; упомянутый Страховъ; Маттен, нъмецкій гелертеръ стараго въка; Буле, Баузе.

Разсказы Снегирева объ этихъ профессорахъ, любопытные и сами по себѣ, характеризуютъ ученый складъ и пріемы ихъ ученика.

"Знатовъ едлинскаго и датинскаго языковъ, Маттен, описавшій греческія рукописи московской патріаршей библіотеки, - разсказываеть Снегиревъ, --- разбиралъ и объяснялъ Гораціевы оды... Слушатели дюбили Маттен и охотно слушали его лекціи. Маттен на датинскомъ языкъ говорилъ и писалъ, какъ на своемъ природномъ. Съ какимъ сочувствіемъ читалъ онъ Гораціевы оды, и нерѣдко со слезами, въроятно вспоминая лъта юности своей, даже при чтени: Nunc est bibendum, nunc pede libero pulsanda est tellus, - старецъ притопывалъ ногою. Не безъ слезъ обошлось и чтеніе Цицероновыхъ парадовсовъ... Не могу забыть, вакъ, представляя Юпитера Олимпійскаго, маніемъ бровей потрясающаго и небо, и землю, самъ онъ повалнися со стула, такъ что и парикъ его не остался на месте"... "Съ удовольствіемъ и признательностью я пользовался частными левціями, библіотевою и драгоцённымъ собраніемъ славяно-русскихъ древностей незабвеннаго профессора правъ, юриста, диплоната, историка, археолога и филолога Өедора Григорьевича Баузе. Въ 1807 году онъ былъ ректоромъ университета. Съ ненасытимою любознательностью, обогатившею его разнообразными свёдёніями, онъ соединяль рѣдкій даръ слова, свободно и врасно говорилъ и писалъ по-латыни. Кромѣ изданныхъ имъ рѣчей, осталось иного матеріаловъ для обширныхъ и важныхъ сочиненій, которые остались въ спискахъ. Въ продолженіе 30 лёть, съ особеннымъ стараніемъ и съ великими издержками, составилъ онъ себраніе древнихъ славяно-русскихъ рукописей, между которыми находились Псалтырь и Прологъ XII вёка, Лечебникъ 1588 года, первые на русскомъ изыкъ логариены, коллекція русскихъ монетъ и медалей, по мнёнію знатоковъ единственная въ своемъ родё... Съ какою дётскою радостью и восторгомъ показывалъ онъ мнё, предъ нимъ мальчику, купленную имъ рёдкость! Жалко, что я мало пользовался симъ рёдкимъ случаемъ: Баузева библіотека и музей пропали въ 1812 году кмёстё со многими драгоцёнными памятниками нашей исторіи, которые извёстны были Карамзину и К. Калайдовичу".

Мы имёли случай упоминать объ этомъ заслуженномъ для русской исторін труженикё, и Снегиревъ, быть можетъ, воспользовался отъ него и свёдёніями, и примёромъ "ненасытимой любознательности" и научнаго труда, которымъ столько проклинаемые "нёмцы" принесли много существенной пользы для возникавшей русской науки <sup>1</sup>).

Еще одинъ изъ профессоровъ университета, вліявшій на Снегирева своей личностью и знаніемъ, быль извѣстный "завоно-искусникъ" Горюшкинъ (1748-1821), сослуживецъ и пріятель его отца, живой представитель и многоопытный знатокъ "стараго въка". Извёстно, что Горюшвинъ, самоучкой, изъ подъячихъ сдёлался профессоромъ университета и однимъ изъ лучшихъ ученыхъ знатововъ русскаго права. "Службу свою онъ началъ почти ребенкомъ въ воеводской канцелярія въ самомъ началѣ царствованія Екатерины II, когда секретари и повытчики за маловажные проступки таскали за волосы подъячихъ, а судьи самихъ секретарей". Потомъ онъ былъ • подъячниъ въ страшномъ сыскномъ приказъ, гдѣ еще въ полномъ ходу была пытка для обличенныхъ и оговоренныхъ. Кровавыя сцены наконецъ омерзёли ему; между тёмъ, его, только грамотнаго, тянуло въ просвещению. Съ величайшимъ трудомъ, онъ (уже будучи женатыкъ) безъ всякаго руководителя, добивался смысла въ грамматическихъ терминахъ, одолѣвалъ ариометику и логику, читалъ книги историческія, богословскія, философскія, юридическія; искаль знакомства съ учеными людьми, которые могли бы руководить его занятіяти. Знаніе завоновъ доставило ему мѣсто члена въ уголовной и казенной палатахъ, и во время дъла Новикова онъ показалъ гражданское мужество и вступилъ въ споръ съ кн. Прозоровскимъ, "не убоявшись гибва и угрозъ сильнаго вельможи, желавшаго угодить ниператицѣ Екатеринѣ обвиненіемъ Новикова". По его общирному знанію законовъ, его пригласили въ преподаванію практическаго завоновъдения въ университетъ. "Своимъ лекціямъ онъ давалъ драматическую форму: классъ его представлялъ присутствіе, гдѣ производился судъ по законному порядку". Его книга: "Описаніе судеб-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Краткій каталогь рукописной библіотеки Баузе, составленный В. Н. Каразинимъ, напечатанъ въ "Чтеніяхъ" Моск. Общ. Ист. и Древн. 1862 г.. кн. 2, см'ясь, стр. 46—79. См. также Котляревскаго, Библіологическій опыть о древней русской письменности, Воронежъ, 1881, стр. 18—19.

ныхъ дёйствій" (1807, 1815) представляеть и значительный матеріаль юридическихь древностей; его "Руководство къ познанію россійскаго законоискусства" есть, но словамъ Снегирева, созданная имъсамимъ система, въ которой сильная, но безформенная народность борется съ классическими понятіями древнихъ и новъйшихъ юристовъ. "Онъ едвали не первый у насъ показалъ источникъ приспруденціи въ правахъ, обычаяхъ и пословицахъ русскаго народа. Кавъ опытный закопоискусникъ, онъ былъ оракулонъ для многихъ; къ нему прибѣгали за совѣтами въ затруднительныхъ случалхъ и запутанныхъ дълахъ вельножи, севаторы и профессоры. У него была донашняя шкода законовѣдѣнія... Какъ добитедь изащныхъ искусствъ. онъ въ гостепріимномъ своемъ донѣ завелъ маленькій театръ и музыку. По пріемамъ и костюму, онъ не походиль на прежваго подъячаго, но скорће на щеголеватаго барина... Караманиъ, въ своей Исторія, р'ядвіе списки Русской Правды и л'ятописи, заимствованные изъ библіотеви Горюшкина, обозначаетъ горюшкинскими"...

Такимъ образомъ соединялись для Снегирева и непосредственныя преданья о старинь, близкой и довольно давней, съ живымъ научнымъ руководствомъ къ ея объяснению. Старину онъ видълъ не въ одной Москвѣ. Когда онъ былъ еще студентомъ, отецъ взалъ его съ собой въ рязанскую губернію на такъ называемую "визитацію" училищъ, какія тогда поручались профессоранъ. Такъ, между прочимъ, они объёхали города рязанской губернін, гдё Снегиревъ успёль присмотрёться въ разнымъ остатканъ старины и въ варварскому небрежению о нихъ у современниковъ... "Въ Богословскомъ монастырѣ (въ Рязани), -- разсказывають онъ, -- привлекла мое вниманіе древияя чудотворная икона св. Іоанна Богослова, на которую, всявдствіе какого-то видвиія, сань лютый Батый повёсняь свою золотую печать; но въ сожальнию и удивлению, не такъ давно архимандритъ, свявъ эту печать, употребилъ ее на позолоту водосвятной чаши. Въ Рязани, въ Архангельскомъ соборѣ съ благоговѣніемъ смотрёль я на мантію ревностнаго миссіонера въ Мордвё, преосвященнаго Мисанда, пробитую стрълами и обагренную его мученическою кровію. Въ Зарайскомъ соборѣ привлекъ на себя мое вниманіе древній корсунскій образъ святителя Николая, особенно чествуеный тамошними окрестными жителями; въ Касимовѣ на Окѣ -- татарскій минареть и усыпальница касимовскихъ царей; въ Раненбургв-крѣпость, гдъ содержался несчастный Иванъ Антоновичъ, носившій титуль императора нёсколько мёсяцевь"...

Московская обстановка, безъ сомнёнія, больше чёмъ другая, могла способствовать развитію народно-археологическаго интереса. Средніе вёка русской исторіи оставили здёсь наибольшее число памятниковъ:

320

бытовая жизнь въ московскихъ захолустьяхъ сохраняла больше старыхъ обычаевъ. Москвичи не забывали, что ихъ городъ- первопрестольная столица; но это не была столица действительная, и здёсь не было чиновной и военной формалистики, связанной съ присутствіемъ двора, правящихъ липъ и канцелярій, было больше простора для лёниваго консерватизма нравовъ и обычаевъ, для проявленій народной жизни, которая еще до недавняго времени справляла здёсь старые народные праздники, для проявленій личнаго разгула и чудачества, которые оставались какъ слёдъ стариннаго быта. Съ массами народа, сходившагося въ торговомъ и промышленномъ, а также и дворянскомъ центръ, стекались сюда всякіе остатки старины, въ видѣ всяваго рода старинныхъ вещей, книжнаго старья, рукописей и т. п. Москва донын'в есть главный рынокъ книжной и рукописной старины и главное гитво нашей библіоманіи. Для археолога-аюбителя являлась возможность, даже при скромныхъ средствахъ, собирать воллевціи высовой научной цённости. Москва не была полнымъ представителемъ ни руссвой исторіи, ни русской народности, но нигдѣ не собралось и не сохранилось такъ много всякой старины, и не мудрено, что здёсь такъ легко развивался патріотизмъ, окрашенный мёстной исключительностью, склонный отождествлять всю русскую старину со стариной московской...

Послѣ нѣсколькихъ учебныхъ и педагогическихъ книгъ и двухъ біографій, митр. Платона и архіепископа московскаго Августина<sup>1</sup>), — первымъ трудомъ Снегирева по изученію русской народности была извѣстная книга о пословицахъ, первая систематическая книга въ русской этнографіи, съ большимъ матеріаломъ и научными пріемами по тому времени<sup>2</sup>). Эта была многолѣтняя работа; первые опыты разбора пословицъ Снегиревъ сдѣлалъ еще въ 1823 году, вь "Трудахъ" московскаго Общества любителей россійской словесности, затѣмъ новыя части его работы появлялись въ разныхъ тогдашнихъ журналахъ; при окончательной обработкѣ сочиненія онъ имѣлъ возможность воспользоваться сообщеніями и объясненіями многихъ ученыхъ, съ которыми былъ въ сношеніяхъ...

Въ то время, т.-е. въ двадцатыхъ годахъ, когда велась работа Снегирева, русская этнографія, какъ наука, не существовала; изученія народной жизни еще съ конца XVIII въка внушались возникавшей потребностью самосознанія, любопытствомъ и сочувствіемъ,

HCT. STHOPP.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Начертаніе жизни и дёлній московскаго митрополита Платона, и пр. 2 части. М. 1818 г., 2-е взд. 1881 г.; 3-е (?), 1856.—Біографическія черти изъ жизни архіепископа московскаго Августина. М. 1824; 3-е изд. 1848.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Русскіе въ своихъ пословицахъ. Разсужденія и изслёдованія объ отечественныхъ пословицахъ и поговоркахъ", 1—2 княжки, М. 1831: 3-я, 1832; 4-я, 1834.

но не были руководимы ясными научными пріемами и сознательной задачей. На чемъ основалъ Снегиревъ свою систему? Онъ самъ указываеть, въ автобіографіи, что въ своихъ археолого-этнографическихъ трудахъ "употребилъ ученую методу, которую заимствоваль у наставниковь своихь Буле, Маттен и Тимковскаго". Это были наставники его въ общей теоріи литературы и въ классической древности. Со временъ Возрожденія, классическая филодогія была, какъ извъстно, главнымъ предметомъ, на которомъ сосредоточивались литературныя изученія, himaniora; "филологія" до начала XIX столѣтія была по преимуществу, если не исключительно, классическая, и въ предълахъ греческой и римской дитературы и древности выработаны были тонкіе пріемы критическаго изслёдованія. Снегиревъ, самъ преподаватель латинской археологіи и языка, примънилъ тъже пріемы въ изслъдованію старины русской. Общирная, хотя не глубокая, начитанность помогла ему оріентироваться въ предметъ; онъ сдълалъ справки о положении вопроса въ ученой европейской литературь, и ссылками на нее доказываеть, въ предисловін въ "Пословицамъ", "неивлишность" и "небезполезность" своего труда. Въ этомъ трудъ есть недостатки, -- говорить онъ:--потому что онъ еще первый и ведеть къ дальнѣйшимъ изслѣдованіямъ выраженій ума и языка народнаго, на кои посвящали себя ученъйшіе мужи въ Голландіи, Германіи, Даніи и Швеціи, такъ что одна литература оныхъ составляетъ цёлую книгу, изданную Нопицемъ. Французы, итальянцы, исцанцы и поляки имъютъ словари и собранія своихъ пословицъ".

Снегиревъ начинаетъ свое изслёдованіе издалека, съ общаго объасненія пословицы, ся происхожденія и значенія, говоритъ о пословицахъ и нритчахъ у евреевъ, у грековъ и римлянъ, у новыхъ европейскихъ народовъ, у славянскихъ племенъ<sup>1</sup>), наконецъ, у русскихъ, и исчисляетъ ихъ изданія. Затёмъ, онъ ставитъ вопросъ объ иностранныхъ источникахъ русскихъ пословицъ, объ отношеніи пословицъ и поговоровъ въ словесности. Со второй книги и до конца идетъ перечисленіе самыхъ пословицъ; онѣ расположены по содержанію<sup>2</sup>)

Б. Законодательство и судопроизводство. а) Законы. b) Преступленія и наказанія. c) Судные обряды (жребій, отдаваніе головою, правежь, поле, повальный обыскь).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О послѣднихъ онъ беретъ свѣдѣнія изъ Добровскаго, Линде, Кеппена, Кухарскаго, Бобровскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это расположение слёдующее:

Пословицы антропологическія.

А. Касающіяся до естественныхъ и нравственныхъ причинъ различія народовъ. а) Пословицы, относящіяся въ язычеству, вёрё и сусяёрію. b) Нравы и обычан въ пословицахъ. c) Пословицы нравственныя. d) Политическія и судебныя. О лицахъ правительствующихъ.

и сопровождаются постояннымъ комментаріемъ. Позднѣйшая разработка этого предмета (въ пятидесятыхъ годахъ), при помощи новѣйшей филологіи и сравнительной этнографіи, не удовлетворялась изслѣдованіемъ Снегирева, глубже ставила вопросъ о происхожденіи, объ этнографическомъ и археологическомъ значеніи пословицы <sup>1</sup>); но, вспоминая время полвленія труда Снегирева, нельзя не признать его большой заслуги въ первомъ опытѣ научнаго объясненія пословицъ, въ общирности матеріала, введеннаго въ изслѣдованіе. Поставивши себѣ въ самомъ заглавіи цѣлью — реальное археологическое изслѣдованіе пословицъ, Снегиревъ умѣлъ иногда чрезвычайно удачно пользоваться ихъ бытовымъ значеніемъ и ввести ихъ въ цѣлую картину старой русской жизни <sup>2</sup>).

Вторымъ трудомъ Снегирева, столь же значительнымъ для начинавшейся науки, было сочиненіе о русскихъ народныхъ праздникахъ и обрядахъ <sup>3</sup>). Область изслѣдованія была здѣсь еще обширнѣе, матеріалъ несравненно богаче и сложнѣе: народный праздникъ, обрядъ, обычай проходили всю исторію и достигали до отдаленной языческой старины и миеологіи. Литература XVIII вѣка уже догадывалась объ историческомъ значеніи старой простонародной поэзіи и обычая, догадывалась, что то и другое было остаткомъ, сохранившимся отъ древней языческой религіи и далекаго быта. Цервую мысль объ этомъ трудѣ далъ Снегиреву знаменитый митрополитъ Евгеній, ученый старой школы, связывающій нашу историческую науку прошлаго и нынѣшняго столѣтія <sup>4</sup>). Снегиревъ пользуется

<sup>4</sup>) См. изслёдованія г. Буслаева, въ "Архивѣ" Калачова, т. 2, 1854, н "Русскій быть и пословицы", въ "Историч. Очеркахъ русской народной словесности и искусства", 1861, І, стр. 78—186.

<sup>9</sup>) Позднѣе Снегиревъ еще нѣсколько разъ возвращался къ этому предмету, съ новыме объясненіями и дополненіями.

- Русскія народныя пословицы и притчи. М. 1848.

- Новый сборнимъ русскихъ пословицъ и притчей, служащій дополненіемъ въ собранію русскихъ народнихъ пословицъ и притчей, изданнихъ въ 1848 году. М. 1857.

"Русскіе простонародные праздники и суев'врные обряды". Вып. 1. М. 1837;
2—3 вып. 1838; 4-й, 1839.

<sup>4</sup>) Въ дневникѣ Снегирева подъ 4 авг. 1825 г. записано, что былъ онъ у митр. Евгенія, который "предложнять ему собрать и описать народные русскіе праздники и объщалъ дать ему свою объ этомъ предметѣ записку". Августа 24, Снегиревъ "весь вечеръ провелъ у митр. Евгенія, читалъ ему свою статью о народныхъ празд-

Обзоръ политическихъ и юридическихъ пословицъ въ отношения въ эпохамъ истории русской.

Пословицы физическія. a) Метеорологическія и астрономическія. b) Агрономическія. c) Медицинскія.

Историческія. а) Хронологическія. b) Топографическія. c) Этнографическія (личныя; пословицы-девизы).

указаніями Тредьяковскаго о народной пісні, Гютри (Guthrie) о старинныхъ русскихъ обычанхъ; но ему извѣстно и то, какъ объясняла народную древность классическая археологія, которая уже выработала въ то время остроунныя объяснения древнихъ бытовыхъ явленій. Снегиревъ дёлаетъ ссылки на Шлегеля, Ваксмута, Отфрида Мюллера, и въ началѣ книги высказываеть сожалѣніе, что не могъ пользоваться (только выходившими тогда въ свъть) сочиненіями оинеологіи и древностяхъ Шеллинга, Гримма и Шафарика<sup>1</sup>). Такимъ образомъ, Снегиреву понятна была тёсная связь народнаго обычая съ древнѣйшимъ бытомъ, котораго онъ является остаткомъ, прошедшимъ черезъ всякія испытанія исторіи. Какъ въ книгѣ о пословицахъ, такъ и здъсь, обильный матеріалъ собранъ былъ живымъ личнымъ наблюденіемъ, свъдбніями отъ другихъ и большимъ знаніемъ старой и новой русской литературы. Такого богатаго матеріала до-Снегирева не было еще нивъмъ собрано и объяснено въ нашей литературѣ, и въ научныхъ прісмахъ-хотя они были еще, какъ увилимъ, весьма несовершенны-какая громадная разница съ нелъпицами Caxapobal

Какъ первый опытъ русской "сортологін" (такъ называетъ Снегиревъ свое изслѣдованіе), гдѣ въ первый разъ давались объясненія древней мисологіи въ связи съ бытомъ, сочиненіе его не обошлось безъ врупныхъ и мелкихъ ошибовъ. У него нѣтъ уже прежняго грубаго произвола мисологическихъ толкованій, но нѣтъ еще и правильныхъ филологическихъ прісмовъ, — онъ все еще черезъ-чуръ легко поддается внѣшнимъ сходствамъ и созвучіямъ и строитъ на нихъ мисологическіе выводы<sup>2</sup>). Ему было знакомо различіе между источниками первоначальными и позднѣйшими книжными измышленіями; но тѣмъ не менѣе старыя русскія божества онъ перечисляетъ

никахъ, на которую митрополитъ дълалъ свои замёчанія и оставилъ у себя на разсмотръніе". ("Ив. Мих. Снегиревъ", стр. 48-49).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ позднёйшемъ продолжени своего сочнения онъ, впрочемъ, ссылается на Граммови "Rechtsalterthümer" (1828), IV, 125, и на Шафарикови "Древности", первыя части которыхъ явились тогда въ нереводѣ Боданскаго, Ш, 128.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напр., на первыхъ же страницахъ: "Сканденавскій Белъ, вы Балъ, божество огна и свёта, сходное съ азіатскимъ Баломъ, и Торъ громоносный, съ млатомъ въ рукѣ (Mjölner, молнія?) перешли въ Белбола и Чермобола, означающихъ двойственность славянской религіи, отъ воей германская отличается своею тройственностью; скандинавскій Одинъ или Водинъ, вѣроятно, преобразился въ Водяноло". І, стр. 10. Какъ "нерешли" и какъ "преобразилсь", неизвѣстно; но дальше виѣсто двойственности въ русской мнеологіи является тройственность, стр. 152. Во всѣхъ этихъ соображеніяхъ нѣтъ тѣни основанія. Русскій Волосъ приравнивается къ скандинавскому Бал-ассу, а дальше, о немъ "донмить напоминаетъ праздникъ Велъ-Оксъ, отправляемый мордвою" (І, стр. 18), и т. д.

и по Нестору, и по "Четь-Минеямъ" Дмитрія Ростовскаго <sup>1</sup>). Послѣдующимъ изслѣдователямъ уже вскорѣ, съ конца сороковыхъ годовъ, подобныя ошибки бросались въ глаза, какъ недостатки вопіющіе, но для своего времени трудъ Снегирева былъ замѣчательнымъ явленіемъ; онъ во всякомъ случаѣ открывалъ путь для дальнѣйшихъ изысканій, возбуждалъ вопросы <sup>2</sup>). До сихъ поръ онъ- остается незамѣненнымъ, потому что, при всей новой замѣчательной обработкѣ частностей, при громадномъ матеріалѣ никто еще не собралъ ни цѣлой нашей "сортологіи", ни объясненія пословицъ съ новой научной точки зрѣнія; нѣкоторыя историческо-бытовыя замѣчанія Снегирева донынѣ остаются неразвитыми далѣе.

Третій трудъ Снегирева по русской этнографіи опять быль изслѣдованіемъ чрезвычайно любопытнаго и до него никѣмъ не тронутаго предмета. Это--лубочныя картинки. Появляясь съ XVII вѣка и до 1839 г. оставаясь почти не тронутыми цензурнымъ контролемъ, эти картинки составляютъ, какъ извѣстно, цѣлую особую народную литературу, въ разныхъ отношеніяхъ интересную и иногда весьма трудную для историческаго истолкованія. Снегиревъ, съ тѣмъ вкусомъ и чутьемъ къ старинѣ, которое его отличало, очень рано обратилъ вниманіе на лубочныя картинки и съ своего перваго изслѣдованія о нихъ въ 1822 г. до послѣднихъ лѣтъ своей жизни нѣсколько разъ обращался къ нимъ <sup>3</sup>), опять полагая на ихъ объясненіе свое большое знаніе письменной и печатной старины и практическое знаніе народнаго обычая. До новѣйшаго изданія Д. А. Ровинскаго труды

<sup>3</sup>) Снегиревъ понималь трудность дъла и необходимость дальнъйшихъ исканій. "Самъ постигая всю важность и общирность избраннаго мною предмета, объемлющаго внутреннюю жизнь русскаго народа въ разныхъ ся эпохахъ, — говорить онъ въ предисловіи, — нахожу, что онъ требуетъ бо́льшихъ и разнообразнѣйшихъ познаній и средствъ, постояннъйшихъ наблюденій и изслѣдованій, нежели какія я имѣлъ. Чѣмъ болѣе идти по этому поприщу, чѣмъ глубже вникать въ этотъ предметъ, повидимому, столь обыкновенный и знакомый, но по сущности многосложный и разносторонній, тѣмъ болѣе откроется новыхъ свѣдѣній и соображеній, важныхъ для исторіи, филологів и философіи".

<sup>8</sup>) Первая статья его: "Русская народная галлерея или лубочныя картинки", въ Отеч. Зап. 1822, т. XII, № 30.

— "О простонародныхъ изображенияхъ" въ Трудахъ общ. люб. росс. словесности, 1824, кн. IV.

— "Лубочныя картинки", въ Москвитянинъ, 1841. № 5.

- "О лубочныхъ картинкахъ русскаго народа", въ Валуевскомъ "Сборникъ историч., статист. и др. свъдъній о Россіи". Спб. 1845.

— "О лубочныхъ картинкахъ рус. народа". М. 1844, и 2-е изд.: "Лубочныя картинки рус. народа въ московскомъ мірѣ". М. 1861.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гдё въ жнтін кн. Владнміра являются такіе "боги" какъ: Позвиздъ или Вихоръ. богъ воздуха; Ладо, богъ веселія; Купало, богъ плодовъ земныхъ, и т. п., никогда не бывалые. I, стр. 11.

Снегирева были единственнымъ цёльнымъ трактатомъ по этому предмету. Но и здёсь опять повторились его обычные недостатки: слишкомъ поспѣшные выводы, иногда совсѣмъ грубыя ошибки и недосмотры, цитаты на угадъ и на память, и къ нимъ опять строго отнеслась новая вритика, которая уже непремённо требовала внимательнаго обращения съ текстами и доказательнаго комментария <sup>1</sup>). Тёмъ не менёе, когда новёйшій изслёдователь предпринялъ перебрать и изслёдовать весь матеріаль дубочныхъ картинокъ, онъ нашель возможнымь дать труду Снегирева самую высокую похвалу. "Особенную помощь, — иншетъ г. Ровинский въ предисловии къ своему огромному труду, - оказали мнѣ статьи о лубочныхъ картинкахъ И. М. Снегирева; въ нихъ, кромѣ полнаго перечня картинокъ, заключается еще чрезвычайное множество историческихъ свъдъній и обиходныхъ зам'ятовъ, которыя могли быть собраны и записаны только такимъ практическимъ маститымъ археологомъ-старожиломъ, какимъ считался въ нашей Москвѣ И. М. Снегиревъ: статьи его о лубочныхъ вартинкахъ русскаго народа-изтинное сокровище для людей. занимающихся этимъ предметомъ"<sup>2</sup>).

Другая область изслёдованій, которая відавна занимала Снегирева и съ сороковыхъ годовъ почти исклю (имльно его поглощала, была древность монументальная, старое русское ждожество и въ особенности памятники московской и подмосковной сърины. Какъ первые начатви этнографическихъ изысканій сдёлан, были еще въ въ XVIII столѣтін, такъ и въ археологіи монуменъ, льной Снегиревъ имълъ своихъ предшественниковъ; но никто, и ваньше, и въ его время, не положилъ столько труда на изслъдование п. мятниковъ стадаго русскаго художества вообще, и особливо московскоъ стадины. Пѣлый рядъ изданій его, сороковыхъ и пятидесятыхъ годов. полагалъ начало систематическому изучению нашей монументально, ста. рины. Таковы его "Памятники московской древности" (М. 142-45); "Памятники древняго художества въ Россіи" (три вып., 1250); "Письмо объ иконописи къ гр. А. С. Уварову" (1848) <sup>3</sup>); "Русс, ая старина въ памятникахъ церковнаго и гражданскаго зодчества" 4). Москва была предметомъ пѣлыхъ особыхъ изслѣдованій: таковы-\_

<sup>1</sup>) См. ст. Ө. И. Буслаева въ Отеч. Зап. 1861, № 9, и Котляревскаго, "Старика и народность". М. 1862, стр. 86—87.

<sup>3</sup>) Рус. нар. картинки. Спб. 1881, I, стр. VI—VII. Замѣтимъ еще, что коллекція Снегирева составила очень важную часть собранія лубочныхъ картинъ, какое имѣетса въ Публичной Библіотекѣ.

<sup>8</sup>) Оно послужило главнымъ матеріаломъ для сочиненія Сабатье: Notion sur l'iconographie sacrée. St.-Pet. 1849.

4) М. 1846—1854, въ 15 выпускахъ, въ листъ. Другое изданіе, въ 12° съ дополненіями и поправками, въ 4 книгахъ.

ł

"Памятники московской древности" (1842—45); "Москва. Подробное историческое и археологическое описаніе города" (т. І. 1865). Большан часть этихъ изданій была сдёлана Снегиревымъ въ сотрудничествё съ А. Мартыновымъ. Далёе, цёлый рядъ книгъ и книжекъ о московской и подмосковной святынѣ и достопримѣчательныхъ памятникахъ <sup>1</sup>). Наконецъ, онъ былъ дѣятельнымъ сотрудникомъ въ великолѣпномъ изданіи "Древностей россійскаго государства", предпринятомъ по, высочайшему повелѣнію въ сороковыхъ годахъ<sup>3</sup>).

Въ 1858—1859, Снегиревъ, въ качествъ спеціальнаго знатока московской старины, былъ однимъ изъ главныхъ дъятелей по возстановлению извъстныхъ "Романовскихъ палатъ" въ Москвъ, заложенныхъ 31 августа 1858 и открытыхъ въ августъ 1859 года<sup>3</sup>).

И въ этой сторонѣ его трудовъ новая археологическая критика дълала ему сильные упреки. Снегиревъ часто не удовлетворялъ строгимъ требованіямъ научнаго описанія и объясненія памятнивовъ: прежде онъ и не привыкъ къ этимъ требованіямъ, и теперь какъ будто не считалъ нужнымъ заботиться о полной точности подробностей, когда цълью его быль популярный разсвазь о любимой старинѣ, которою онъ самъ увлекался. Въ замѣчательной статьѣ по поводу "Москвы" Снегирева, г. Забёлинъ такъ характеризовалъ научную сторону его трудовъ: "Характеръ и достоинство археологическихъ трудовъ Снегирева наука давно опредѣлила... Она не могла не оцёнить большой начитанности автора, значительнаго знакомства съ архивными матеріалами, этой неутомимости въ собираніи многоразличныхъ данныхъ, массою которыхъ авторъ приводилъ всегда въ изумленіе обывновеннаго читателя, въ первый разъ встрёчавшаго столько старыхъ словъ, столько новыхъ фактовъ... Но вмѣстѣ съ тъжъ наука раскрыла также и важнѣйшій, самый существенный недостатовъ этого безмѣрнаго и не всегда толковаго собирательства, и именно, отсутствіе всякой критики, отсутствіе руководящей, объединяющей. послёдовательной мысли при обработкё не только цёлаго, но и каждой отдёльной его части... Наука указала на очень выдающееся отсутствіе самыхъ обыкновенныхъ критическихъ пріемовъ въ выборѣ, сличеніи и сообщеніи разнообразныхъ фактовъ и всякихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Новоспасскій монастырь (1843); Успенскій соборь (1856); Воскресенскія ворота (1860); Знаменскій монастырь и палата боярь Романовыхь (1861); Новоспасскій ставропигіальный монастырь (1863); Покровскій монастырь (1863); Богоявленскій монастырь. (1864); Тронцкая лавра (1842); Путеводитель изъ Москвы въ Тронце-Сергіеву завру (1856); Геосиманскій скить (1863); Дворцовое царское село Измайлово (1866).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Снегиреву принадлежить тексть отдёленій Ј, IV и VI, 1849, 1851, 1853.

<sup>\*) &</sup>quot;Ив. Мих. Снегиревъ", стр. 219 и слёд. Снегиревъ налисалъ тогда статью о Романовскихъ палатахъ для "Моск. Вёдомостей".

свидётельствъ, въ ихъ должной оцёнкё; указала на великую сбивчивость и несвязность изложенія, на небрежность, съ какою авторъ всегда почти относится и въ текстамъ, подлиннымъ словамъ, и къ ссылкамъ на эти слова... Вообще, наука отмѣтила, что археологическіе труды Снегирева, несмотря на видимую эрудицію, на весь внѣшній образъ учености, значительно слабы именно въ ученомъ отношении... Вотъ почему труды г. Снегирева, пользуясь большимъ уважениемъ въ средѣ непосвященныхъ, обыкновенныхъ читателей, вообще не столько цёнились изслёдователями, заинтересованными непосредственно и ближайшимъ образомъ въ тъхъ вопросахъ, которыхъ касался и которые обработывалъ авторъ, а потому и входившими въ самое близкое знакомство съ его изысканіями... Изслёдователи, послё долгихъ и очень тяжелыхъ операцій надъ сочиненіями Снегирева, могли вынести одно непреложное убъждение, что пользоваться этими сочиненіями нужно съ великою осмотрительностью и осторожностью, что несравненно легче, плодотворнѣе для себя и во всѣхъ смыслахъ полезнѣе имѣть дѣло прямо съ самыми источниками, чѣмъ изучать сочинение, котораго почти каждую строку приходится очищать критикою, провёрять съ тёми же источниками, большею частію, всёмъ доступными... Все это въ работающей средъ ставило труды Снегирева какъ бы внѣ науки, внѣ ея границъ. Они не попадали въ ея теченіе, въ ея общій обороть, не сливались органически съ новыми дальныйшими работами, какія предпринимались по тымъ же вопросамъ другими изыскателями, что должно бы непремънно случиться, даже противъ воли и желанія этихъ изыскателей... Труды Снегирева положительнымъ путемъ никогда и нигдѣ не дѣйствовали въ научной обработкѣ нашихъ древностей. Ихъ связь съ этою обработкою обнаруживалась всегда только отрицательно, выражала только неизбъжную полемику съ ними, неизбъжную ихъ перевърку, что въ видахъ рѣшительной безполезности и излишняго труда нерѣдко даже совствиь оставлялось изслъдователемъ" 1).

Г. Забѣлинъ былъ особенно въ правѣ высказывать столь суровый приговоръ. Работая въ той же археологической области, ему именно приходилось ближайшимъ образомъ провѣрять изслѣдованія Снегирева, убѣждаться въ невозможности принимать его выводы и даже его цитаты, вообще въ крайнихъ недостаткахъ его исторической критики. Замѣчанія г. Забѣлина о научныхъ свойствахъ трудовъ Снегирева безъ сомнѣнія справедливы, какъ справедливо и то, что они остались какъ бы внѣ науки, не имѣя внутренней связи съ дальнѣй-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Забѣлинъ, Опыты изученія русскихъ древностей и исторіи. Ч. П. М. 1873, стр. 119—122.

шими изслѣдованіями. Нужно, однако, сдѣлать оговорку, что наша историческая наука еще такъ вообще молода, что почти только съ Снегиревымъ и начинается разработка нашей монументальной археологіи и сколько-нибудь научной этнографіи, и онъ послужиль наукь уже тёмъ, что въ ихъ младенческомъ состояніи онъ ставилъ научные вопросы (какъ въ изслѣдованіяхъ о пословицахъ, о народныхъ праздникахъ, о народныхъ картинкахъ) и начиналъ собирательство, хотя недостаточно научное, но котораго раньше почти не было. Мы приводили выше, какъ въ наши дни нашелъ возможнымъ отозваться объ его собирательствъ г. Ровинский; укажемъ еще сочувственныя слова г. Буслаева, когда онъ, по смерти Снегирева, резюмировалъ его ученую дѣятельность <sup>1</sup>). Недостатки Снегирева происходили какъ оть новости науки, пріемы которой онъ собираль эклектически (въ этнографія) и не въ силахъ былъ выработать въ правильный методъ, такъ и отъ господствующаго характера литературы (двадцатыхъ годовъ), въ которомъ сложидись его дитературныя понятія. Цѣль его была не только научная, но и популярная, и послёдняя еще болёе, чёмъ первая; читатели и самая критика были очень мало приготовлены и были вполнѣ удовлетворены, -- первыя серьезныя требованія поставлены были только позднѣе (съ сороковыхъ годовъ). Его общія историческія представленія были карамзинскія; представленія о народѣ и народности отвъчали извъстной программъ, и съ этой стороны опять не сходились съ позднѣйшей школой, которая приступила къ изучению народности безъ предвзятыхъ и постороннихъ наувѣ соображеній.

Переходимъ къ писателю иного характера, болёе молодого поколёнія, на которомъ, въ другихъ формахъ, но также сказалось тогдашнее положеніе народныхъ изученій. Это былъ романтикъ народности—Пассекъ, очепь замѣченный въ свое время писатель, но рано умершій, только-что начавши свою дѣятельность.

Вадимъ Васильевичъ Пассекъ<sup>2</sup>) родился, въ іюнѣ 1807, въ Тобольскѣ, гдѣ отецъ его, извѣстный по своимъ печальнымъ приключеніямъ, жилъ съ семьею въ ссылкѣ, въ очень стѣсненныхъ обстоятельствахъ. Тобольскій губернаторъ въ то время особенно гналъ семейство Пассековъ и выселилъ его, въ глубокую осень, за двадцать верстъ отъ города. Вадимъ остался и прожилъ годы дѣтства въ домѣ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Моск. Уняверситетскія Извёстія, 1869.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Біографическія свёдёнія о немъ см. въ воспоминаніяхъ его вдовы: "Изъ дальнихъ лётъ. Воспоминанія Т. П. Пассекъ". Спб. 1878—79, т. І, стр. 366—384, 432 и слёд.; рядъ главъ во П-мъ томё, и частію въ недавно вышедшемъ Ш-мъ томѣ. Спб. 1889.

ихъ друга, инспектора врачебной управы, Керна <sup>1</sup>). Средства семьи заключались въ той части дохода съ харьковскаго имѣнья, какая приходилась на долю двухъ сыновей, рожденныхъ до ссылки отца; но мало-по-малу высылка денегъ сокращалась и, наконецъ, прекратилась. Семейство умножалось, наступала нужда; но семья держалась дружно и работала. Вадимъ, тихій, задумчивый, съ поэтической наклонностью, рано увлекался и красотами природы, и разсказами о старинѣ...

Черезъ двадцать лътъ ссылки, Пассевъ-отецъ былъ, наконецъ, возвращенъ (въ 1824 или 1825). Многолюдная семья перебралась въ Москву, гдё родственныя связи съ нёкоторыми богатыми и значительными людьми помогли ей кое-какъ устроиться. Въ 1830, отецъ умеръ и семья осталась на заботъ старшихъ сыновей, упорно для нея работавшихъ. Вадинъ въ послъднихъ двадпатыхъ годахъ былъ въ московскомъ университетъ; въ молодомъ поколѣніи бродилъ идеалистическій романтизмъ, къ которому Пассекъ былъ склоненъ уже отъ природы. Онъ шелъ въ университетъ раньше Герцена, но они еще встрётнянсь к сошлись очень дружески <sup>2</sup>): ихъ соединяли общія навлонности, интересы къ наукѣ и поэзія, стремленіе въ осуществлению въ жизни нравственно-общественныхъ идеаловъ; только послё въ ихъ миёніяхъ стали сказываться различные оттёнки, что одно время и произвело между ними охлаждение. Пассекъ кончилъ курсъ по юридическому факультету, кажется, до холернаго года. Въ этомъ году, когда эпидемія производила въ Москвъ, какъ и вездь, страшную панику, Пассекъ одинъ изъ первыхъ предложилъ себя въ распоряжение холернаго комитета и дъйствовалъ съ ръдвимъ самоотверженіемъ: онъ завѣдывалъ въ больницѣ канцеляріей, хозяйствеиной частью, ухаживаль за больными и даже, съ нѣкоторыми изъ врачей, дёлалъ на себѣ опыты прилипчивости болѣзни. Опыты показали противъ прилничивости, и послъ этого въ болъзни стали относиться смёлёе и явилось больше желающихъ помогать въ общественномъ бѣдствін <sup>8</sup>).

Въ 1832, Пассекъ женился на "корчевской кузинъ" Герцена и принялся за "Путевыя записки", которыя были его первымъ трудомъ. Весной 1834, графъ А. Н. Панинъ, попечитель харьковскаго университета (раньше служившій въ Москвъ при московскомъ попе-

<sup>&#</sup>x27;) "Я родныся въ то время, — писалъ Пассекъ, — когда безпощадно тёснили и терзали родную семью, поэтому былъ надолго отдаленъ отъ нея, росъ среди чужихъ, сталъ рано думать и чувствовать и долженъ былъ сосредоточиваться, замыкаться самъ въ себё", "Изъ дальнихъ лётъ", I, стр. 375.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, I, 317-318, 328, 355-365, и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Тамъ же, I, стр. 357-358.

чителѣ кн. С. М. Голицынѣ), предложилъ Пассеку каеедру русской исторіи въ Харьковѣ, и онъ было началь собираться въ путь. Между твиъ въ іюлѣ этого года въ Москвв произошелъ арестъ несколькихъ молодыхъ людей, обвиненныхъ за пъніе на пирушкъ недозволительныхъ пѣсенъ. Къ Пассеку это не имѣло никакого отношенія, но исторія эта, очень безсмысленно, отразилась и на немъ. По письмамъ, находимымь у арестуемыхъ, переходили отъ одного въ другому, отъ поэта Соколовскаго къ Сатану, къ Огареву, наконецъ, къ Герцену. По арестѣ послѣдняго, ждалъ и Пассекъ своей очереди, но, по разсказу г-жи Пассекъ, -- продолжительныя отлучки Вадима передъ женитьбой (для устройства дёла съ харьковскимъ нивніемъ), частыя, продолжительныя потздки наши послё женитьбы, новые интересы внѣ товарищескаго кружка спасли его отъ ударовъ собравшейся грозной тучи, но, несмотря ни на что, рикошетомъ они попали и въ насъ" 1). Когда, прібхавши въ Харьковъ, Пассекъ явился къ гр. Панину, тотъ сообщилъ ему, что изъ Москвы получена бумага, въ которой сказано, чтобы не допускать Пассека до чтенія лекцій, всябдствіе его сношеній съ арестованными молодыми людями, а если уже читаеть, то учредить строгій надзорь. Левціи и не были начаты. Пассекъ поселился въ своей деревнъ, въ харьковской губерніи; здъсь его сосёдомъ оказался жандарискій полковникъ, съ которымъ онъ дружески сошелся и который сообщиль ему, что действительно долженъ доставлять о немъ отчеты... Пассекъ прожилъ въ Харьковъ и въ деревнѣ 1834-36 годы, съ небольшой поѣздкой въ Кіевъ, занимаясь этнографическими и статистическими изученіями. Въ 1836, онъ быль причислень въ министерству внутреннихъ дёлъ, по статистическому отдёленію, и считался откомандированнымъ въ харьковскую губернію; въ 1837, онъ представилъ въ министерство свое историкостатистическое описание харьковской губернии съ планами и видами. Оно было напечатано въ оффиціальномъ изданіи <sup>9</sup>). Вийстй съ тикъ. онъ занимался изслёдованіемъ древностей, городищъ и кургановъ и отчеть о нихъ доставиль въ Общество исторіи и древностей, которое избрало его въ свои члены. Въ Москву онъ вывезъ для университета изъ Украйны три каменныя "бабы".

По получении работы Пассека о харьковской губерния, министерство дало ему поручение составить статистическое описание таврической губернии. Для этого надобно было предварительно въ Одессѣ ознакомиться съ архивомъ новороссійскаго и бессарабскаго генералъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Изъ дальнихъ лётъ, I, стр. 435.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Матеріалы для статистики Россійской имперіи, издаваемые, съ высочайшаго сонзволенія, при статистическомъ отдёленіи министерства внутреннихъ дёлъ. Спб. 1839—41 (два тома), т. І, отд. ІІ, стр. 125—167.

губернатора. Въ Одессъ, съ повздкой въ Крымъ, Пассекъ провелъ 1837—38 годы. Еще въ Харьковъ онъ задумалъ изданіе "Очерковъ Россіи", и его мысль, какъ и вообще взглядъ его на изученіе народа, были съ великимъ сочувствіемъ раздълены Срезневскимъ, который въ тѣ годы былъ въ разгарѣ этнографическаго романтизма. Въ Одессѣ Пассекъ также встрѣтилъ людей, сочувствовавшихъ его планамъ, и тѣмъ усерднѣе готовился въ изданію, для котораго уже набирались сотрудники и статьи. Въ 1838 году вышла первая книга "Очерковъ Россіи".

Въ началъ лъта 1838, Пассекъ сдълалъ поъздку въ Крымъ, къ осени вернулся въ Харьковъ, оставался здъсь до лъта слъдующаго года, сдълалъ новыя поъздки по харьковской губернии и осенью 1839 перебхалъ въ Москву.

Въ Москвё Пассекъ встрётился снова съ кружкомъ Герцена, но завязалъ и другія связи, которыя, повидимому, становились ему ближе и сочувствениё. Осенью 1840, снъ отправился въ Петербургъ; цёлью поёздки были его литературные планы и оффиціальныя дёла, а именно онъ, черезъ К. И. Арсеньева, хотёлъ напомнить въ министерствё, гдё считался на службё, объ обёщанномъ ему первомъ вакантномъ мёстё чиновника особыхъ порученій при министрё. Арсевьевъ съ участіемъ взялся за его дёло; мёсто обёщано, а пока ему поручено было составленіе статистическихъ свёдёній о московской губерніи и дана награда за описаніе таврической губерніи.

Въ 1841, Пассекъ составилъ статистическое описаніе московской губерніи, признанное образцовымъ; составилъ путеводитель по Москвѣ и ея окрестностямъ <sup>1</sup>), хлопоталъ объ изданіи "Очерковъ Россін". Средства его были очень стѣсненныя; онъ считался на службѣ, но жалованья ему не давали. Весной 1842, архимандритъ Симонова монастыря Мельхиседекъ предложилъ ему составить историческое описаніе Симонова монастыря, съ вознагражденіемъ въ 300 рублей. Онъ взялся за эту работу, которая и была вскорѣ кончена и издана, но вмѣсто гонорара, Пассекъ просилъ за свой трудъ — отвести ему и семьѣ мѣсто на монастырскомъ кладбищѣ! Въ томъ же году пришлось воспользоваться этимъ условіемъ — сначала для его ребенка, а осенью — для него самого. Еще лѣтомъ Пассекъ заболѣлъ, простудившись; къ осени ему дѣлалось все хуже и 25 октября 1842 онъ умеръ. Въ этомъ году вышла и послѣдняя, 5-я книга "Очерковъ Россіи".

Первымъ произведеніемъ Пассека, какъ выше замѣчено, были "Путевыя записки" и еще небольшая статья "Странное желаніе",

<sup>1)</sup> Московская справочная книжка, изданная Вад. Пассекомъ. М. 1842.

напечатанная поздийе <sup>1</sup>). Достаточно прочесть нёсколько страницъ этой послёдней статьи, чтобы видёть мечтательную подкладку его взглядовъ, сохранившуюся и поздиёс. "Странное желаніе" заключается въ слёдующемъ:

"Духъ вѣченъ и нѣтъ для него избраннаго времени, человѣкъ не весь прикованъ къ настоящему; онъ любитъ воскрешатъ минувшіе вѣка, углубляться до дня созданья, въ безконечность времени, и уноситься думой въ будущее.

"Оттого-то и мић хотћлось бы всюду жить въ наждое мгновенье времени, во всћ возрасты человѣчества и природы: хотѣлось бы присутствовать при всѣхъ переворотахъ земли, взгромоздившихъ горы и разъединившихъ всѣ са части, когда еще кипѣли рѣки металловъ (!) и раскаленная атмосфера неразлучно носилась съ земнымъ шаромъ! Хотѣлось бы взглянуть, какъ послѣ стихійнаго состоянія отдѣлились воды, заструились рѣки, зацвѣли первыми цвѣтами поля и послышалось первое пѣніе птицъ... Желалъ бы перечувствовать всѣ чувства, всѣ впечатлѣнія перваго человѣка, переходить съ нимъ наъ поколѣнія въ поколѣніе... и пр.

"Что мећ жизнь, если я не составляю живой части целаго міра; что мон бедные дни, если они не сливаются съ вечностію!

"Страшно быть отторичтымъ отъ общества людей, невыразимо страшнъй быть отторженнымъ бытіемъ отъ вселенной и жизнію отъ въчности (?). Я теряюсь, гибну при одной мысли объ этомъ отчужденія, оно роняетъ человъка. ниже ничтожества.

"Не оттого ли мы нерёдко томимся желаніемъ представить всю минувшую жизнь вселенной, узнать ся настоящее и разгадать будущее?

"Но человѣку не воскресить прошедшаго, не удовлетвориться и разгадкой будущаго! Гдѣ же полное удовлетвореніе жизии? гдѣ найду васлажденіе жизни всевременной и вездѣ присутствующей—

Въ святой и жаркой въръ. на землъ -

И тамъ, гдѣ нѣтъ уже земныхъ преградъ", и пр.

"Путевыя Записки"<sup>2</sup>) всего нагляднёе указывають настроеніе и основную мысль, проходящую въ работахъ Пассека. Когда книга вышла, Сенковскій замётилъ въ "Библіотекѣ для чтенія", что вѣроятно авторъ путешествовалъ въ воображеніи, сидя покойно на диванѣ въ своемъ кабинетѣ, и болѣе по протекшимъ вѣкамъ. Другъ автора, Лажечниковъ, въ письмѣ, относится къ книгѣ съ осторожною уклончивостью<sup>3</sup>). И дѣйствительно, въ книгѣ много историко-поэтическихъ финтазій о протекшихъ вѣкахъ, а настоящихъ путевыхъ записокъ совсѣмъ не имѣется; тѣмъ не менѣе она любопытна для

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ сборникъ "Литературный Вечеръ", М. 1844, который по его смерти изданъ былъ московскимъ литературнымъ кружкомъ въ пользу его семейства. Объ этомъ сборникъ см. въ "Современникъ" 1844 г., т. 35. "Изъ дальнихъ лътъ", т. П, стр. 204—205, 844—345.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Путевыя записки Вадима <sup>\*</sup>. Москва, 1834. 8<sup>°</sup>. 180 стр. Посвященіе: "Татьянѣ Петровиѣ Пассекъ".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Письмо 1834 г.: "Изъ дальнихъ лътъ". П, стр. 222.

исторіи этнографіи. Народно-историческій интересь только-что складывался: чувствовалась недостаточность прежней чисто внѣшней государственной исторіи, и возникала потребность изслѣдовать основы внутренней жизни народа, его бытовые и нравственные идеалы. Это стремленіе, еще поэтически-неопредѣленное, особенно выразилось у Пассека, и оттого имя его называлось въ то время съ большими сочувствіями: онъ высказывалъ созрѣвавшую потребность. Труды его, кромѣ немногихъ описательныхъ сочиненій, немного дали прямого научнаго матеріала, но имѣютъ свое историческое значеніе: это предисловіе къ наступившимъ вскорѣ спорамъ славянофиловъ и западниковъ о русской національной идеѣ и къ болѣе глубокой постановкѣ этнографическихъ изученій.

Книга ділится на нісколько главь или статей: первая посвящена личнымъ воспоминаніямъ и размышленіямъ о русской старині; вторая посвящена "Украйні" (стр. 51—112, съ эпиграфомъ изъ Рудаго-Панька); третья— "Малороссіи" (стр. 113—155); даліе идуть "мечтанія", гді авторъ обращается къ общему вопросу личной и исторической жизни человіка, къ опреділению исторіи, къ необходимости новыхъ изученій прошлаго Россіи; наконецъ, небольшой "эпилогъ".

Книга открывается воспоминаніями дётства и юности въ Сибири —о впечатлёніяхъ свёжей и дикой природы, о народныхъ историческихъ преданіяхъ ("Ермакъ былъ первымъ героемъ моихъ мечтаній"); потомъ—переёздъ въ Россію, путь до Москвы среди новыхъ впечатлёній; наконецъ, Москва. Мечтанія юности сливаются съ мечтаніями историка. Кремль переноситъ автора въ прошедшее Москвы, въ далекую старину русской народной жизни: историкъ долженъ открыть ся характеръ, источникъ си отличій отъ жизни западной Европы. Авторъ находитъ этотъ источникъ въ особомъ усвоеніи христіанства славянскимъ племенемъ:

"Оно (христіанство) близко душѣ человѣка, потому что проповѣдуеть все истивное и благое; оно близко къ характеристикѣ славянскихъ племенъ по своей созерцательности" (стр. 44).

Въ этой "созерцательности", христіанскомъ спокойствіи и покорности, онъ находитъ поясненіе многихъ событій русской исторіи.

Обязанность историка и значение истории представляются ему въ самыхъ возвышенныхъ чертахъ:

"Тотъ не историкъ, кто не поэтъ, — говоритъ Пассекъ: — потому что у него не достанетъ души, чтобы слиться съ человѣчествомъ, чтобы обнять его, потому что исторія есть законъ минувшаго, вдохновенное пророчество о будущемъ! Тотъ не историкъ, кто не мыслитель и не поэтъ. Только Вико, Гердеры, Боссюеты, Нибуры создали исторію, только поэтическій идеализмь Шеллинга.

334

и Фихте оживотвориль ее своимь ученьемь. Но сочувствовать можно чемунибудь, и это что-нибудь, говорю я, есть внутренняя жизнь человичества, въ своемъ началь и во всихъ своихъ проявленіяхъ. Мы познаемъ развитіе настоящаго по событіямъ минувшимъ, а минувшее освилять жизнью настоящаго. И тотъ не понимаеть исторіи народа, кто не объемлеть умомъ, не сочувствуетъ сердцемъ малийшихъ движеній его внутренней жизни; кто не видитъ, какъ живетъ прошедшее въ настоящемъ; кто думаетъ возсоздать жизнь по однёмъ літоцисямъ или остаткамъ некусства, и въ настоящемъ быть не видить основныхъ началъ, по которымъ дъйствовало минувшее, и станетъ дъйствовать грядущее.

"...Должно умомъ и сердцемъ вглядъться въ настоящій быть народа! Должно быть съ нимъ, видъть его во всъхъ измъненіяхъ, подъ всъми виечатлъніями обстоятельствъ и условіями внёшней природы—однимъ словомъ, должно путешествовать"... (стр. 166—168).

Съ чего же начать путешествіе? На это указываетъ исторія государства. Оно имѣетъ свои центры, состоящіе въ извѣстной мѣстности, въ характерѣ племени, и разливающіе на жизнь государства свои оттѣнки. Исключивъ окранны, въ самомъ русскомъ племени Пассекъ указываетъ три такихъ центра и основныхъ пункта изслѣдованія: Новгородъ, Кіевъ и Москву, съ ихъ соотвѣтственными землями и населеніями. Изученіе Россіи по этимъ центрамъ, въ ся внутреннихъ историческихъ движеніяхъ, въ связи прошлаго съ настоящимъ, было его завѣтной идеальной цѣлью:

"Вотъ колоссальное предпріятіе, которымъ такъ полны мон думы и мечтанья!—Боже мой! какъ радостно оживаетъ душа, когда я вижу, когда только воображаю всё начала историческихъ событій живыми въ живыхъ племенахъ! И я изслёдую сін начала не въ однёхъ лётописяхъ, но въ умё н сердцё и самыхъ заблужденіяхъ настоящаго поколёнія! И я переживаю цёлые вёка и всё переливы живни!

"О, дайте мић крылья! Я чувствую себя сильнымъ раскрыть этоть новый свртный міръ! Сочувствуете ли вы мић? бьется ли у вась восторгомъ сердце? или вы безчувственны и смъетесь надъ чистымъ мечтаніемъ юноши?".. (стр. 173).

Въ этой восторженной формъ выраженія высказана мысль о необходимости изученія мъстныхъ элементовъ исторіи и народныхъ бытовыхъ особенностей, налагающихъ печать на развитіе государства.

И съ этой точки зрѣнія, его особенно теплое, даже восторженное чувство поднимаетъ Малороссія, родина его предковъ. Въ ней возникли первые элементы нашего отечества, изъ нея разлился въ немъ свѣтъ христіанства, и пр.

"Кто первый изъ насъ вошелъ въ связи съ европейскими державами? Кто остановилъ гибельный потокъ первыхъ татарскихъ ордъ, принудилъ ихъ снова удалиться въ свои степи и такъ сильно, такъ пламенно и роскошно воспѣлъ битвы съ кочевыми половцами?— Малороссіяне!

"Какой народъ безъ твердыхъ и постоянныхъ предъловъ, которые могли бы

его защитить оть воинственныхъ состдей, безъ неприступныхъ горъ, которыя могли бы спасти его независимость, умблъ быть страшнымъ для своихъ враговъ, успѣлъ развить свою національность и сохранить ее въ тяжелые пать в'єковь наснлія татарскаго, литовскаго и польскаго? Какой народь въ пять въковъ неволи, когда пепелили его города, предавали мученьямъ за преданность религін, ум'яль ее сохранить, и вь это время не разь быль грозою своимь притеснителямь и среди сихъ пытовъ созидаль училища для образования юношества? Этоть народь быль - малороссіяне! Досель наше отечество гордится принятіемъ религін греческой и она вцервые принята-Малороссіею. Доселѣ гордимся мы побёдными походами Святослава — и въ нихъ были толпы малороссіянъ. Доселѣ одно воспоминаніе о пѣсняхъ Бояновъ навѣваетъ мечтою и переносить въ минувшее- и Бояны были поэты Малороссін, между тёмъ какъ свверь не оставниъ намяти о своихъ певцахъ. Для насъ безсмертно Слово о походѣ Игоря-н оно есть произведение малороссийское, воспѣтыя въ немъ дѣда свершены малороссіянами. Они бились съ половцами и печенъгами; они пробудили жизнь на стверт Россіи и перенесли сюда вст зачатки государства"... (стр. 113-114).

Мысль о зависимости событій отъ основныхъ особенностей народнаго характера и обычая примѣняется у Пассека въ объясненія удѣльной системы. По его мнѣнію, она "возникла и должна была возникнуть изъ духа южныхъ славянъ, изъ самаго быта малороссійскаго народа, и погибнуть на сѣверѣ". Именно, удѣльная система возникла изъ семейнаго раздѣла у малороссіянъ, въ противоположность цѣлости и единоначалію у великороссовъ; перейдя на сѣверъ, удѣльная система стала раздѣломъ отцовскаго наслѣдства, съ соблюденіемъ семейнаго старшинства, и уже носила въ себѣ всѣ начала единодержавія. Въ нѣсколько иной формѣ, эта мысль была именно развиваема позднѣе нашими историками.

Если по особенной любви въ прошлому и въ народности Малороссіи, Пассекъ становится въ ряду начинателей такъ-называемаго украннофильства, то въ другихъ сторонахъ своихъ мибній онъ довольно близко подходить къ послѣдующей славянофильской школѣ. Любопытенъ въ этомъ отношении особенный интересъ Пассева въ славянству, высказанный уже въ "Путевыхъ Запискахъ", и любопытно его представление объ общемъ характерѣ славянскаго племени. Отличительной чертой его Пассекъ считаетъ "созерцательность", перевѣсъ внутренней жизни надъ внѣшней, спокойствія надъ дбятельностью, и поэтому онъ считаеть всёхъ славянъ предрасположенными въ принятію гречесваго исповёданія, какъ имёющаго много общаго съ ихъ характеромъ – мысль чисто славянофильская, только иначе выраженная. Этинъ иредрасположениемъ Пассекъ объясняеть и церковную борьбу чеховъ. "Богемія, славянская страна, первая обратила вритический взглядъ на свою религию, менъе всъхъ увлеклась силой и блескомъ католицизма и первая водрузила знамя реформація. Она, полная элементовъ славяницизма (sic), доказала возстаніемъ Гусса, что ищетъ въ религіи не посредничества папы, не блеска, не внѣшней торжественности, но истины, одной иден, прямого созерцанія. Она доказала, какъ ей близка религія греческая, какъ она близка всѣмъ славянскимъ племенамъ, и всѣ они усвоили бы ее съ душевною готовностью, еслибы западъ не распространялъ своего ученія съ такою увлекательною силою и быстротою"... (стр. 43).

Между тёмъ, отношенія Пассева съ старымъ вружкомъ становиинсь натянутыми; стала, безъ сомижнія, чувствоваться разница взглядовъ. Холодная шутка свазывается въ письмахъ Герцена, приводииыхъ въ воспоминаніяхъ г-жи Пассевъ 1); были случан, въ которыхъ недовърчивость въ Пассеку выражалась даже непозволительно ръзко, какъ, напр., въ отказѣ богатаго Огарева помочь затрудненію Пассека при изданіи "Очерковъ Россіи". Авторъ воспоминаній "Изъ дальнихъ лётъ" настакваетъ, что это отдаленіе прежнихъ друзей было совершенно несправедливо и выходило изъ недоразумѣнія,--что несмотря на разницу и в которыхъ ваглядовъ, напр., на сочувствіе "къ делу славянъ", на его религіозность, на "любовь къ родине" (?), въ его мнѣніяхъ не произошло перемѣны, которая оправдывала бы это отдаленіе <sup>2</sup>); что наконецъ, не задолго до смерти Пассека, дружескія отношенія возстановились опять въ прежней силь. Тымъ не менье, разница взглядовъ несомнѣнно образовалась; корень са вѣроятно былъ очень давній. Ихъ дѣлило многое: прежде всего неравенство лѣтъ,---Пассевъ былъ нёсколькими годами старше своихъ друзей, и эта разница бываеть особенно замътна въ томъ возраств, когда на одной сторонѣ бываютъ еще свѣжи всѣ юношескіе порывы, а на другой они смёняются уже болёе спокойнымь взглядомь на жизнь и начинающимся опытомъ, который у Пассека увеличивался и внёшнимъ подоженіемъ, отстранявшимъ беззаботныя фантазіи юности <sup>3</sup>). Его младшіе друзья увлекались политическими идеями, а особливо тёмъ отвлеченнымъ и мечтательнымъ соціализмомъ, какимъ онъ былъ тогда и долго послѣ; Пассекъ давно увлекался народностью. Онъ сохраняль романтическое настроеніе молодости, стремленіе къ просвъщенію, но историво-этнографическіе, статистическіе труды отдааяди его отъ интересовъ прежняго кружка: исторія и этнографія, съ ихъ спеціальными изученіями, были иною областью, чёмъ соціальная философія; первыя приближали въ дъйствительности, вторая легко

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Томъ II, стр. 309, письмо изъ Владиміра, въ ноябрѣ 1839; стр. 336, изъ Петербурга, въ январѣ 1841.

<sup>\*)</sup> Томъ П, стр. 311-812, 391, 342.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ср. т. Ј, стр. 471-472, 484-485.

HCT. STHOPP.

витала въ фантазіяхъ. Въ интересахъ своихъ работъ Пассекъ сближался съ другимъ кругомъ, гдё этнографическіе интересы сопровождались однако прибавками, которыя въроятно не совсъмъ подходили къ его собственнымъ понятіямъ, и уже совсъмъ не подходили къ понятіямъ его прежняго круга. Въ Москвё, Пассекъ вошелъ въ кружовъ Вельтмана, гдё бывали Загоскинъ<sup>1</sup>), Максимовичъ, Даль; у него самого бывали Федоръ Глинка, профессоръ Морошкинъ, М. Макаровъ, де-Сангленъ; Пассекъ сближался съ Шевыревымъ, Погодинымъ, Хомяковымъ; въ Петербургъ--съ Гречемъ. Въ ряду этихъ именъ были люди, имъвшіе большія заслуги въ исторіи и этнографіи; но были и другіе, съ которыми его прежніе друзья не могли сходиться въ понятіяхъ; были наконецъ люди неуважаемые<sup>8</sup>).

Въ историко-этнографическихъ взглядахъ Пассека, образчики которыхъ мы приводили, нельзя не признать, при всей романтической идеализаціи, оригинальности и широты наблюденія или—отгадки, которыя, еслибы автору суждено было повести далѣе свои работы, могли выработаться въ опредѣленную теорію. Объемъ наблюденій Пассека простирался на археологію, исторію, народную поэзію, обычаи, преданія и т. д. Сельская жизнь, которую онъ велъ въ Малороссіи, сближала его непосредственно съ бытомъ народа. "Изучая языкъ и жизнь народа, Пассекъ постоянно сближался съ нимъ по деревнямъ; записывалъ повѣрья, сказки, пѣсни; срисовывалъ виды, земледѣльческія орудія, домашнюю утварь, одежду; бывалъ на празднествахъ и сельскихъ ярмаркахъ, такъ любимыхъ малороссами"... <sup>3</sup>).

Какъ мы упоминали, Пассекъ настаявалъ на необходимости *путешествій* для изученія народности. Но какъ онѣ были практически нелегки въ то время, можно видѣть изъ его жалобъ въ одномъ письмѣ:

"Рёдкое время дорога отъ Харькова до Москвы бываеть удобна, обыкновенно же или испорчена, или гразна до того, что лошади мёстами тянуть экипажъ шагъ за шагомъ. Зимою, пожалуй, и того хуже. Частыя мятели заносятъ путь, обозы выбивають такіе глубокіе, послёдовательно идущіе ухабы, что побядка становится невыносима, медленна и утомительна до крайности. На станціяхъ безпрестанныя остановки, помёщенія неудобны... На пріёзжаго на-

<sup>3</sup>) Изъ дальнихъ лътъ, II, 265.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Съ Загоскинымъ Пассекъ былъ очень близокъ уже въ 1832. "Изъ дал. лётъ". I, стр. 359, 377.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же П, стр. 70—71, 831—334. Нѣкоторыя изъ этихъ именъ могли бить безразличны въ началѣ тридцатыхъ годовъ, но къ сороковныть годамъ направленія стали такъ опредѣляться, что становились прямо враждебными. "Въ началѣ 1841 г., говоритъ г-жа Пассекъ, — бывали у насъ вечерами Т. Н. Грановскій и П. Г. Рѣдкинъ, но принадлежа къ другому кругу, мало-по-малу стали бывать рѣдко, хотя и относились къ намъ симпатично".

ходить тоска, досада — рвется въ цёли поёздки и благословляеть судьбу, достигнувъ домашняго пріюта. Какъ же при этихь условінхъ путешествовать по Россіи!. Путешественники частные, единственно съ цёлью путешествовать, чрезвычайно рёдки.

"Не равнодушіе же это ко всему родному! Нельзя быть равнодушнымъ къ тому, что намъ мало извёстно, когда не знаемъ, на что смотрёть съ благоговеніемъ, чему дивиться, чёмъ гордиться, что любить. Конечно, эти страшно трудные пути сообщенія большею частію виной недостаточности свёдёній о нашей народной жизни, о нашемъ отечествѣ, богатомъ и красотами, и разнообразіемъ природы, и народной славой, и народными бёдствіями, обильномъ цамятниками, полномъ своеобравной поэзіи" 1).

Эти трудности, весьма элементарныя и однако серьезныя, дъйствительно много объясняють медленность и неполноту нашихъ народныхъ изученій, особенно при громадности пространствъ, которыя нужно было бы посётить странствующему этнографу. Но была и другая причина: если въ наше время этнографическое путешествіе становится почти невозможностью, потому что путешественнивъ, старающійся войти въ народную жизнь, говорать и дружить съ сельскимъ народомъ, тотчасъ заподозривается и убздной полиціей, и самимъ темнымъ и напуганнымъ сельскимъ людомъ, -- то и въ тѣ времена, несмотря на провозглашаемую оффиціально "народность", изученіе ея было обставлено своими препятствіями. Сахарову, повидимому, всетаки пришлось испытать придирки цензуры, и въроятно онъ не только самъ собой, но и для цензуры, писалъ свою жалкую защиту древняго русскаго народа отъ "позорной тени многобожія" и тайныхъ сказаній". Дальше увидимъ другіе примъры того, какъ шалодоступно было изучение народной жизни. Оффиціальная народность видимо не довъряла народности настоящей.

"Очерки́ Россіи" начали выходить съ 1838 года <sup>3</sup>). Цёль ихъ была—служить къ распространенію свёдёній о нашемъ отечествё: собирать "понятія и знанія, пріобрётенныя болёе опытомъ и основанныя на дёйствительности, нежели выведенныя изъ умозрёнія"; дёлать доступными труды путешественниковъ, естествоиспытателей, любителей древности, ученыхъ учрежденій, труды, которые не всёмъ доступны; возбужлать къ наблюденію и изслёдованію всего отечественнаго; "развить и упрочить вёрнымъ знаніемъ горячее чувство любви къ отечеству и благоговёніе къ его великой судьбё".

Наибольшая доля "Очерковъ" принадлежала самому Пассеку. Онъ останавливался на физической географіи Россіи<sup>3</sup>), на старинѣ и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, П, стр. 270-271.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Очерки Россіи, издаваемые Вадимомъ Пассекомъ". Кн. І. Спб. 1838: II—IV. М. 1840. Кн. V. М. 1842.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Положеніе горъ въ Россіи.—Картины степей.

исторіи <sup>1</sup>), на бытѣ инородцевъ <sup>2</sup>), но съ особенною любовью онъпогружался въ историческія воспоминанія и, наконецъ, въ описанія народнаго быта, именно его поэтической и обрядовой стороны. Рядъстатей этого послѣдняго рода <sup>3</sup>) написанъ по внимательному личному наблюденію сельской жизни и сопровождается имъ самимъ записанными пѣснями <sup>4</sup>).

Только эти послёднія статьи заключали въ себё матеріаль, цённый для науки; но "Очерки", и вообще дёлтельность Пассека остаются тёмь не менёе любопытнымъ литературнымъ фактомъ, какъ одно изъсимпатичныхъ выраженій той искренной любви въ народу, которая въ ту пору одушевляла уже новыхъ дёлтелей народнаго изученія и уже вскорё произвела въ этой области труды, столько же важныедля нравственваго самосознанія общества, какъ и для науки.

Владимиръ Ивановичъ Даль былъ однимъ изъ замѣчательнѣйшихъ этнографовъ описываемаго періода и вмѣстѣ однимъ изъ популярнѣйшихъ писателей и разсказчиковъ. Правда, его главнѣйшіе этнографическіе труды появились позднѣе, уже 'въ наше время, но они принадлежатъ предыдущему періоду и по замыслу, и по главному сбору матеріала, и по способу выполненія. Мы скажемъ въ другомъ мѣстѣ о литературной дѣятельности Даля и остановимся здѣсь на его работахъ, собственно этнографическихъ.

Біографія Даля была много разъ пересказана 5). Онъ родился 10

<sup>1</sup>) Кіевопечерская обитель.—Кіевскія златыя врата. — Границы южной Руси донашествія татарь.—Окрестности Переяславля.—Куряжскій монастырь.

<sup>2</sup>) Путешествіе по Крыму.-Обычан и повѣрья финновъ.-Осетинцы.

<sup>8</sup>) Праздникъ Купалы.--Малороссійскія святки.--Веснянки.

4) Сотрудниковъ у него было немного: Срезневскій помѣстилъ въ "Очернахъ" два разсказа того натянутаго историко-поэтическаго стиля, въ которомъ онъ писалътогда, а передъ тъмъ издавалъ "Запорожскую Старину", и помѣстилъ еще статью "Сеймы", гдѣ помѣщенъ текстъ и изложеніе чешской поэмы "Судъ Любуши"; Вельтманъ сообщилъ любопытный "Портфель служебной дѣятельности Ломоносова" и двѣ статьи по той фантаствческой археологіи, которою онъ славился; А. Рославскій статью "Москва въ 1698 г."; И. Г. Сенявинъ—"Нѣсколько свѣдѣвій о новгородской губерніи".

<sup>5</sup>) Справочный энциклопедический словарь Старчевскаго, Спб. 1855, IV, 425-427, статья по матеріаламъ г. Максимова, съ подробными библіографическими указаніями сочиненій Даля.

— Толковий словарь живого великорусскаго языка, В. И. Даля. Записка Я. К. Грота — въ "Сборникѣ" П Отд. Акад. Н., т. VII, и отдѣльно. Спб. 1870 (кралкая біографія). Повторено въ "Филологическихъ Розысканіяхъ" (2 изд. Спб. 1876).

— Воспоминаніе о В. И. Далъ, Я. К. Грота (съ автобіографической запиской Даля и извлеченіями изъ его писемъ), въ "Сборникъ", т. Х. 1873, стр. 37 — 54, и въ академическомъ "Отчетъ за 1872 годъ", стр. 18 – 26.

воября 1801 г. въ Лугани, отчего и принялъ впослѣдстіи псевдонимъ "казака Луганскаго". Отецъ его былъ родомъ датчанинъ, получившій многостороннее образованіе въ Германіи; онъ приглашенъ быль на службу въ Россію, въ петербургской библіотекъ, но, по словамъ Даля, увидъвъ, что въ Россіи мало врачей, отправился снова за границу и вернулся медикомъ <sup>1</sup>). Онъ служилъ сначала при войскахъ въ Гатчинѣ, но семья, опасаясь, чтобы при его вспыльчивомъ характерѣ не произошло какого-нибудь столкновенія съ неменѣе всиыльчивымъ великимъ княземъ Павломъ Петровичемъ, съ которымъ ему приходилось встрёчаться, и чтобъ не послёдовало изъ этого бѣды, уговорила его перемѣнить мѣсто службы, и такимъ образонъ онъ перешелъ сначала въ Петрозаводскъ, потомъ въ Лугань, по горноврачебному вѣдомству, наконецъ, главнымъ докторомъ въ черноморскій флоть въ Николаевъ. Даль говорить о великомъ умъ, учености и силѣ воли своего отца; по разсвазамъ г-жи Даль, онъ былъ масонъ. Въ 1797, отецъ Даля принялъ русское подданство и былъ горачных русскимъ натріотомъ, внушалъ дѣтамъ, что они русскіе. зналь русскій язывь какъ свой, жальль въ 1812 году, что дъти его

- Всемірвая Иллюстрація, 1872, т. VIII, стр. 394, съ портретомъ.

- Московскія В'ядоности, 1872, N 241, 267.

— Голосъ, 1872, № 150.

— Русскій Архивъ 1872, № 10, ст. Бартенева; № 11. Другіе некрологи указаны въ этнограф. указ. Межова, Изв'ястія Географ. Общ. 1875, вып. 2, стр. 10—11.

-- Verhandlungen der gelehrten estnischen Gesellschaft zu Dorpat, Bd. VIII, crp. 116-124.

— Воспомянанія П. Мельникова, Русскій Вістинкъ, 1873, № 3, стр. 275—340.

- Диевникъ Шевченка, въ "Основв" 1861-62 (упомещания о Далъ).

— Даль, по воспоминаніямъ его дочери, Е. Даль. Русскій Вестникъ, 1879, № 7, стр. 71—112. Начало; продолженія, кажется, не было.

— Диевникъ А. В. Никитенка, въ "Р. Старинѣ", 1889—90 (упоминанія о Далё). Біографія Даля заслуживала бы болёе обстоятельнаго труда, чёмъ тѣ, какіе есть. Нельзя не счесть большой потерей уничтоженіе его записокъ; — онъ не говорилъ настоящей правды, когда отрекался отъ веденія записокъ въ автобіографія, писанной для г. Грота (Воспоминанія о Далё, стр. 43 — 44): біографъ Даля положительно говорить о существованія записокъ и о томъ, когда в по какому случаю Даль сжегъ ихъ "Русскій Вёстинкъ", 1873, № 3, стр. 316). Если показаніе біографа вёрно, записки должны были быть чрезвычайно любопытны.

Наконецъ, автобіографическія зам'ятки разбросаны въ сочиненіяхъ Даля, напр., въ разсказахъ: "Мичманъ Поц'ялуевъ", "Болгарка" (теплыя воспоминанія о пребыванія въ дерптскомъ университет»), "Подолянка" и проч.

<sup>4</sup>) Г-жа Е. Даль, по разсказамъ отца, приводятъ другую причину этого новаго ученья, именно, что родители Фрейтатъ не отдавали своей дочери за ел дъда, отгонаривансь тёмъ, что онъ теологъ, а не докторъ, напримъръ; черезъ нѣсколько лѣтъ онъ явился докторомъ. Могли быть и сба обстоятельства. Г-жа Даль во ошибкѣ называетъ Фрейтаговъ Фрейтангами. еще молоды и негодны для защиты отечества. Мать была также замѣчательная женщина; отецъ, по словамъ Даля, "силою воли своей, умѣлъ вкоренить въ насъ на вѣкъ страхъ Божій и святыя нравственныя правила". Онъ умеръ въ 1820, мать жила до 1858 г.; "нравственно управляла нами,—говоритъ Даль,—направляя всегда на прикладную, дѣльную, полезную жизнь".

Въ 1814 году, Даля и его брата свезли въ Петербургъ, въ морсвой корпусъ. Онъ пробылъ здёсь до 1819 и выпущенъ былъ мичманомъ; онъ считаетъ, что время, проведенное въ корпусѣ, былоубитое время, и "корпусъ" оставилъ въ немъ на всю жизнь самыя. отвратительныя воспоминанія <sup>1</sup>). На бѣду, онъ не выносилъ качки, морская служба была для него пыткой, всѣ старанія перейти на другую военную службу были безуспёшны. Онъ служилъ сначала въ-Ниволаевѣ, потомъ въ Кронштадтѣ; но отслуживши обязательные годы, Даль вышель въ отставку и перебхаль ві Дерпть, гдб поселилась его мать (отецъ уже умеръ) для воспитанія младшаго сына. Даль рёшиль поступить въ университеть, по медицинскому факультету, въ 24 года начавъ учиться по-латыни почти съ азбуви; онъбыль (въ 1826) зачислень на казенную стипендію. Ему нужно было пробыть въ университетъ до конца 1830 года, но въ турецкую войну 1829, начальство потребовало всёхъ годныхъ для службы; онъ былъ въ числѣ выбранныхъ и получилъ разрѣшеніе туть же держать экзаменъ на доктора.

Онъ пробылъ при арміи въ Турціи и Польшѣ до 1832 г., отличился между прочимъ въ польскую кампанію дѣломъ, совсѣмъ не входившимъ въ его врачебныя обязанности — сиѣшной наводкой моста черезъ Вислу; въ Петербургѣ назначенъ былъ ординаторомъ военнаго госпиталя, и тутъ впервые выступилъ на литературное поприще "Сказками". Онѣ дали ему первую извѣстность и вмѣстѣ сопровождались непріятной исторіей. За нѣсколько фразъ, превратно растолкованныхъ въ одной сказкѣ, онъ былъ "взятъ жандармомъ и посаженъ въ III отдѣленіе, откуда выпущенъ безъ вреда того же дна вечеромъ"<sup>2</sup>). Книжка, какъ говорятъ, была однако изъята изъ про-

Г. Гротъ замёчаетъ въ біографін Даля, что "хотя онъ вскорѣ былъ оправданъ, но долго не могъ являться въ литературѣ подъ своимъ именемъ". Это не точно. Подъ какимъ именемъ онъ не могъ являться? Мы видёли, что книжка и на первыѣ

342

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этомъ не мало подробностей въ воспоминаніяхъ его дочери.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Русскія сказки, изъ преданія народнаго изустваго на грамоту гражданскуюпереложенныя; къ быту житейскому приноровленныя и поговорками ходячные разукрашенныя казакомъ Владиміромъ Луганскимъ. Пятокъ первый". Спб. 1882. 12°. 201 стр. См. объ этой книжкі: "Русскія книжныя рідкости", Генвали. Спб. 1872, стр. 101—102. Исторія арестованія, въ разсказѣ г-жи Даль, Русск. Вістникъ, 1879, кн. 7, стр. 110—112.

дажи. Онъ продолжалъ тѣмъ не менѣе усердно работать въ литературь и еще съ тридцатыхъ годовъ пріобрѣлъ большую популярность, а въ сороковыхъ, даже по отзывамъ самыхъ требовательныхъ критиковъ, какъ Бѣлинскій, считался въ ряду первостепенныхъ талантовъ нашей литературы. Познакомившись у Жуковскаго съ В. А. Перовскимъ. Даль былъ приглашенъ имъ на службу въ Оренбургъ, чиновникомъ особыхъ поручений; пробывъ въ томъ крав около семи лѣть и "отходивъ" знаменитый своею неудачею и бъдствіями хивинскій походъ, Даль возвратился въ Петербургъ, поступилъ въ севретари въ товарищу министра удбловъ, Л. А. Перовскому, а потомъ завёдываль особенною канцеляріей его, какъ министра внутреннихъ дълъ, и принималъ тогда близкое участіе въ важивищихъ двлахъ министерства. Съ 1849 по 1859 г., Даль служилъ въ Нижнемъ-Новгородъ управляющимъ удъльной конторой. Вышедши затъмъ въ отставку, онъ поселидся въ Москвё и посвятилъ свое время обработкъ и изданию "Толковаго Словаря", матеріаль котораго онъ готовиль нѣсколько десятковъ лѣтъ. Онъ умеръ 22 сентября 1872 г., присоединившись передъ смертью къ православію.

Даль очень рано заинтересовался народнымъ язывомъ и бытомъ и началъ усердно изучать ихъ. Этотъ первый интересь его, чисто личный, представляеть любопытное явление литературно-историческое. Литература была тогда въ подномъ разгарѣ романтизма, который, правда, искаль уже и народнаго элемента. но только въ предблахъ романтической темы, въ извёстной окраскё, отдёлкё или поддѣлкѣ. Этнографическая наука была въ младенчествѣ, и ся смыслъ едва угадывался. Пушкинъ былъ еще въ юношеской порѣ, нельзя было предвидѣть будущаго возрастанія народнаго элемента и, однако, еще болье молодой юноша Даль уже ставить себь задачейрозысвивать подлинную русскую народность, въ языкъ и обычав. Идея была въ воздухѣ; будущіе ся дѣятели, прежде чѣмъ сознательно воспринять ес, влекутся къ ней инстинктомъ, --- и по-французеки образованный Пушкинъ, и по-нѣмецки воспитавшійся Даль, и полу-образованный Сахаровъ, и по старинному учившійся Снегиревъ. Поздневе, когда единичныя работы являются на светь, оказывается согласіе инстинктовъ, и рядъ параллельныхъ фактовъ создаетъ въ литературѣ "направление".

Такимъ инстинктомъ, угадывавшимъ глубокій вопросъ литературнаго развитія, были изученія, начатыя Далемъ еще юношей. "Во всю жизнь свою, — говорить онъ въ автобіографіи, — я искалъ

разъ явилась подъ псеедонямомъ, который въ слёдующихъ же годахъ повторился въ изданія "Былей и небылицъ". Изданіе "Сказокъ" г. Гротъ, со словъ Даля, обозначаеть ошибочно 1833 годомъ.

случая поёздить по Руси, знакомился съ бытомъ народа, почитая народъ за ядро и корень, а высшія сословія за цвётъ или плёсень, по дёлу глядя, и почти съ дётства смёсь нижегородскаго съ французскимъ была миё ненавистна, по природё... При недостаткё книжной учености и познаній, самая жизнь на дёлё знакомила, дружила меня всестороние съ языкомъ: служба во флотѣ, врачебная, гражданская, занятія ремесленныя, которыя я любийъ, —все это виёстё обнимало широкое поле, а съ 1819 года, когда я на пути въ Николаевъ записалъ въ новгородской губерніи дикое тогда для меня слово: замолаживаетъ (помню это донывѣ) и убёдился вскорѣ, что мы русскаго языка не знаемъ, я не пропустилъ дня, чтобы не записать рѣчь, слово, оборотъ, на пополненіе своихъ запасовъ. Гречъ и Пушкинъ горячо поддерживали это направленіе мое, также Гоголь, Хомяковъ, Кирѣевскіе, Погодинъ; Жуковскій былъ какъ бы равнодушнѣе къ этому и боялся мужичества<sup>4</sup>.

Съ перваго начала въ 1819, Даль продолжалъ свои замѣтки постоянно: много было имъ собрано на походахъ въ Турціи, гдѣ были люди изъ всѣхъ губерній; во время поѣздокъ и живн въ разныхъ краяхъ Россіи, онъ собиралъ слова и прислушивался къ нарѣчіямъ русскаго языка, не пропускалъ словъ, услышанныхъ въ разговорѣ. Въ то же время онъ дѣлалъ и другую работу: записывалъ пословицы, собиралъ пѣсни и сказки, повѣрья и суевѣрья. То и другое давало матеріалъ для его позднѣйшихъ работъ, для собраній этнографическихъ и для дѣятельности литературной, гдѣ онъ уже съ первыхъ произведеній явился замѣчательнымъ знатокомъ пріемовъ и ухватокъ народной рѣчи и обычая.

Это изученіе языка скоро, однако, приняло у Даля опредѣленное и, такъ сказать, полемическое примѣненіе. Въ "Напутномъ словѣ", иначе говоря, въ предисловіи къ "Толковому Словарю", онъ разсказываетъ, что съ тѣхъ поръ, какъ онъ себя помнитъ '), "его тревожила и смущала несообразность письменнаго языка нашего съ устною рѣчью простого русскаго человѣка, не сбитаго съ толку грамотѣйствомъ, а слѣдовательно, и съ самимъ духомъ русскаго слова. Не разсудовъ, а какое-то темное чувство строптиво упиралось, отказываясь признать этотъ нестройный лепетъ, съ отголоскомъ чужбины, за русскую рѣчь. Для меня сдѣлалось задачей выводить на справку и повѣрку: какъ говоритъ книжникъ и какъ выскажетъ въ бесѣдѣ ту же, доступную ему, мысль человѣкъ умный, но простой, неученый—и нечего и говорить о томъ, что перевѣсъ, по всѣмъ прилагаемымъ къ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ выпискѣ мы сохраняемъ обыкновенное правописаніе вмѣсто того, какое изобрѣлъ себѣ Даль въ это время.

сому дёлу мёриламъ, всегда оставался на сторонё послёдняго. Не будучи въ силахъ уклониться ни на волосъ отъ духа языка, онъ по-неволё выражается ясно, прямо, коротко и изящно".

Г. Гротъ замѣчаетъ по поводу этихъ словъ, что въ нихъ "лежить ключь ко всей литературной деятельности Даля: чемъ боле онъ подмѣчалъ и записывалъ, тѣмъ болѣе врѣпло его убѣжденіе въ негодности нашей письменной рѣчи". Стремясь въ "народности" въ своихъ литературныхъ произведеніяхъ (о нихъ скажемъ въ другомъ ивств). Даль несколько разъ обращался и къ теоретическому вопросу о народномъ языкъ и о сообщения его свойствъ литературъ. Первая статья Даля объ этомъ предметѣ написана была, къ удивленію, понъмецки 1) и уже заключала въ себъ осуждение нашей подражательной литературы и порчи языка. Въ 1842 г., онъ помъстилъ о томъ же предметъ двъ статьи въ "Москвитянинъ" <sup>2</sup>). Въ 1852 г., онъ отзывался на предположенія русскаго отдёленія Академіи наукъ объ изданіи (общаго) русскаго словаря и написалъ статью о ивстныхъ нарвчіяхъ по поводу изданнаго тогда Академіей "Опыта областного веливорусскаго Словаря" 3). Въ 1860, Даль читалъ статью о своемъ русскомъ словарѣ и своихъ филологическихъ взглядахъ въ Обществѣ дюбителей россійской словесности 4); тамъ же, въ 1862 г., было читано низ "Напутное слово", служащее предисловіенъ въ "Толковому Словарю". Наконецъ, онъ возвращался въ этому предмету въ статьяхъ, понбщенныхъ въ газетъ Погодина "Русскій" 5).

"Толковый Словарь живого великорусскаго языка" выходиль выпусками въ 1861—68 годахъ и составилъ четыре тома, in 4°; изданіе начато было московокимъ Обществомъ любителей россійской словесности, а томы II—IV напечатаны на счетъ высочайше пожалованныхъ средствъ. Географическое Общество при появленіи первыхъ трехъ-четырехъ выпусковъ, въ 1861 году, присудило составителю

<sup>3</sup>) Отзывь о иланѣ общаго словаря, въ "Извѣстіяхъ" II отд. Академін, т. I, 1852, стр. 338.—341 (вдѣсь, между прочимъ, удивительное предложеніе располагать словарь не по азбучному порядку, даже не по корнямъ словъ, —это дѣло сомнительное, а по понятиямъ); статья объ "Опытѣ обл. словаря" — съ трактатомъ о нарѣчіяхъ веникорусскаго явыка въ "Вѣстникѣ" Географ. Общества, 1852, часть 6-я, библіографія, стр. 1—72, и отдѣльно, Спб. 1852; перепечатана при "Толковомъ Словарь".

<sup>4</sup>) Напечатана въ "Р. Бесъдъ", 1860, № 1. Науки, стр. 111—130; потомъ при "Толк. Словаръ".

<sup>5</sup>) "Русскій" 1868, №№ 25, 31, 89. 41—споръ съ Погодннымъ объ иностранныхъ словахъ въ русскомъ языкъ и о праволисанія, конченный замъчаніемъ Шогодина въ послѣдней статьѣ: "нашъ споръ дълается смъ́шнымъ".

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ Dorpater Jahrbücher, 1835, № 1. Ueber die Schriftstellerei des russischen Volks (о лубочнихъ картинкахъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Москв." 1842, № 2. "Полтора слова о нинѣшнемъ русскомъ языкѣ"; № 9, "Недовѣсокъ къ статьѣ; Полтора слова".

Константиновскую медаль; по окончаніи изданія, оно было увѣнчано отъ Академіи Ломоносовскою преміей. Въ литературѣ трудъ Даля былъ встрѣченъ съ великими сочувствіями и похвалами <sup>1</sup>).

Въ трудахъ Даля, въ его сужденіяхъ о русскомъ языкѣ и въ его Словарѣ надо различать двѣ стороны: собраніе матеріала и собственную точку зрѣнія, теорію автора. Богатствомъ матеріала трудъ Даля превышаеть все, что когда-нибудь было у насъ сдёлано силами одного лица; не много есть и въ богатыхъ иностранныхъ литературахъ трудовъ подобнаго рода. Это богатство открывало возможность новыхъ разностороннихъ изученій. Не говоря о пользъ, которую словарь можеть приносить какъ справочная книга, онъ доставлялъ, вопервыхъ, громадный матеріалъ для изученія живого великоруссваго азыка со стороны его строенія и его бытового содержанія; во-вторыхъ, давалъ матеріалъ для исторіи русскаго языка, — впервые записанныя въ немъ слова сохраняли иногда давно забытую старину, являлись новые факты для выясненія историческихь формацій языка, мёстныхъ нарёчій, заимствованій изъ чужихъ языковъ и т. д.; въ-третьихъ, онъ могъ служить литературѣ новымъ напоминаніемъ о богатыхъ источникахъ народнаго слова и средствоиъ для освъженія и оживленія языка литературнаго, — на что Даль въ особенности разсчитываль. Собрание всего этого матеріала по разнымъ концамъ Россіи, по всякниъ слоямъ народа, пѣной многолѣтней упорной работы, -- какая вообще не очень свойственна русскому писателю, -составляеть несомнённую заслугу Даля; но его теоретическія мнёнія о язывѣ не выдерживаютъ критики и къ сожалѣнію неполезно отразились также на его капитальномъ трудъ.

Мы замѣчали, что у Даля издавна составилось убѣжденіе въ крайней испорченности русскаго литературнаго языка, происходившей отъ заимствованія чужихъ словъ, отъ неправильнаго употребленія своихъ (изъ этихъ обвиненій онъ не исключалъ и самого Пушкина), и средствомъ къ исправленію этого недостатка онъ считалъ введеніе въ книгу языка народнаго, его лексическаго запаса и его оборотовъ. Мысль, въ основѣ справедливая, была доводима Далемъ до крайности. По словамъ Даля, направленіе его одобряли въ ту пору Пушкинъ и Гречъ (извѣстный грамотѣй тѣхъ временъ), Хомяковъ и Погодинъ и проч.; не одобрялъ одинъ Жуковскій, который "былъ какъ бы равнодушнѣе къ этому и боялся мужичества". Но 'едва ли со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Таковы отзывы компетентныхъ людей — въ началѣ, Срезневскаго, въ "Извѣстіяхъ", т. 10, 1<sup>6</sup>61—63, стр. 245;— въ концѣ, ст. Котларевскаго, въ "Бесѣдахъ" Общ. любит. росс. словесности, вык. 2, М. 1868, отд. 2, стр. 91—94; равборъ Словаря, Я. К. Грота, 1870, выше указанъ. Новое изданіе "Словаря", Вольфа, Сиб. 1879, 8°, въ пяти вынускахъ.

мнительно, что сами одобрявшіе далеко не согласились бы съ Далемъ во всёхъ его затёяхъ; такъ, по изданіи "Толковаго Словаря" ему пришлось спорить даже съ Погодинымъ. Дёло въ томъ, что Даль понималь свое преобразование и улучшение языка литературнаго народнымъ очень грубо и первобытно. - По его собственному разсвазу, еще въ 1837 году, когда Жуковскій провзжаль черезь Уральскь въ свить цесаревича (потомъ императора Александра II), Даль, бывщій тогда въ Уральскъ, завелъ съ Жуковскимъ разговоръ объ этомъ предметь и между прочимъ представилъ ему слѣдующій образчивъ двоякаго способа выраженія--общепринятаго книжнаго и народнаго. 1) На книжномъ языкѣ: "казакъ осѣдлалъ лошадь какъ можно поспёшнёе, взяль товарища своего, у котораго не было верховой дошади, въ себѣ на крупъ, и слъдовалъ за непріятелемъ, имъя его всегда въ виду, чтобы при благопріятныхъ обстоятельствахъ на него напасть", и 2) на народномъ языкв: "казакъ свдлалъ уторопь, посадиль безконнаго товарища на забедры и слёдиль непріятеля въ назерку, чтобы при спопутности на него ударить". Жуковскій замѣтилъ, что по второму способу можно говорить только съ казаками и притомъ о близкихъ имъ предметахъ.

Отвѣтъ Жуковскаго былъ совершенно справедливъ, а "направленіе" Даля, какъ оно здёсь выразилось, свидётельствовало о полномъ непонимании отношений языка литературнаго и народнаго. Ему было непонятно, что литературный языкъ есть сложное историческое явленіе, создаваемое вовсе не произволомъ писателей, а цёлыми условіями просвѣщенія народа; что нѣтъ литературы, исторически развивавшейся, языкъ которой оставался бы неподвиженъ, тождественъ съ народнымъ, свободенъ отъ заимствованій. Однимъ изъ главныхъ золъ нашего внижнаго языва Даль считалъ употребление чужеземныхъ словъ, не-русскихъ оборотовъ, цёлое построеніе рёчи по нерусскимъ формамъ мышленія. Но онъ не понималъ, что въ этомъ виноваты вовсе не одни современные писатели; что заимствование чужихъ словъ началось въ русскомъ языкѣ съ далекой, даже доисторической древности, что затёмъ на памяти исторіи обильное заимствованіе въ книжный языкъ чужихъ словъ и построенія рѣчи по не-русскимъ формамъ мышленія совершилось въ эпоху введенія христіанства, съ принятіемъ ино-славянскаго перевода Св. Писанія, церковныхъ и отеческихъ книгъ, которыя на ест послёдующіе вёка русской книжности сообщили ей не-народный запасъ словъ и построеніе рѣчи. Странно было бы жаловаться на послѣднее, когда въ внигѣ являлась именно цѣлая система понятій, дотолѣ неизвъстная народу, для которой у него не было ни словъ (онѣ тогда и создавались изъ своего и чужого матеріала), ни формъ мышленія. Въ среднемъ періодѣ, отъ историческихъ бытовыхъ условій, вошло много татарскихъ словъ и начали уже являться слова западныя (тѣ и другія вмѣстѣ съ вещами и понятіями). Другимъ періодомъ обширнаго заимствованія былъ конецъ семнадцатаго вѣка и Петровское время, и опять иностранная стихія входила потому, что въ русскомъ языкѣ недоставало ни словъ, ни оборотовъ для обозначенія опять новыхъ вещей и понятій. Особыхъ "русскихъ формъ мышленія", конечно, не существуетъ: лонка для всѣхъ людей одинакова, какъ для всѣхъ одинакова ариеметика; въ языкѣ народа есть свои синтактическія особенности, бытовые обороты рѣчи, но сложные процессы мысли и сложное ея содержаніе требуютъ болѣе сложной формы выраженія, которая непривычна для непосредственной народной рѣчи, и тогда-то возникаетъ въ книжномъ языкѣ построеніе рѣчи, кажущееся не-народнымъ.

Нѣть сомивнія, что въ этихъ заимствованіяхъ чужой формы рѣчи и чужихъ словъ было издишество, крайность, но не должно забывать, что, быть можеть, это было вменно обратно пропорціональнымъ слёдствіемъ той недостаточности прежняго (и народнаго, и внижнаго) языка, съ которой встрётились желавшіе назвать новые предметы, выразить новыя понятія исторической жизни; а затёмъ органическая жизненность книжнаго языка тёмъ и обнаруживается, что онъ въ самомъ себѣ, естественно и постепенно, находитъ средства исправить крайности, найти для новыхъ понятій болёе простое и живое выражение, болье народную форму. Дълалось это, дъйствительно, само собою, не проповёдями о чистотё русскаго языка, не преднам вренными хлопотами объ истреблении чужеземной стихии, а именно темъ, что когда общество освоивается съ новымъ содержаніемъ, то и въ самомъ языкѣ возбуждается новая дѣятельность и черезъ нёкоторое время чужеземная стихія отступаеть передъ вновь образовавшинся, народнымъ выраженіемъ. Извѣстно, какъ скоро вышло изъ употребленія множество иностранныхъ словъ, вошедшихъ при Петрѣ; извѣстно, сколько исчезло изъ литературнаго языка другихъ иностранныхъ словъ и натянутыхъ словообразованій временъ Екатерины II; сколько забылось словъ, употреблявшихся въ сороковыхъ годахъ и т. д.-и сколько, напротивъ, проникало въ литературу и входило въ оборотъ, на ихъ мъсто, словъ или вполнъ народныхъ, или болѣе правильно образованныхъ. Обыкновенно, заслуга улучшенія литературнаго языка считается дёломъ великихъ писателей,---и не подлежить сомнѣнію заслуга, оказанная здѣсь Ломоносовымъ, Державинымъ, Карамзинымъ, Пушкинымъ и проч., но сущность ся состоить въ томъ, что таланть дёлалъ ихъ чуткими въ тому возстановляющему процессу языка, о которомъ ны говоримъ:

**3**48

они не занимались изобрётеніемъ словъ и намёреннымъ удаленіемъ чужихъ, но большею частью только художественно пользовались существовавшимъ въ оборотѣ матеріаломъ языка, и въ результатѣ ихъ дѣло казалось *преобразованіемъ*. На дѣлѣ, преобразованіе создается самимъ обществомъ и народомъ. Литературный языкъ не есть достояніе одного цѣха "книжниковъ"; его развитіе достигается распространеніемъ просвѣщенія въ общественной и народной массѣ, и чѣмъ больше просвѣщенія въ этой массѣ, тѣмъ болѣе она будетъ воздѣйствовать своими пробужденными природными силами на совершенствованіе языка и самаго содержанія литературы. Наоборотъ, самонадѣянныя притязанія единичныхъ исправителей языка кончаются обыкновенно полной неудачей и ихъ нововведенія дѣлаются предметомъ смѣха. Такая судьба постигла адмирала Шишкова.

Даль, въ сожалънію, вступиль на ту же дорогу. Не довольствуясь изучениемъ языка, онъ котълъ быть его реформаторомъ; онъ писалъ своеобразнымъ языкомъ, изгонялъ иностранныя слова, замѣнялъ ихъ --обывновенно неудачно-словами народными или даже собственнаго сочиненія, въ мнимо-народномъ складв. Это могло быть умъстно въ его народныхъ разсказахъ, гдѣ самая тема требовала народнаго способа выражения, но Даль требоваль того же въ изложении не-беллетристическомъ, и случалось, что о предметахъ литературныхъ, не существующихъ въ народныхъ понятіяхъ, говорилось выраженіями, имъвшими казацкій тонъ, замъченный Жуковскимъ. Это притязаніе на реформу языка Даль внесъ, наконецъ, и въ "Толковый Словарь". гдѣ онъ употребляетъ свое собственное правописаніе и слова собственнаго изобрѣтенія, которыя ставилъ иногда, не совсѣмъ осмотрительно, среди словъ народныхъ. Слова, имъ изобретенныя или новыя толкованія, которыя онъ даваль словамь народнымь (чтобы они могли служить къ изгнанію словъ иностранныхъ и ихъ замёнё), вообще не весьма удачны, а иногда надо удивляться, какъ ихъ аляповатость не бросалась въ глаза ихъ составителю, такъ много слышавшему руссвій языкъ <sup>1</sup>). Вообще, исполненіе Словаря представлядо не мало существенныхъ недостатвовъ <sup>2</sup>). Они напоминають ту эпоху нашей литературы, когда этнографіи, какъ науки, у насъ еще не было, когда люди, заинтересованные ся вопросами, работали часто

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Укажемъ, напримъръ, слова, разобранныя г. Гротомъ: вмъсто "горизонтъ" завъсь, оворъ, закрой, небоземъ, глазоемъ; "адресъ" — насняка; "кокетка" — миловидница, красовитка; "атмосфера" — коловемица, міроколица; "пуристъ" — чистякъ; "эгоизмъ" — самотство, и т. п.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Обстоятельный разборь Словаря читатель найдеть въ упомянутой статьё г. Грота; моя замётка: По поводу "Толковаго Словаря" Даля, въ "Вёстнике Европы", 1873, декабрь, стр. 883—903.

какъ самоучки, по инстинкту и догадкъ, безъ твердыхъ теоретическихъ основаній: это вело ко многимъ ошибкамъ, но это не отнимаетъ заслуги труда, даже возвышаетъ цъну упорныхъ усилій, положенныхъ, въ особенности Далемъ, на сложное и мудреное дъло.

Кромѣ лексической стороны господствующаго книжнаго языка, Даль нападаль и на его грамматику: "Съ грамматикой я искони былъ въ какомъ-то разладъ, -- говорить онъ въ "Напутномъ словъ, -не умва применить ся въ нашему языку и чуждаясь ся не столько по разсудку, сволько по какому-то темному чувству, чтобъ она не сбила ст. толку, не ошколярила, не стёснила свободы пониманія, не обузила бы взгляда. Недовфрчивость эта была основана на томъ, что я всюду встрвчаль въ русской граммативъ латинскую и нѣмецкую, а русской не находилъ". Такое мнѣніе могло людямъ неопытнымъ вазаться результатомъ глубоваго знанія и средствомъ исцёленія отъ книжной порчи русскаго языка; на дёлё, это было преувеличеніе, которое свидътельствовало, что Далю были мало извъстны или мало имъ оцёнены новые труды по русскому языку. Въ половинѣ шестидесятыхъ годовъ, когда было высказано это мнѣніе, оно запоздало явть на двадцать или на тридцать. Оно могло быть до известной степени вѣрно въ то время, когда господствовала грамматика Греча, а Булгаринъ состоялъ блюстителемъ чистоты русскаго языка, -- но самъ Даль упоминаетъ въ автобіографія, что даже Гречъ сочувствоваль его изученіямь русской народности. Въ дъйствительности, эта мнимая латино-нъмецвая грамматика, въ которой Даль видълъ гибель русскаго языка, нисколько не мъшала Пушкину пользоваться богатствами народной ричи-къ удовольствію читателей, не мишала Гоголю-въ такому же удовольствію читателей-свободно пользоваться разговорною рёчью, не смущаясь криками чистильщиковъ книжнаго языка по грамматикѣ Греча; далѣе, не мѣшала Лермонтову, Тургеневу, Некрасову и т. д. Первостепенные писатели и цёлое движеніе литературы постоянно расширяли и горизонть наблюденій народной жизни, и народный элементь въ литературномъ язывѣ: Дадь хотѣлъ спасать литературу отъ воображаемой опасности и совътовалъ то, что давно уже дълалось, и гораздо лучше и правильние, само собою. Точно также онъ напрасно боялся за русскій языкъ съ другой с роны: въ теоретическомъ изслъдования языка "латино-нъмецкая" форма давно не считалась обязательной, и въ послёднія десятилётія филологи и этнографы именно разработывали запасы народной рёчи. не только современной, но и древней, въ старыхъ памятникахъ, и вводили ихъ въ опредѣленіе законовъ русскаго языка. Напомнимъ. что первыя работы г. Буслаева въ этомъ направлении, "Мысли объ исторіи русскаго языка", Срезневскаго, появились еще въ концѣ сороковыхъ годовъ...

Что касается собственныхъ сочиненій Даля, он'в отличались обыкновенно изобиліемъ пословицъ и прибаутовъ и н'вкоторыми искусственно-народными словами, но вообще, какъ было уже зам'вчено однимъ академическимъ критикомъ, были писаны тёмъ же обычнымъ литературнымъ языкомъ и—по той же грамматикѣ.

Другимъ капитальнымъ трудомъ Даля было его огромное собраніе пословицъ, поговоровъ, прибаутовъ и т. д., также плодъ долговременной работы. Первый образчикъ этого труда онъ далъ въ 1847, прочитавши статью о пословицахъ въ собраніи Географическаго Общества<sup>1</sup>). Въ своемъ цёломъ составё онъ былъ изданъ въ 1361—62 годахъ<sup>2</sup>).

Сборникъ Даля, заключающій до 30,000 пословицъ, поговоровъ и т. п., есть одно изъ тавихъ явленій литературы, какія остаются паматникомъ своего времени и надолго — предметомъ изслѣдованій. Въ немъ собрана масса этихъ мелкихъ произведеній народной мысли и бытового опыта, -и ее нужно было собрать, потому что и старой пословицѣ, безъ сомнѣнія, грозитъ та же опасность забвенія, какая постигаеть уже старую народную песню. Даль старался собрать то. что "изникаеть въ глазахъ нашихъ, какъ вешній ледъ". Онъ справедливо разсуждаль, что съ этимъ матеріаломъ надо было обращаться осторожно и отложить всякую мысль о выборѣ и браковкѣ: "того, что выкинуто, никто не видить, а гдъ мърило на эту браковку и какъ поручиться, что не выкинешь того, что могло бы остаться? Изъ просторнаго убавить можно; набрать изъ сборника цевтникъ, по своему вкусу, не мудрено; а что пропустишь, то воротить труднев. Окоротишь-не воротишь. Притомъ (столь же справедливо замѣчалъ онъ) у меня въ виду былъ языкь; одинъ оборотъ ручи, одно слово, съ перваго взгляда не всякому замутное, иногда заставляли меня сохранить самую вздорную поговорку".

Въ предисловіи онъ дають для образца нъсколько объясненій пословицъ, и кратвія объясненія, часто весьма любопытныя, разбросаны во всемъ сборникъ.

Трудъ Даля имѣлъ свою исторію, которая весьма характерно ри-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эта статья "О русскихъ пословицахъ" напечатана была въ "Современникъ" 1847, кн. 6, отд. IV, стр. 143 — 156 (нъсколько общихъ замъчаний и для образца пословицы изъ семейнаго быта).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пословицы русскаго народа. Сборникъ пословицъ, поговорокъ, реченій, присловій, чистоговорокъ, прибаутокъ, загадокъ, повѣрій и проч. В. Даля. М. 1862. Отдѣльный оттискъ изъ "Чтеній" московскаго Общества исторіи и древностей, 1%61 и 1862 годовъ. Новое изданіе, Спб. 1879, два тома.

суеть положеніе нашихъ народныхъ изученій и роль оффиціальной учености въ ту пору. "Сборнику моему, — разсказываетъ Даль, — суждено было пройти много мытарствъ задолго до печати (въ 1853 году) и, притомъ, безъ малѣйшаго искательства съ моей стороны, а по просвѣщенному участію и настоянію особы, на которую не смѣю и намекнуть, не зная, будетъ ли то угодно. Но люди, и притомъ люди ученые по званію, признавъ изданіе сборника *вреднимъ*, даже *опас*иемъ, сочли долгомъ выставить и другіе недостатки его, между прочимъ, такими словами: "замѣчая и подслушивая говоры (?) народные, г. Даль видно нескоро ихъ записывалъ, а вносилъ послѣ, какъ могъ припомнить, отъ того у него рѣдкая (?) пословица такъ записана, какъ она говорится въ народѣ". (Приведено этому три примѣра, которые Даль объясняетъ какъ совершенно правильные или какъ варіанты).

"Какъ бы то ни было, но независимо отъ такой невърности въ пословицахъ моихъ, доказанной тремя примърами, нашли, что сборникъ этотъ и небезопасенъ, посягая на развращеніе нравовъ. Для большей вразумительности этой истины и для охраненія нравовъ отъ угрожающаго имъ рэзвращенія придумана и написана была, въ отчетѣ, новая русская пословица, не совсѣмъ складная, но за то ясная по цѣли: "это куль муки и шеноть мышьяку", такъ сказано было въ приговорѣ о сборнивѣ этомъ, и къ сему еще прибавлено: "Домогаясь напечатать памятники народныхъ глупостей, г. Даль домогается дать имъ печатный авторитетъ"...

"Упоминать ли еще, послё этого, что рука объ руку съ сочинителями пословицы о мышьякё, шло и заключеніе цёнителя присяжнаго <sup>1</sup>), къ коему сборникъ мой попаль также безъ моего участія, и что тамъ находили непозволительнымъ сближеніе сподрядъ пословицъ или поговорокт: "У него руки долги (власти много)", и "У него руки длинны (онъ воръ)"? И туть, какъ тамъ, требовали поправокъ и измпиений въ пословицахъ, да сверхъ того, исключеній, которыя "могутъ составить болёе четверти рукописи"...?

"Я отвётнить въ то время: "Не знаю, въ какой мёрё сборникъ мой могъ бы быть вреденъ или опасенъ для другихъ, но убъждаюсь, что онъ могъ бы сдёлаться не безопаснымъ для меня. Если же, впрочемъ, онъ могъ побудить столь почтенное лицо, члена высшаго ученаго братства, къ сочинению уголовной пословицы, то очевидно развращаетъ нравы, остается положить его на костеръ и сжечь; я же прошу позабыть, что сборникъ былъ представленъ, тёмъ болёе, что это сдёлано не мною".

1) Т.-е., въроятно, цензора?

"Ради правды, я обязанъ сказать, что мийніе противуположное всему этому было высказано въ то время просвищеннымъ сановникомъ, завидывавшимъ Публичною библіотекою"<sup>1</sup>).

Одинъ изъ біографовъ дополняеть эти неясныя слова Даля <sup>2</sup>). Дёло въ томъ, что одна изъ высочайшихъ особъ пожелала видёть сборникъ пословицъ и, получивъ его въ рукописи, признала полезнымъ его напечатать, но предварительно препроводила его въ Академію наукъ (въ которой Даль былъ членомъ-корреспондентомъ). Въ Академіи поручили разборъ сборника академику, протојерею Кочетову: онъ-то и нашелъ щеноть мышьяку.

Этоть приговорь, высказанный въ высшемъ ученовъ учреждения имперіи, достаточно указываеть положеніе русской науки. Правда, протојерей Кочетовъ попалъ въ Академію наукъ изъ бывшей Россійской академія (послё ся закрытія, когда учреждено на ся мёсто отавленіе руссваго языка и словесности въ Ак. наукъ), гдв отъ членовъ особой учености не требовалось и важно было только согласіе съ идеями и выусами адмирала Шишкова; но замбчательно, что отзывъ Кочетова получилъ силу, -- значить, не былъ оспоренъ и былъ принять также другими членами? Отзывъ цензора могь не быть его личною придирчивостью и невѣжествомъ; извѣстно, что тѣ годы (готовилась Крынская война) были временемъ особенныхъ свирвпостей цензуры,--цензоръ боялся проступиться недосмотромъ передъ комитетомъ и его предсёдателемъ, комитеть въ свою очередь --- проступиться передъ еще высшей инстанціей, "негласнымъ комитетомъ", строго слёдившимъ за тёмъ, что было уже дозволено цензурой обыкновенной. Даль отибчаеть благопріятный отзывь объ его трудѣ со стороны просвёщеннаго сановника, завёдывавшаго публичной библіотевой; но самъ этотъ сановнивъ былъ членомъ негласнаго вомитета <sup>8</sup>)...

Сборникомъ пословицъ не кончились богатые вклады Даля въ русскую этнографію. У него былъ сборникъ пѣсенъ, — впрочемъ небольшой, по его словамъ, — который онъ передалъ И. В. Кирѣевскому; собраніе сказовъ ("стопъ до шести (?), въ томъ числѣ и много всякаго вздору") онъ передалъ Асанасьеву <sup>4</sup>), который воспользовался имъ при своемъ изданіи сказокъ. Собраніе лубочныхъ картинокъ поступило въ Публичную библіотеку и послужило между прочимъ для

4) Преднся., стр. XXXIX.

ист. этногр.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пословицы русск. народа, предисловіе, стр. XVII-XXI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Р. Вѣстн. 1873, № 3, стр. 321.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Объ его диятельности, сверхъ оффиціальныхъ біографій, см. въ дневники А. В. Никитенка, "Р. Старина", 1890, февраль.

изданія Д. А. Ровинскаго <sup>1</sup>). Упомянемъ, наконецъ, еще объ одномъ разрядѣ трудовъ Даля-собираніи народныхъ повѣрій и суевѣрій <sup>3</sup>). Въ предисловіи онъ замѣчаетъ, что не беретъ на себя полное изслёдованіе предмета, а даеть только запась, какой случился; но разсказывая повтрыя, онъ даетъ имъ и свои объяснения. Повтрыя, по его мнѣнію, идуть изъ разныхъ источниковъ: однѣ являются остаткомъ язычества; другія "придуманы случайно", чтобы "окольнымъ путемъ" дать полезное наставление; третьи основаны на опыть и наблюденіи и объяснимы по законамъ природы, хотя нёкоторыя "представляются до времени странными и темными"; четвертыя въ сущности основаны на явленіяхъ естественныхъ, но обратились въ нелёпость по безсмысленному примёненію; пятыя составляють игоу воображенія, народную поэзію, которая, будучи принята за наличную монету, обращается въ суевъріе; шестыя, немногія, не имъютъ нивакого смысла или по врайней муру до сихъ поръ не могли быть объяснены.

Изучение нашей этнографической старины, развившееся въ послёднее время, направлялось преимущественно на отдаленныя эпохи, на предполагаемые мноическіе и древне-литературные источники народныхъ свазаній, на сравнительное объясненіе ихъ. Между тёмъ остается еще не опредбленъ, хотя съ нёкоторой полнотой, цёлый рядъ практически-бытовыхъ повёрій и сусвёрій, существующихъ въ народѣ до сего дня и занимающихъ тѣмъ большее мѣсто въ его понятіяхъ, чёмъ меньше населеніе затронуто школой и городскими вліяніями. На эту область бытовыхъ повѣрій Даль и обратилъ вниманіе: онъ не вдается ни въ мисологическія толкованія, ни въ сравненія, какія ділаль, напр., Снегиревь, - онь останавливается на прямомъ смыслѣ повѣрья и старается найти ему ближайшее, такъ сказать, раціоналистическое толкованіе. Изслёдователи народныхъ вѣрованій съ трудомъ допустять, чтобы пов'врья "придумывались случайно", какъ полагаетъ Даль, съ педагогическими цёлями; но многія толкованія Даля очень остроумны, и его пріемъ заслуживаеть вниманія этнографовъ. Что касается тёхъ повёрій, которыя "представляются до времени странными и темными", надо припомнить, что самъ Даль не былъ свободенъ отъ суевърія и въ этомъ случав, въроятно, думаль, что некоторыя сусверныя приметы могуть имёть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русскія народныя картинки, т. І, стр. ІХ-Х.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О повърьяхъ, суевъріяхъ и предразсудкахъ русскаго народа. Изд. 2-е, безъ перемъ́яъ. Спб. 1880. Въ первый разъ, этотъ трудъ явился небольшими статьями въ "Иллюстраціи" 1845—46 года.—Упомянемъ здъсь еще статью "о народныхъ врачебныхъ средствахъ", въ Журн. Мин. Внутр. Дълъ, 1843, Ч. 3.

свое таинственное основание. Въ послѣдние годы жизни онъ безъ мѣры предался спиритизму...

Далёе мы остановимся на томъ, какъ отразились этнографическія изученія у Даля, а также у нёкоторыхъ его современниковъ, въ ихъ взглядахъ на общественное положеніе народной массы, на реальную народную жизнь.

## ГЛАВА Х.

## Археологическое народолюбие. — Начало малоруссвой этнографии. — Вившнее положение народныхъ изучений.

"Маякъ".—Савельевъ-Ростиславичъ и Морошкинъ.—Изученія малорусскія: кн. Цертелевъ, Максимовичъ, Срезневскій; отношеніе Бѣлинскаго къ малорусской литературѣ.—Виѣшнее положеніе этнографіи: недостатокъ правильной школы съ одной стороны, и съ другой, стѣсненія цензурныя: ввгляды гр. Уварова; положеніе Сахарова, Кирѣевскаго, Бодянскаго, и проч.

"Маякъ", очень извёстный въ свое время, но мало кому памятный теперь, называлъ себя органомъ "современнаго просвъщенія въ духѣ русской народности". Исторически онъ былъ продолженіемъ того особаго склада понятій, который уже съ давнято времени сказывался въ литературѣ нападками на "чужеземное" образованіе и обычаи, сожальніями о добрыхъ старыхъ временахъ, когда такъ хорошо жили люди "по старинъ", притязаніями на собственныя чисторусскія свойства. Подобныя нападки на чужеземное бывали иногда умъстны, когда направлялись на пустоту свътскаго общества, о которой-гораздо сильнве-говорида литература другого, не-арханческаго направленія; но даже и туть, эти нападки были всего чаще поверхностны, адресовались вовсе не туда, вуда слёдовало, и не имѣли дѣйствія: образованіе, которое считали "чужеземнымъ", распространялось и бросало все болье глубовіе корни; защищаемая "чисто-русская" старина все больше забывалась и исчезала. Этого рода споры старины противъ новизны можно прослъдить издавна. Историви литературы и образованности нашей хотёли видёть въ нихъ борьбу двухъ направленій, прогрессивнаго и консервативнаго, или же западнаго и національнаго, одного-идущаго отъ Петровской реформы, другого-отъ общества до-Петровскаго. Такъ и бывало иногда въ прошломъ столѣтін, но въ этомъ спорѣ была другая сторона, не

имъвшая такого историческаго объясненія, а именно, онъ часто бываль только старческимь брюзжаньемь противь новыхъ поколёній. непониманіемъ новыхъ литературныхъ требованій, научныхъ и общественныхъ явленій, исторически вполнѣ законныхъ и необходимыхъ. Въ Петровскія времена втихомолку жалёли о московской старинѣ; въ половинъ прошлаго въка вспоминали Петровскія времена; Шишковъ брюзжалъ противъ Караменна; Караменнъ-подъ старость-противъ "либералистовъ"; современники Пушкина сторонились отъ новой литературной шволы; Гоголь подъ ихъ вліяніемъ отрекался отъ самого себя, и такъ далѣе. Мелкіе отголоски этой вражды къ новизнѣ, не переводившіеся въ литературѣ, становились прямымъ обскурантизмомъ и кончались доносомъ. Къ несчастію, въ основанія этого спора лежало и болёе глубовое противорёчіе, и для большинства трудно разрѣшимое недоумѣніе, которое въ сущности тянется и донынв. Двло въ томъ, что новая образованность, начавшая проникать еще до реформы и особенно послѣ нея, никогда не получала въ нашей оффиціальной и общественной жизни своего должнаго ибста и полнаго права: научное изслёдованіе, литература никогда не имёли свободы, всегда находились подъ опекой и, къ сожалѣнію, опека слишкомъ часто бывала въ рукахъ людей невѣжественныхъ. Новая образованность не могла не вступать въ то или другое противоръчіе съ ходячнии понятіями; самая сущность ся заключалась въ болёе глубокомъ пониманіи природы, нравственной и общественной жизни человъка и пр., пониманіи, которое было недоступно для людей неучившихся: обыкновеннёйшія истины науки, какъ напр., Коперникова система законы физики, историческое знаніе, не могли не противорачить понятіямъ людей необразованныхъ, и въ концъ концовъ, невъжественные судьи ръшали, что "чуждое" образование противоръчитъ нашимъ "чисто-русскимъ" началамъ, нашимъ "народнымъ" преданіямъ!

Гдё наука имёсть свое право гражданства, гдё свобода ся признана правительственной властью и учрежденіями, гдё приняты заботы о народной школё, тамъ и въ общественныхъ массахъ распространяется стремленіе къ наукё, уваженіе къ ней и — невозможно такос, грубое противопоставленіе знанія и предполагаемыхъ неизмённыхъ свойствъ національности. Между тѣмъ у насъ это противопоставленіе дѣлается и по настоящую минуту, и защитники "народныхъ началъ" не подоврѣваютъ, что подобной защитой наносять народности величайшее оскорбленіе, приписывая ей низменное скудоуміе, навязывая ей вражду къ знанію, наконецъ, осуждая се на неизбѣжную при невѣжествѣ подчиненность націямъ образованнымъ во всѣхъ культурныхъ дѣлахъ и отношеніяхъ (промышленности, торговлё, прикладномъ искусствё и т. д.) и на упадовъ. Въ самомъ ивлё, упомянутое право науки никогда небыло признано у насъ ни учрежденіями, ни общественными правами; наука допускалась тольковъ узкихъ утилитарныхъ пёляхъ и никогда не знала свободы изслёдованія; и такъ какъ въ то же время, и согласно съ этимъ, строжайшій контроль лежаль и на выраженіяхь общественнаго мийнія, то большинство никогда не могло привыкнуть къ сколько-нибудь свободной, необычной мысли въ наувъ и янтературъ. "Печатный листъ" вазался "быть святымъ", потому что, выходя въ свъть не иначе вакъ съ разрѣшенія начальства (въ прежнее время прямо полицейскаго начальства-управы благочинія), становился чуть не оффиціальнымъ заявленіемь, и если въ такомъ святомъ листь оказывалось все-таки ибчто новое, критическая мысль, идеальный порывъ, незнакомые въ обстановкѣ обычной субординаціи, хотя и пропущенные болѣе благоразумнымъ цензоромъ, то читатели полуобразованные, безконечное племя Фамусовыхъ и Скалозубовъ, вопіяли о вредѣ наувъ, объ опасности для общества. По всей исторів нашего скуднаго просвѣщенія проходить неизмённая полоса обскурантизма, всегда присутствовавшаго въ сврытомъ состояния и неръдко прорывавшагося цълыми бурями. Наконецъ, обскурантизмъ сталъ находить въ литературѣ своихъ теоретиковъ, иногда людей лично почтенныхъ, но невъждъ, не имъвшихъ яснаго понятія о наукѣ, или же хитрыхъ и злобныхъ лицемъровъ. Въ сороковыхъ годахъ, споръ о западномъ просвёщении и народности перешелъ на почву философско-историческихъ принциповъ, въ борьбѣ славянофильства и западничества, но и здѣсь, въ новъйшихъ явленіяхъ этой борьбы, славянофильство, взявшее на себя защиту народности, не обошлось, въ концъ концовъ, безъ обскуран-TH3M8.

"Маякъ", издававшійся въ 1840 — 1845 годахъ С. Бурачкомъ и П. Корсаковымъ, ставилъ своей цѣлью именно защиту русской народности отъ зловредныхъ вліяній западнаго просвѣщенія, или передѣлку и исправленіе послѣдняго "въ духѣ русской народности". Передъ тѣмъ основы русской жизни опредѣлены были въ програмиѣ министерства народнаго просвѣщенія и, прилагая эту мѣрку къ произведеніямъ тогдашней поэтической литературы, тогдашнихъ художественно-теоретическихъ нонятій и общественныхъ взглядовъ (насколько они могли высказываться при стро жайшей цензурѣ въ сужденіяхъ литературныхъ), "Маякъ" нашелъ въ нихъ страшное противорѣчіе съ тѣмъ, что́ требовалось "чисто-русской" народностью. Вся лучшая часть литературы, которая заслуживала этого имени и въ которой только-что дѣйствовалъ Пушкинъ, "измѣняла народности", и "Маякъ" не усумнился возстать противъ самого Пушкина: это могущественный таланть, но вся, почти безъ исключенія, поэзія его грѣховна и зловредна <sup>1</sup>). Тоже повторилось съ Лермонтовымъ. Когда вышло собраніе его стихотвореній, самъ "Манкъ" увлекся прелестью многихъ изъ иихъ и очень ихъ одобрялъ, хотя осуждалъ направленіе; но потомъ отвергъ его цѣликомъ <sup>2</sup>). Гораздо выше Пушкина и, конечно, Лермонтова—Жуковскій.

Такимъ образомъ, "Маякъ" высказывалъ свои мивнія въ упоръ и не могъ на первыхъ же порахъ не столкнуться съ восторженными почитателями Пушкина и Лермонтова. Онъ храбро держался своихъ мивній и иногда дёлалъ вылазки противъ враждебнаго лагера, т.-е. "Отечественныхъ Записокъ", гдё выступалъ тогда Бѣлинскій съ своими московскими философами-пріятелями. Иной разъ нападенія "Маяка" не были лишены ѣдкости, когда онъ ловилъ противниковъ на философскихъ преувеличеніяхъ (которыя потомъ они сами замѣтили), странномъ языкѣ и т. п.; но его собственная философія не шла дальше тѣхъ аргументовъ, какіе употреблялись уже Магницкимъ и архимандритомъ Фотіемъ и повторялись иногда въ тѣхъ же самыхъ выраженіяхъ; въ "Отечеств. Запискахъ", по браннымъ отзывамъ "Маяка", господствовала "ложная философія, бродящая по стихіямъ міра", "недугъ словопреній лжеименнаго разума" и т. п.

Можно себѣ представить, что въ литературѣ, въ которой со смерти Пушкина и съ появленія посмертнаго изданія его сочиненій все возростало восторженное поклоненіе предъ великимъ поэтомъ, должны были являться вопіющей нелѣпостью эти сужденія о Пушкинѣ съ точки зрѣнія архимандрита Фотія и цензора Красовскаго. "Маякъ" вскорѣ сдѣдался притчею; на него не обращали вниманія и тогда, когда ему случалось сказать справедливую мысль.

"Маякъ" никакъ не понималъ, что литературныя явленія, на ко-

t

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Для образчика приведемъ одниъ эпизодъ изъ этихъ обличеній Пушкина. Въ "Маякъ" 1840 (№ 10, стр. 53 и слёд.) помёщено "Видъніе въ царстве духовъ", гдё между прочимъ является просвётлёвшій духъ Пушкина, который сурово судитъ Пушкина земного и предостерегаетъ отъ преувеличеннаго поклоненія его произведеніямъ, заключающимъ въ себё столько превратиаго. "Не вёрьте тёмъ, которые представляютъ вамъ Пушкина веливимъ, образцовниъ писателемъ... Еслибъ въ Россіи развелось болёв Пушкинахъ, она би скоро сгибла и пропала". Впослёдствія, въ 1843 г., "Маявъ" помѣстилъ цёлый "Обзоръ стихотвореній Пушкина": шесть статей, изъ которыхъ иять—А. Мартынова, и одна (четвертая) Бурачка.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) "Отличительныя черты стихотвореній Лермонтова: слогь книжный, не-русскій, духъ не-русскій, направленіе не-русское; выборь предметовь и героевь колоссально дикихъ, страстныхъ, всесокрушающихъ, и все это не столько по личному направленію, сколько изъ суетнаго желанія бить оригинальнымъ; а того и не видвлъ, что эта оригинальность—дѣтское подражаніе Байрону и его поэтическому потомству, остановившемуся теперь на Евгеніи Сю и Жоржъ Зандѣ съ товарищами". 1844, т. XVIII, крит., стр. 58.

торыя онъ нападаль, были результатомъ цэлой новъйшей исторіи нашей, отвѣчали росту образованія, что отдѣльныя ошибки, если онѣ случались, ни мало не опровергають палаго движения. До всего этого ему не было дёла: онъ бралъ въ руки катехизисъ и обличалъ. Онъ зналъ одно, что въ извращеніи русскаго просвѣщенія виновенъ Западъ, и строго осуждалъ его <sup>1</sup>). Исходный пунктъ былъ простъ. "Духъ времени" бываетъ различный, "истинный---отъ Бога, ложный ---отъ заблудшихъ людей, водимыхъ отцемъ лжи"; усовершенствованіе въ человѣчествѣ, о которомъ говорятъ, состоить въ одномъ: "церковь Божія воинствуеть съ язычествомъ"; Западъ совращенъ діаволомъ и погрязъ въ язычествѣ; "европейскія идеи противны евангелію"; Западъ идетъ съ ними въ погибели, и только вогда избавится отъ нихъ-, тогда конецъ Ревомоціямь, Вольнодумству, Реформатству и Папству<sup>2</sup>), этемъ четыремъ колънамъ одного корняримскаго язычества, и только тогда на Западѣ, на пецелищѣ царства языческаго, царства міра сего, возсіяеть Востокъ-царство Божіе, чудо божія всемогущества и милосердія" 3).

Статьи о русской народности были такого же рода — пропитаны враждой къ иноземному, и въ русской литературъ сочувствують только "Москвитанину", съ удовольствіемъ встръчаютъ статьи Даля о русскомъ языкъ, явившіяся тогда въ этомъ журналъ, и патетически говорятъ о девизъ министерства просвъщенія, на первый разъ воспользовавшись для этого книжкой извъстнаго тогда писателя того же толка, И. Кулжинскаго <sup>4</sup>), и развивая потомъ эту тему собственными трудами.

<sup>4</sup>) Напримъръ, въ разборъ книги: "Правда вселенской церкви о римской и прочихъ патріаршихъ казедрахъ", Сиб. 1841 (1841, кн. ХХШ--ХХІУ); въ статьяхъ: "Наблюденіе собитій Востока и Запада Европы новой, со стороны высшихъ истинъ человъчества" (во введенія дается "Ключъ къ открытію всеобщихъ законовъ бытія вселенной" и т. п.), Э. Шульговскаго, 1845, т. ХХІІ-ХХІІ; "Критическій обзоръ-Очная ставка и обличеніе религіозныхъ заблужденій римскаго Запада", Бурачка, 1845, т. ХХІІ-ХХІV.

<sup>8</sup>) Изъ названной сейчась статьи Бурачка.

<sup>4</sup>) "Эмерить, интературяме очерки". М. 1836. Авторъ его былъ восторженный поклонныхъ этого девиза, и, выписавъ навъёстное мёсто въ отчетъ министра, гдё высказано желаніе правительства, "чтобъ народное образованіе совершалось въ соединенномъ духё православія, самодержавія и народности", восклицаетъ; "Въ этихъ немногихъ словахъ Россія въ первый разъ (?) сказалась громко, величественно, достойнымъ себя образомъ! о, эти слова запишетъ исторія; отзвучіе этихъ словъ прогремитъ въ отдаленныхъ вёкахъ" и т. д. "Малкъ", 1841, ч. ХVII—ХVIII, ст. "Русская народностъ". —Си. также другія статьи: "Русское народное слово въ древнихъ духовныхъ писателяхъ", 1842, т. Ш, кн. 6 (новый счетъ томовъ съ 1842 г.); "Повёсть о русской народноств". И. Маркова, 1843, т. VIII, кн. 16, и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Курсивы и заглавныя буквы-въ подлинникъ.

Журналъ издавался вообще странно. Выборъ статей въ журналъ "современнаго просвъщения въ духъ русской народности", въроятно, уливляль читателя: лекціи изъ высшей математики, Остроградскаго, статья по аналитической механикъ, кораблестроению (издатель быль модякъ); статьи по психодогіи, богосдовію (писанныя твиъ же спеціалистомъ кораблестроенія); романтическіе стишки; проповѣди архіереевъ; повъсти, русскія и иностранныя. Видимо, журналъ самъ почувствоваль, что народности въ немъ мало, и съ третьяго года прибыть въ рышительному средству: онъ заявилъ, что будетъ помъщать "статьи, писанныя нашими православными мужичками, ихъ русскимъ роднымъ умомъ-разумомъ и деревенскимъ складомъ", т.-е. тъмъ приторнымъ и фальшивымъ складомъ, который былъ выдуманъ Сахаровымъ. Такой писатель проявился въ лицѣ Антипы Сеѣжкова, "огородника съ Выборгской стороны", Азанасія Пуги, "маячнаго сторожа" и т. п. Ихъ писанія должны были представлять подлинную народность и были только скучнымъ пустословіемъ. Въ "Маякъ" начали писать "малосмысленные областяне", какъ они сама себя называли 1),-конечно, полагая въ малосмысленности признакъ "народнаго ума-разума". Въроятно, въ цъляхъ той же народности, въ противность вольнодумству журналь съ самаго начала обнаружилъ наклонность въ сверхъестественному, въ чудодъйству, суевърію, которыя предполагались необходимой принадлежностью православнаго мужичка: появились статьи о духахъ, привидъніяхъ, магіи; цълый рядъ разсказовъ: "Проявление невидимаго міра" (1845, т. XXII); Боричевскій поставляль преданья и повёрья славянскихъ племеньо чертяхъ, въдъмахъ и т. п. <sup>2</sup>). Кончилось твиъ, что въ "Маякъ" стали присылать, а онъ печаталъ, всякія фантастическія бредни, выдаваемыя за сверхъестественные факты, - надъ "Маякомъ" стали смѣяться, что онъ распространяеть вѣру въ лѣшихъ, вѣдьмъ и до-МОВЫХЪ...

Рядомъ съ нелёпостями разнаго рода, наполнявшими "Маякъ", опять проблескомъ правды было сочувственное отношение къ малорусской литературѣ и ся писателямъ. Уже съ первыхъ книжекъ въ "Маякѣ" появились повѣсти Основьяненка (журналъ радовался литературнымъ успѣхамъ его, какъ "земляка"), стихи Артемовскаго-Гулака (даже на малорусскомъ языкѣ), повѣсть и поэма <sup>3</sup>) Шевченка

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Маякъ", 1844, т. XV, іднь, смѣсь, стр. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Они вышли потомъ въ отдёльныхъ книжкахъ. — Были, между прочимъ, въ "Маякъ" анекдоты о стучащихъ духахъ, которые могли бы доставить большое удовольствіе нынёшнимъ спиритамъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Безталанный"; посвящено: "На память 9-го ноября 1843 года, княжнѣ Варварѣ Николаевиѣ Репниной". 1844, т. XIV, стр. 17-30.

(на русскомъ языкъ); статьи по малорусской этнографіи—Срезневскаго, Костомарова, Сементовскаго <sup>1</sup>); критическіе разборы малорусскихъ книгъ и защита малорусской литературы противъ критиковъ, ей не сочувствовавшихъ, напр., въ "Отечественныхъ Запискахъ" <sup>2</sup>), причемъ защитниками сдѣланы были весьма върныя замѣчанія о значеніи и правѣ малорусской литературы, необходимой и для развитія самой русской словесности. Это сочувствіе объясняется, кажется, прежде всего тѣмъ, что у издателя "Манка" сохранялся мѣстный патріотизмъ, далѣе тѣмъ, что въ малорусскихъ писателяхъ онъ думалъ видѣть сторонниковъ своихъ идей, въ чемъ нѣкоторые изъ нихъ и не противорѣчили ему; это послѣднее, въ свою очередь, усиливало предубѣжденіе противниковъ малорусской литературы...

По русской исторія, "въ духѣ народности" дѣйствовали въ журналѣ особенно два писателя: Савельевъ-Ростиславичъ и московскій профессоръ Морошкинъ, составлявшіе школу Венелина. Оба внесли въ "Маякъ" свою долю странностей.

Объ этой школё въ ходё нашей исторіографіи упоминають обыкновенно только "для счета" <sup>3</sup>). Мы коснемся ея только по ея отношенію къ народности. Венелинъ (1802—1839), родомъ карпатскій русинъ, дёйствовавшій въ русской литературѣ, имѣетъ большое историческое имя въ развитіи славянскаго національнаго возрожденія, а частію и въ нашей исторіографіи. Это были пылкая, даровитая натура; проникнутый славянскимъ патріотизмомъ, неудовлетворенный литературнымъ положеніемъ славянскаго вопроса, онъ стремился защитить права славянства и въ жизни, и въ исторической наукѣ. Ему больше всего обязаны болгары пробужденіемъ національнаго сознанія; въ литературѣ онъ бросилъ не мало новыхъ смѣлыхъ мыслей, которыя часто вовсе не были оправданы трудами его или его послѣдователей, но возбуждали къ изслѣдованію, заставляли смотрѣть

` ----

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напр. Срезневскаго, Замѣчанія о праздникахъ у малороссіянъ; Костомарова: О циклѣ весеннихъ пѣсенъ въ народной южно-русской поззіи. "Малкъ" 1843, т. XI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ были разборы "Молодика", сборника "Сніпъ"; восхвалительный разборь "Гайдамаковъ" Шевченка (Н. Тихорскаго, "Маякъ", 1842, т. IV, кн. 8, стр. 82 — 106), такой же разборъ трагедія "Переяславская ночь" Іеремін Галки, т.-е. Костомарова, — писанный К. Сементовскимъ (1843, т. ХП, крит., стр. 42—73), противъ прежияго, менѣе благопріятнаго отзыва Тахорскаго; сочувственный разборъ, —собственно изложеніе, —книги Костомарова "Объ историческомъ значеніи русской народной поэзін", 1844, К. Калайденскаго (1844, т. ХV). Защита малорусской литератури въ ст. Антыпенко и К. Калайденскаго, 1842, книга 6-я и 12-я.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. "Моск. Обозрѣніе", 1859, кн. І, стр. 56.

шире и многостороннѣе; его критическія требованія иногда <sup>1</sup>) вѣрно указывали, чего недоставало въ трудахъ нашихъ историковъ. Первыя сочиненія Венелина явились гораздо раньше знаменитыхъ "Древностей" Шафарика, и независимо отъ него Венелинъ расширялъ славянскую старину до такихъ вѣковъ и событій, гдѣ ея или вовсе не искали, или не имѣли о ней увѣренности. Въ русской исторіи онъ выступилъ самымъ рѣзкимъ противникомъ норманской теоріи, не только потому, что считалъ ее фактически ошибочной, но и потому, что теорія казалась ему оскорбительной для славянства и русскаго народа.

Послѣдователи Венелина хотѣли развивать его идеи, и какъ часто бываетъ съ послѣдователями оригинальныхъ теорій, доводили ихъ до нелѣпости; они не мало способствовали тому, что труды Венелина получили репутацію фантастическихъ и научно-непригодныхъ.

Ник. Васил. Савельевъ-Ростиславичъ учился въ московскомъ университетѣ и, едва кончивши курсъ, въ 1836, вступилъ на литературное поприще съ историческими трудами, въ которыхъ обнаружилъ замѣчательную начитанность, и въ направленіи съ тѣмъ оттѣнкомъ, который съ первыхъ лѣтъ "Маяка" сдѣлалъ его другомъ этого журнала.

О своей университетской школѣ Савельевъ разсказываетъ, что всего больше онъ былъ обязанъ Терновскому (извѣстному тогда профессору богословія), Морошкину (читавшему римское право) и М. Г. Павлову (философу-физику). "Ихъ удивительная логичность системы, строган послѣдовательность выводовъ и многостороннее изслѣдованіе разсматриваемыхъ вопросовъ очень сильно дѣйствовали на умы слушателей... Особенно важно было то, что въ московскомъ университетѣ господствовалъ тогда духъ свободнаго изслѣдованія, не стѣснлемаго никакимъ авторитетомъ (?) и склонявшагося только передъ вѣчными истинами Откровенія и непреложными законами Разума"<sup>2</sup>). Съ перваго же года изданія "Маяка", въ немъ были съ сочувствіемъ приняты труды Савельева: его общеисторическая точка зрѣнія, новидимому, вполнѣ сходилась со взглядами журнала<sup>3</sup>); сходно было

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См., напр., въ его "Мысляхъ объ исторія вообще и русской въ частности" (въ "Чтеніяхъ" Моск. Общ., 1817, № 8). Ср. Соч. Кавелина, т. П. стр. 407.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Эти біографическія подробности и перечисленіе трудовъ Савельева-Ростиславича до 1345 г. читатель найдетъ въ его "Славянскомъ Сборникъ" (Спб. 1845), стр. ССVIII—ССХХУ; то же, съ нѣкоторыми перемѣнами, издано тѣмъ же наборомъ въ отдѣльной брошорѣ, и въ третьемъ лицѣ: "Объ историческихъ трудахъ (1837—1845) Ник. Вас. Савельева-Ростиславича", s. l. et a., 21 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ "Маякъ" 1840, ч. IX, помъщены были "Очерки всеобщей исторіи", обнимавшіе "исторію 7348 лъть жизни человъчества", и редакція высказала свое удо-

и "народное" направленіе, потому что Савельевъ также стремился защищать русскую народность отъ зловредной иноземщины и спеціально отъ н'ямцевъ.

Не будемъ останавливаться на перечетѣ его многочисленныхъ статей по славянской древности и русской исторіи, статей, разсвянныхъ по журналамъ съ конца тридцатыхъ годовъ ("Московскій Наблюдатель", "Литер. Прибавленія къ Р. Инвалиду", "Отеч. Записки", "Маякъ", "Сынъ Отечества", "Журналъ Мин. Нар. Просвѣщенія" и др.) и частію собранныхъ потомъ въ "Славанскомъ сборникъ". Довольно сказать, что относительно древности, которою онъ больше всего былъ заинтересованъ, онъ заявнлъ себя ревностнымъ приверженцемъ Венедина, развивалъ его мысль о старобытности сдавянъ въ Европъ и отвергалъ не менње энергически норманскую теорію о началѣ русскаго государства. Савельевъ не сомнѣвался, что Геродотова Скиејя прямо говорить о славянахъ и русскихъ; утверждалъ, что такъ-называемое "переселеніе народовъ" совершалось только въ головахъ новъйшихъ ученыхъ историвовъ, что въ дъйствительности въ Европъ V-го въка жили тъ же самыя племена какъ теперь, что гунны среднихъ въковъ были просто русскій народъ; что Русь, задолго до Рюрика, была государствомъ и съ IV до IX въка, соединенная съ Болгаріею, господствовала отъ Бѣлаго моря до Балканъ и Адріатики; норманская теорія была злонамъренно придумана нъмцами Байеромъ и Шлёцеромъ для униженія русской народности, и т. п. Своей начитанностью въ средневѣвовыхъ писателяхъ по этому періоду Савельевъ превосходилъ, вёроятно, всёхъ тогдашнихъ историковъ нашихъ; онъ пріобрёталъ свёдёнія и въ исторической литературё славянской, и иногда вёрно указываль ошибки своихъ противниковъ.--но, несмотря на то, труды его, хотя ревностные и обильные, принесли мало пользы. Прежде всего, полемическій задорь помѣшаль ему собрать свои взгляды въ цёльное и послёдовательное изложение: его матеріаль разбился на множество подробностей, отдёльныхъ замётокъ, главная тема остается невыработанной и недоказанной. Стремленіе видёть повсюду славянъ, заимствованное у Венелина, заводить автора въ самыя рискованныя утвержденія; върныя замъчанія перемѣшаны съ грубѣйшими ошибками, особенно филологическими, и наконецъ, авторъ, вообразивъ свои выводы доказанными, начинаеть безъ церемоніи перекладывать племенныя и географическія названія у Геродота и Тацита и т. п., въ чиствйшія славянскія и русскія имена.

вольствіе, что зибсь, "какъ и быть должно, все построеніе основано на истинной въръ Христовой".

Доискаться общественно-историческихъ взглядовъ автора было бы довольно трудно. Въ противоръчіе съ развившейся вскоръ славянофильской теоріей, онъ — горячій поклонникъ Петра Великаго, который искалъ просвъщенія русскаго народа (и допускалъ иноземцевъ только для наученія русскихъ); онъ соглашался съ мнѣніемъ Шевырева, что и "великая мысль Все-Славянства, въ новомъ міръ Россіи, принадлежитъ Петру Великому: государь-геній, онъ первый постигъ важность *родственнаго* отношенія между нами и другими илеменами славянскими" <sup>1</sup>). Но: "путь прямой былъ указанъ — по немъ не пошли". Кто не пошли и почему не пошли, Савельевъ не объясняетъ; а между тъмъ, здѣсь именно и былъ исходный пунктъ того удаленія отъ народности, которое оплакивалъ и противъ котораго негодовалъ "Маякъ" и его союзники. "Великій умеръ — и мысль его осталась безъ исполненія": вотъ все, что говоритъ Савельевъ объ этомъ обстоятельствѣ...

Затёмъ, "люди, къ которымъ Петръ Великій питалъ глубочайшее презрѣніе (?), размножались: въ благодарность Россін, которая кормила ихъ и поила, они подарили Бироновщину (1730-1740), тяготъвшую надъ нашимъ отечествомъ до счастливаго воцаренія дочери Петровой, кроткой Елизаветы, очистившей (?) Русь отъ иноплеменниковъ и предуготовившей намъ въвъ Екатерины Великой. Въ этотъ несчастный для Россіи періодъ господствованія Бирона, въ угодность сильнымъ временшикамъ-иноземпамъ, явилась и система скандинавскаго происхожденія Руси (!). Угрожаемые нам'треніемъ Петра Великаго (т.-е. намъреніемъ устранить ихъ, когда выучатся русскіе), но жалья разстаться съ гостепріимною Россіею, чужеземцы осуществили планъ-присвоить себѣ воспитаніе русскаго юношества и съ самаго дътства внушать ему ту мысль, что Россія всъмъ обязана не себъ, а чужеземцамъ, что имъ слёдственно (а не намъ) принадлежитъ во всемъ первенство, и что даже первое съмя государственной жизни брошено у насъ чужеземцами"<sup>2</sup>).

Эти олицетворенія представляють дёло въ чрезвычайно запутанномъ видё. Откуда взялись, отчего разиножались "люди, презираемые Петромъ Великимъ"; какъ могли дойти до такой силы, что подарили Россіи Бироновщину; отчего Россія, которой дѣлали иноземцы столько вреда, была такъ безсильна и ничтожна передъ ними; какъ могли они взять да присвоить себё воспитаніе юношества? Авторъ и не думаетъ, что вопросы эти возможны и необходимы, если говорить о вліяніи иноземцевъ въ нашемъ XVIII вѣкѣ. Далѣе: въ связи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слав. Сборникъ, стр. VI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тань же, стр. VII-VIII.

съ этимъ, во времена Бироновщины, возникла система скандинавскаго происхожденія Руси. Положимъ; но тогда это были только предположенія Байера, а настоящимъ образомъ сложилась и утвердилась эта система (въ рукахъ Шлёцера) гораздо позднѣе, а именно послѣ временъ той кроткой Елизаветы, которая, по словамъ автора, уже очистила Русь отъ иноплеменниковъ.

Шлёцерь, какъ чужеземець, опять провинился, но взгляду Савельева, принявъ злонамъренную теорію Байера, и былъ снова источнивоиъ множества бъдственныхъ заблужденій въ русской исторіографін; но въ минуты безпристрастія самъ Савельевъ признаеть, что Шлёцеръ былъ не такого характера человёкъ, чтобы онъ составлялъ свои мивнія кому-либо въ угоду, что онъ оспаривалъ и Байера, вогда находилъ въ немъ ошибки, что это, словомъ, человёкъ, научную заслугу котораго должны признать самые рёшительные противники его теоріи <sup>1</sup>). И какъ быть, наконецъ, съ твиъ, что скандинавская или норманская теорія была принята множествомъ русскихъ ученыхъ? Нельзя же было безъ опасенія безсмыслицы сказать, что Карамзинъ и Погодинъ, какъ послъдователи норманской теоріи, что Бутвовъ, какъ приверженецъ руссо-финской теоріи, и пр., и пр., всъ были враги русской народности, составляли свои взгляды "въ угодность сильнымъ временщикамъ-иноземцамъ", или хотвли внушать руссвому юношеству "мысль, что Россія всёмъ обязана не себѣ, а чужевемцамъ" и т. д., и нельзя также сказать, чтобы русскіе послідователи норманской теоріи принимали ее по глупости.

Словомъ, путаясь въ своихъ обвиненіяхъ протнвъ послѣдователей норманской теоріи, писатели, въ родѣ Савельева, никакъ не могли понять, что въ распространеніи того или другого историческаго взгляда могла дѣйствовать просто только степень научной доказательности того или другого мнѣнія въ данную пору. Норманскан теорія потому именно и распространялась, что съ XVIII-го вѣка (да и донынѣ) она была научно лучше обставлена, чѣмъ другія теоріи. Можно было оспаривать ее, приводить новыя доказательства въ пользу иного взгляда, и этого было бы довольно; но школы, подобныя школѣ Савельева, имѣли всегда дурную замашку давать литературнымъ вопросамъ полицейскій оборотъ, и, выдавая свои мнѣнія за патріотическія, представлять мнѣнія противниковъ какъ недостатокъ патріотизма, а то какъ и прямую измѣну.

Возвратимся еще въ одному эпизоду въ разсужденияхъ Савельева. Послѣ Петра, явился у насъ еще геніальный человѣкъ—Ломоносовъ. "Отечеству — Россіи предстояло (?) геніемъ Ломоносова опередить

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CJAB. COOPHERS, CTP. LII, CLXVI-CLXVIII.

Европу, въ половинъ XVIII въка утвердить тв открытія, которыя составили славу нёсколькихъ ученыхъ естествоиспытателей конца XVIII и начала XIX въка: завистники генія не допустили Россію (?) обнаружить самостоятельность воззрѣнія на естествознаніе. Россія могла бы за полвѣка до Карамзина имѣть свою исторію... недоброжелательство враговъ русскаго генія лишило его средствъ совершить полезный трудъ. Кто же были эти враги русскаго генія? Иноземные гости и даже (стыдно свазать) свои соотечественники<sup>41</sup>). Не говоря о томъ, что въ словахъ Савельева значение открытий Ломоносова въ естествознания крайне преувеличено, авторъ до смѣшного терялъ мёру, говоря о завистникахъ, будто бы не допустившихъ "Россію" обнаружить са научную самостоятельность. Здёсь разумёются, вёроятно, академические враги Ломоносова; но какъ они могли помъшать появлению русской исторіи за полъ-вёка до Карамзина и помёшать самостоятельному возврѣнію на естествознаніе, неизвѣстно; притомъ Академія существовала не безъ вѣдома "Россін": выходило, что вина должна лежать и на самой Россіи. Надо думать, что "иноземные гости" могли вредить только потому, что "соотечественники" не понимали интересовъ русскаго генія. Замашка — свалить все на неоземцевъ, не разумѣя общаго положенія вещей, или — лицемѣрно о немъ умалчивая, доходила до абсурда.

Еще болёе странностей представляли археологическія изслёдованія, которыя въ это же время издавалъ наставникъ Савельева, Морошкинъ, другой желанный сотрудникъ "Маяка".

Өсд. Лук. Морошкинъ (1804—1857), сынъ сельскаго священника въ тверской губерніи, учился въ семинаріи, потомъ въ московскомъ университетѣ, по юридическому факультету; по окончаніи курса, "изъ особенной привязанности къ Москвѣ и московскому университету" отказался отъ поступленія въ профессорскій институтъ и отъ путешествія за границу (послѣднее предлагали ему два раза), съ 1834 года началъ преподаваніе въ московскомъ университетѣ по различнымъ предметамъ права, съ 1838 въ качествѣ ординарнаго профессора<sup>2</sup>). Въ пору его ученья уже распространялся вкусъ къ изученію философіи, и Морошкинъ много занимался ею (до Гегеля включительно) подъ руководствомъ Павлова, Дядьковскаго, Надеждина: онъ изучалъ "корифеевъ современной философіи собственно не для содержанія, а для методы научной архитектоники"; Канта, Шеллинга, Гегеля онъ считалъ за "великихъ гимназіарховъ евро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слав, Сборникъ, стр. XI.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Его автобіографія въ Словарѣ мося. профессоровъ, М. 1855, т. П. См. также "Молву", 1858, № 36, стр. 409; Моск. Вѣдом. 1858, № 147, ст. С. Баршева; Справочный Словарь, Геннади, Берлинъ, 1880, т. П. стр. 846 (съ опечаткамя).

пейскаго мышленія"; но "догматическій взглядъ на философію онъ старался почерпать изъ левцій знаменитыхъ философовъ Троицкой Сергіевой лавры"---онъ разумѣлъ Кутневича и протоіерен Голубинскаго. Но, по его словамъ, "эти философскія. занятія убѣдили Морошкина, что онъ не рожденъ для чистой философіи". Подъ этими вліяніями онъ составилъ себѣ однако философское представленіе объ исторіи права, объ его историческомъ развитіи. Изъ историко-юридическихъ трудовъ его извѣстенъ переводъ "Исторіи росс. государственныхъ гражданскихъ законовъ" Рейца съ дополненіями (1836), и особенно "Рѣчь объ Уложеніи ц. Алексѣя Михайловича и о послѣдующемъ его развитіи" (1839).

Свои изысканія о древивйшей Руси Морошкинъ началъ еще въ 1836 году, когда составлялъ примвчанія къ Рейцу; въ 1839 онъ писалъ объ этомъ предметв въ "Галатев" Ранча; въ томъ же году онъ излагалъ свои иден въ московскомъ Обществв исторіи и древностей, и тамъ порвшено было напечатать статью Морошкина въ "Сборникв" Общества, "а потомъ опредвлено: не печатать". Тогда Морошкинъ издалъ свою статью отдёльно <sup>1</sup>). Надо думать, что члены Общества испугались необычайной своеобразности его историческихъ пріемовъ: онъ упоминаетъ въ предисловіи, что ему дёлали не мало возраженій относительно "метода" (въ объясненіи народныхъ и иёстныхъ названій) и самъ онъ называетъ его "сторимнымъ филологическимъ методомъ". Съ дальнѣйшими трудами оставалось виёсто Общества исторіи и древностей обратиться къ "Маяку", который уже отврылъ свои страницы для Савельева-Ростиславича, и въ "Маякъ" является рядъ статей Морошкина<sup>2</sup>).

Дать понятіе о свойствѣ изслѣдованій Морошкина или объ его "методѣ" очень мудрено: до того онъ страненъ и лишенъ всякаго смысла. Какъ и Савельевъ, Морошкинъ положилъ много труда на чтеніе древнихъ и средневѣковыхъ писателей, у которыхъ ожидалъ найти свѣдѣнія о руссахъ и славянахъ, но огромный матеріалъ, имъ подобранный, сбитъ въ безобразную кучу; изслѣдователь, по своему старинному методу (тому самому, какой употреблялся Тредьяковскимъ), вылавливаетъ въ мѣстныхъ и народныхъ названіяхъ малѣй-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О значенія имени Руссовъ и Славянъ. Сочиненіе Өедора Морошкина. М. 1840. П н 233—304 стр. Пагинація осталась, видимо, отъ предполагавшагося изданія Общества.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Историно-критическія изслёдованія о Руссахъ и Славянахъ", съ предисловіемъ Савельева, —четыре статьи, 1842, т. IV — VI (книги 8—11), и отдёльной книгой, Спб. 1842. Здёсь повторена, съ перемёнами, прежняя книжка, и ведутся новыя изслёдованія.

<sup>---</sup> Разборъ книги Венедина: "Древніе и нынѣшніе Волгаре" и "Скандинавоманія", тамъ же, 1842, т. VI, кн. 12, стр. 81-115.

шія случайныя созвучія и строить на нихъ изумительные выводы. Онъ самъ допускалъ, что въ его "методъ" есть натяжка и злоупотребленія, но все-таки стояль на своемь, и въ результать его изслёдованія представляють рядъ странностей, собранныхъ какъ будто ля шутки и пародіи. Еще въ 1837 году, — разсказываеть Морошкинь, --- "мнѣ приходило на мысль произвести имя нашего отечества оть роши, прута, рози или лозы (Roscia, Pruthenia, Ruthe, Rosgi); но мнѣ тогда не доставало данныхъ, и потому я отказался отъ столь сиблаго предположенія; теперь же, имбя на своей сторонѣ знатный запась филологическихъ и историческихъ доказательствъ, съ полнымъ убъжденіемъ утверждаю, что Русь происходить оть слова льсь или роща" 1). Слѣдуютъ доказательства — невообразимая путаница словъ латинскихъ, греческихъ, русскихъ, изъ которыхъ выводится, что слово Русь есть лѣсъ, роща, дерево и т. п.<sup>2</sup>). Русь, объяснаемую подобнымъ образомъ, авторъ отыскиваетъ гдѣ только пожелаетъ: встр'втивъ любое племенное название у Геродота, Плиния, Страбона, которое покажется ему подходящимъ, авторъ переломаетъ его по своему "методу" и объявитъ, что оно обозначаетъ жителя лѣсовъ, рощъ и т. п., слѣдовательно руссваго. Однажды подвернулись ему турки, онъ продёлалъ надъ ними ту же операцію и рёшилъ: "итакъ, первые турки суть народъ мешій, а если льшій, то и русскій"! 3) Подумаешь, что было писано на смѣхъ.

Савельевъ и другіе строгіе судьи скандинавской теоріи съ презрѣніемъ говорять о грубыхъ словопроизводствахъ Байера и Шлёцера, вакъ производство "внязя" отъ "кнехта" и т. п.; но конечно, обоихъ далеко превзошелъ Морошкинъ, по которому Россія происходить отъ розги, а русскій значить лешій.

Не будемъ дальше проникать въ изслёдованія Морошкина 4); но

3) См. тамъ же, стр. 279. Въ "Историко-критич. Изследованіяхъ" Морошкинъ уже измѣныль эту фразу; см. стр. 85.-Польскій "пань" есть тоже лешій; оть него аровсходить "Паннонія". Ист.-критич. Изслидов., стр. 117.

4) Еще въ 1841 году Погодинь возсталъ протявъ теорій Морошкина, которыя вскорѣ уже прославились какъ нелѣпость и чудачество. Нѣкто А. К. взялъ его подъ свою защиту въ книжкѣ: "Критическое обозрѣніе книги Ө. Л. Морошкина. Письмо безпристрастнаго любителя исторіи въ М. П. Погодину". Объ этомъ см. въ "Маякъ", 1845, т. XIX-XX: "Письма къ издателю "Маяка" о литературной жизни Москвы".

Короткое, но весьма обстоятельное опровержение ненаучныхъ фантазій Морош-24 HCT. STHOPP.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О значенія имени Руссовь и Славянь, стр. 234—235.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напр., "Отъ латинскаго ruta, безъ сомивнія, произошло ибмецкое слово Ruthe, прутъ, 108а, розга, палка, и производное отъ сего Ruthenia"! Слово Русь. прошедши у Морошкина сквозь строй его толкованій, превращается въ Roscia, Ruthenia, Parysa, Ugri, insula Rugacen (r.-e. Piorents), Rox-alani, Rozani, Pasants, Рязанцы, Ряжцы и т. д. и авторь съ самодовольствомъ заключаетъ: "Вотъ лествица названий русской земли оть Страбона (оть временъ Р. Х.) до позднівшихъ временъ!"

нельзя не отмѣтить въ нихъ одного эпизода. Среди своихъ изысканій Морошкинъ однажды покинулъ словопроизводство и въ лирическомъ отступленіи изложилъ слѣдующія свои мысли объ историческомъ значеніи и будущности русскаго государства и народности:

"Племя славянское живеть будущностію, надеждою, что вновь возстанеть великій Царь Волги 1) и воззоветь ихъ къ единому великому знамени, къ знамени не разрушенія, а общаго успокоенія въ нѣдрахъ семейственнаго быта, который, кажется, предоставлено развить славянскимъ народамъ. Царство мира и дюбви имѣеть семейственную форму, — форму, данную оть природы и духа, а не изысканную, не созданную переходящими въками исторіи. Когда настанеть судь исторіи, тевтонскій мірь отдасть славянамь все, что имь взято у нихъ въ теченіе 1500-літней его жизни. Не своими хазарскими э) саблями славянскій мірь грозить тевтонамь, а славянскою цивилизацією, первородными формами человѣческаго быта, грозить ему преемничествомъ, званіемъ наслёдника во всемірной исторія. Славянскій духъ, по волѣ Провидѣнія, возлюбилъ себѣ м'єсто въ преділахъ Россія: нбо имя Россіи есть старъйшее, общее имя для всёхъ славянскихъ народовъ; здёсь родина и колыбель всёхъ славянскихъ народовь; здёсь только славянскій духъ можеть развернуть свои орлиныя врылья и принять выспренній полеть. Имперія Карла Великаго совершилась; настанеть новый мірь и новая жизнь, возвращающанся оть Запада къ Востоку... О, какую великую судьбу готовить Провидение для Россия...

"Славяне, вообще говоря, отстали отъ тевтоновъ именно потому, что они имъли слишкомъ ръяный духъ и, къ большой невыгодъ, духъ односторонне развитый. Не было ни одного народа среди славянскихъ племенъ, въ коемъ бы всѣ стихін гражданственной жизни соединнымсь для построенія быта прочнаго, способнаго къ дальнъйшему развитію. Въ каждомъ славянскомъ народъ было только одно народное сословіе действующимь; всё же другія были мертвыми, страдательными... Надежда оставалась на Польшу и Россію. Польша нивогда не была государствомъ: она была тевтонпвованная казацкая община-энергическая, но сиротствующая стихія государственная! Поляки, по рожденію своему, будучи храбрымъ славянскимъ казачествомъ, отреклись отъ своихъ родичей и, пресмыкаясь предъ тевтонами и Римомъ, втоптали въ землю свою меньшую братію, погребли навсегда городскій и сельскій быть своего простонародія: никогда и нигдъ человъчество не было столько презираемо и утёсняемо, какъ въ Польшё: съ нимъ погибла здёсь основная стихія государственная. Европа никогда искренно не усыновила поляковъ: императоръ, раздавая титулы, считалъ ихъ вассалами; новорожденная Пруссія — будущею военною добычею; а папа погубиль ихъ навсегда неумъстною ревностію о своемъ владычествь. Польское дворянство осталось безъ народа, но съ изящными формами европейскаго вассала. Какой славный урокъ для славянскихъ племенъ...

"Чёмъ болёе порицаютъ насъ тевтоны, тёмъ болёе мы должны гордиться собою. Это значитъ, что мы не тевтонизованное ничто. Русская земля нифетъ всё стихіи для образованія великаго государства и великаго народа. Перво-

кина даль, наконець, Погодинь въ "Изслёд., замёчаніяхь и лекціяхь о русской исторія", М. 1846, т. П. стр. 198—211.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подразумёвается Атила, который со времень Венелина считался въ школё славянскимъ или даже прамо русскимъ царемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) На языкѣ Морошкина это значить; казацкими.

начально, эти стихін были разбросаны по всему пространству русской земли. и ни одна изъ нихъ сама по себѣ не была достаточна для основанія государства... Кіевская Россія начинаеть соединять стихіи разнородныя: здёсь является казакъ и селянинъ. Но казакъ 1) забилъ бы селянина въ Россіи, еслибъ Кіевъ остался навсегда столицею государства... Діаметрально противуноложенъ казачеству юга великій Новгородъ съ его колоніями и факторіями: народъ смердъ, торгашъ и плотникъ; зародъ упорный, закоснѣлый (?) въ сознаніи своей личности и въ любви къ отечеству. И здъсь тоже не могло образоваться государство, недоставало благородн'зйшихъ стихій народныхъ. Искони разумный Новгородъ нуждался въ воннскихъ дружинахъ варяговъ и кiebскихъ князей, искони дружным русскія нуждались въ жаловань В Новгорода. Изъэтого образовался союзь русской земли, сперва по условію, а потомъ вёчный, безусловный: Новгородъ поддался Москвѣ. Москва основана въ землѣ рязанскихъ вятичей, на безразличномъ пунктъ всей Россія: въ ней пресъкаются всъ стихіи русской земли: вдёсь граница Кіева, Новгорода и Рязани; здёсь лагери, базары и деревни. Трудно сказать: какая стихія сильнёе въ московской Россіи, Новогододская наи Рязанско-Кіевская? Заёсь на огромномъ пьедесталѣ мужественнъйшаго, несокрушниаго простонародія возвышлется колоссальный бюсть военной дружины. Никакая Европа не въ состоянии сдвинуть съ миста этого дивнаго созданія віковъ. Москва есть Кремль всего славянскаго міра. Напрасно думають утвердить где-нибудь славянскую національность безь покровительства Московін. Судьба на выборъ славянамъ отдала одно изъ двухъ: быть русскими - или быть славянами Европы, т.-е. страдниками, захребетниками Европы, подъ властью чужеплеменниковъ; третье невозможно. Но да не чуждается сердце славянъ имени русскаго: имя Россовъ есть древнѣйшее, общее имя встахъ славянъ, при первомъ поселении ихъ въ Евроит" »)...

Странно встретить это разсуждение среди фантастическихъ блужданій автора въ мнимо-славянской древности. Кромѣ послѣдняго замѣчанія объ имени руссовъ, это изложеніе ничѣмъ не связано съ "историко-критическими изслёдованіями" и ничёмъ въ нихъ не доказывается и не поддерживается; но эта совершенно одиночная, случайно высказанная программа любопытна, какъ почти единственное изложение народно-политическихъ идеаловъ Венелинской школы, исторически связанное съ славянофильствомъ и его предваряющее. Эта программа носить на себе печать философско-историческихъ построеній того времени: она по своему закруглена, но, какъ потомъ у славянофиловъ, выводы черезъ-чуръ шире оснований. Не говоря о томъ, дъйствительно ли Россія есть родина и колыбель славянскихъ народовъ, и (еслибы это и было върно) доказывается ли этимъ будущан роль Россіи въ славянствъ, тысячелътняя исторія славянства прошла отдёльно отъ Россіи и выработала себё не только бытовыя отличія, но и рёзко выдающееся чувство своей особности. Это чувство вошло въ плоть и кровь современныхъ славянъ, и послѣдніе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Казакъ отождествияется у Морошкина съ воинственнымъ дворянствоять, какъ въ Польшѣ, съ которой онъ и сравниваетъ кіевское государство.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Историко-критич. изследования, стр. 118-121.

не хотять "быть русскими", затеряться въ Россіи съ потерею своего индивидуальнаго характера, --- или Россія должна измениться, стать иною, для того, чтобы сліяніе могло совершиться безъ насидія для частныхъ народностей, всегда бъдственнаго и для нихъ осворбительнаго. Для "сліянія" недостаточно того, что было тысячу лёть назадъ (если положить, что было); теперь оно требовало бы условій, отвѣчающихъ нынюшнему историческому положенію. Нужно, чтобы "сліяніе" являлось высокимъ нравствено-политическимъ идеаломъ,для того, чтобы народы могли быть привлечены къ нему доброю волей; одна внёшняя сила создала бы только тамерлановскую имперію, которая не даеть славы и могущество которой недолгов'ячно. Программа Морошкина говоритъ, правда, о славянской цивилизаціи и о наслѣдничествѣ во всемірной исторіи; но то и другое — гадательныя величины, съ которыми трудно рёшать историческое будущее. Возвращение жизни отъ Запада въ Востову, наступление новаго міра и выспренній полеть славянскаго духа принадлежать въ прорицаніямъ... Западъ привлекалъ и привлекаетъ славянство многоразличнымъ образомъ – не только силой, на которую можетъ отвѣчать сила, но и могущественнымъ вліяніемъ дъйствительной образованности, небывалымъ развитіемъ научнаго знанія и культуры, — и это вліяніе Россія могла бы перев'єсить только д'вятельнымъ вступленіемъ на тотъ же путь, свободнымъ и широкимъ развитіемъ ея народно-общественныхъ силъ,---но именно этого до сихъ поръ еще нътъ.

Савельевъ-Ростиславичъ примкнулъ къ пророчествамъ Морошкина: "Да, внутреннее скрѣпленіе русскаго славянскаго племени православіемъ истины христіанства, а потомъ освобожденіе отъ ига, и обновленіе православнаю царства русскаго самодержавнымъ единствомъ воли царя и народностію, сосредоточенною въ мобви къ Россіи — "Дому Пресвятыя Богородицы", и къ царю — отщу своихъ подданныхъ, есть великій урокъ для нашихъ славянскихъ братій и для всего міра" <sup>1</sup>). Онъ заключаетъ пророчествомъ Даніила (II, 44): "возставитъ Богъ Небесный Царство, еже во въки не разсыплотся" и пр

Въ то время, когда дѣлались первые опыты систематической постановки русской этнографіи, параллельное движеніе началось относительно народа южно-русскаго. Отличіе въ характерѣ народностей, въ ихъ исторіи, правахъ, народно-поэтическихъ произведеніяхъ не допускало для великорусскихъ этнографовъ возможности ввести и южную Русь въ кругъ своихъ изученій; они потребовали мѣстныхъ дѣятелей и работы на мѣстѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слав. Сборникъ, стр. ССХХХІХ.

Пробы новъйшей малорусской литературы начинаются съ Котляревскаго, съ конца XVIII въка. Русское литературное движение издавна уже захватывало малорусскія силы, но родная рёчь сохраняла всю свою привлекательность даже для тѣхъ малоруссовъ, которые давно втянулись въ русскую жизнь, и первыя попытки ввести малорусскій языкъ въ книгу имѣли чрезвычайный успѣхъ. Книжное преданіе, черезъ письменную д'вятельность на церковно-малорусскомъ и более чистомъ народномъ языкъ, какъ извъстно теперь, тянулось съ XVI-го и до конца восемнадцатаго столътія и, наконецъ, нашло выраженіе въ формахъ новѣйшей литературы. Извѣстно также, что это новое появленіе малорусскаго языва въ внигѣ совпадало и имѣло внутреннія связи съ литературнымъ возрожденіемъ въ западномъ славянствѣ, въ частности съ движеніемъ галицкимъ; это послѣднее, окруженное тяжелыми политическими и общественными обстоятельствами, находило себѣ не малую нравственную опору въ нашей малоруссвой литературЪ, а впослѣдствіи и само много послужило для изученія малорусской и вообще русской старины и народности. Галичъ была старая русская земля, давно оторванная политически отъ коренныхъ русскихъ земель, гдѣ совершалось образование государства и основное историческое развитие племени; эта земля долго еще была связана исторически съ южною Русью, и черезъ нее, книжноцерковною дёятельностью во Львовѣ въ XVI-XVII вёкахъ, принесла свой вкладъ и въ образованность, и литературу общерусскую. Племенная связь съ Галичемъ и старое внижное предание возрождались теперь черезъ малорусскую литературу. Сама южная Русь занимала такое великое мъсто въ общей русской исторіи, ся населеніе составляло такой большой проценть въ русскомъ народъ, что изученіе ся представляло первостепенный интересь историческій и этнографическій.

Историческое изученіе началось на мёсть, въ самой Малороссіи, еще въ прошломъ стольтіи, примыкая къ старымъ малорусскимъ льтописямъ. Труды этнографическіе и именно изученіе народной поэзіи начинается книжкой кн. Н. А. Цертелева: "Опытъ собранія старинныхъ малороссійскихъ пьсней" (Спб. 1819).

Положеніе кн. Цертелева въ вопросъ малорусской народной поэзіи похоже на положеніе Калайдовича при изданіи "Древнихъ Росс. стихотвореній". Обычная піитика не давала мъста для этихъ произведеній, и издатели не знали, какъ съ ними быть, какъ объяснить теоретически свои сочувствія къ ихъ красотамъ. Не проходитъ десяти лътъ, и Максимовичъ въ своемъ первомъ сборникъ (1827 г.) уже съ увъренностью говоритъ о важности народной поэзіи, съ той ļ

точки зрѣнія, что она должна послужить для созданія истинно-русской поэзіи.

Интересъ въ предмету быстро возрасталъ. Въ внижвѣ Цертелева помѣщено было всего 10 пѣсенъ; въ первомъ сборникѣ Максимовича уже 130; въ 1834 г. онъ опредѣлялъ свое собраніе уже до 2<sup>1/2</sup> тысячъ пѣсенъ; въ 1849 онъ издалъ третій сборникъ. Это не былъ результатъ только его личнаго труда: было уже много любителей, сообщавшихъ ему пѣсни, и въ числѣ ихъ онъ, кромѣ кн. Цертелева, называетъ (въ 1834 г.) еще Гоголя, Срезневскаго, Шпигоцкаго, Крамаренка, Бодянскаго и другихъ.

Въ эти же годы Срезневскій началь изданіе "Запорожской Старины" (1833—1838). Онь быль еще юношей, романтически восторгался малорусской историко-поэтической стариной, печаталь въ своемъ сборникѣ думы, пѣсни, преданія, отрывки изъ лѣтописей и собственные историческіе пересказы. "Запорожская Старина" доставила Срезневскому его первую извѣстность знатока южно-русскихъ народныхъ преданій и поэзіи, книжки были интересны; но на этихъ изданіяхъ особенно сказалось, что пора строго-научнаго метода еще не пришла. Въ изданіе Срезневскаго попало нѣсколько поддѣльныхъ думъ, — какъ въ тѣ же годы поддѣлки нашли мѣсто въ изданіяхъ Сахарова; но внига, и самыя поддѣлки, исполненныя здѣсь иногда весьма искусно по своему времене, свидѣтельствовали о тепломъ интересѣ въ старинѣ, которая рисовалась тогда не въ чисто народномъ, и не въ научномъ освѣщеніи, а въ окраскѣ патріотическаго романтизма.

Самой грандіозной поддёлкой была въ новёйшей малорусской литературё "Исторія Русовъ", составленная какимъ-то любителемъ или любителями малорусской старины и приписанная Георгію Конисскому. Какъ и думы Срезневскаго, она долго считалась подлиннымъ сочиненіемъ извёстнаго архіепископа бёлорусскаго, и только недавно ея подложность всёми признана. "Исторія Русовъ" остается, однако, замёчательнымъ сочиненіемъ, характеризующимъ политическія стремленія извёстнаго круга малорусскихъ патріотовъ первой четверти столѣтія.

Въ другомъ мѣстѣ мы подробно остановимся на трудахъ Срезневскаго, Максимовича, Метлинскаго, Бодянскаго, Костомарова, Кулиша и проч. по изученію малорусской народной жизни, старой и и современной, трудахъ, главное развитіе которыхъ принадлежить уже слѣдующему періоду. Довольно пока сказать, что, начиная съ кн. Цертелева, изученіе малорусскаго народа все расширяется на почвѣ чисто-этнографической; виѣстѣ съ тѣмъ, оно переходитъ и на почву литературную какъ на русскомъ, такъ и на малорусскомъ языкѣ; общество знакомится ближе съ однимъ изъ элементовъ рус-

## изучения малорусския.

ской національности, который начинаеть выясняться въ общественномъ сознаніи и получать историческое опредёленіе. Разработка малорусской старины вызбала различные вопросы по исторіи русской національности: такъ, былъ поднятъ вопросъ о сравнительной давности илеменъ великорусскаго и малорусскаго и ихъ взаимномъ отношеніи, о давности малорусскаго нарёчія, о томъ, кѣмъ совершаема была древняя исторія кіевскаго періода, великоруссами или малоруссами (одно мнѣніе защищалъ Погодинъ, другое Максимовичъ), и т. п. Наконецъ, какъ было уже замѣчено нѣкоторыми наблюдательнии, не случайно было то явленіе, что наши первые слависты были или малоруссы родомъ, или люди, обжившіеся въ Малороссіи и привязавшіеся въ ся изученію: таковы были Срезневскій, Бодянскій, Григоровичъ, Костомаровъ (какъ авторъ "Славянской Мнеологіи"), Пассекъ.

Малорусская литература не пользовалась сочувствіемъ въ кругѣ Бѣлинскаго. Самъ Бѣлинскій очень недружелюбно отзывался о первыхъ произведеніяхъ Шевченка, которыя приводили въ восторгъ критиковъ малорусскихъ; враждебно отнесся даже въ историческому изсявдованию Костомарова о русской и малорусской народной поэзии; считаль все движение ложнымъ и ненужнымъ. Этотъ взглядъ имфотъ историческое объяснение въ томъ, что первой необходимостью для нашего общественнаго образованія тотъ кругъ считаль усвоеніе основныхъ прогрессивныхъ понятій, между твиъ какъ малорусская литература, тёсно привязанная въ своимъ этнографическимъ источникамъ, или оставалась имъ совершенно чужда, отражан на себъ консерватизмъ народной жизни, или имъла въ нимъ слишкомъ далекое и мало видное отношение. Въ самомъ дѣлѣ малорусское движение вступало тогда въ литературные союзы, которые способны были внушать большія сомнёнія: таковъ быль союзъ съ "Маякомъ", какъ потомъ и оказалось, не совсёмъ отвёчавшій миёніямъ молодыхъ украинофиловъ, но тъмъ не менъе внъшнимъ образомъ существовавшій. Бълинскому не могло быть сочувственно это совпадение, и онъ могъ думать, что народность, защищаемая украинофилами, есть та же юродиван народность, за которую ратовалъ "Манкъ" съ его нелъпыми ухватками. Содержание малорусской литературы давало также поводъ къ этому смѣшенію, потому что въ своихъ народно-романтическихъ увлеченияхъ восхищалась народностью безъ всякихъ оговорокъ, не удъляя мъста для высшихъ теоретическихъ интересовъ и восхищаясь даже чисто вибшними принадлежностями народности, что въ самой русской литературь было уже давно пересолено и обозначалось названіемъ квасного патріотизма. Настоящій характеръ малорусскаго движенія выяснился только позднѣе, когда понятія, лежавшія въ его основания, стали определеннее и глубже: отношение къ нему въ рус-

٩.,

1/

ской литературѣ также измѣнилось; его друзья оказались въ болѣе либеральной части литературы, а враги-между новѣйшими продолжателями "Маяка".

Чтобы оцѣнить состояніе народныхъ изученій въ описываемую эпоху, ихъ недостатки и ихъ пріобрѣтенія, необходимо принять въ соображеніе внѣшнее ихъ положеніе, ихъ общественную и оффиціальную обстановку.

Общественная мысль съ начала Николаевскихъ временъ была въ состояния врайней подавленности. Катастрофа, обрушившаяся на либеральный кружокъ Александровскаго времени, изгнала изъ обращенія цёлый разрядъ идей и стремленій, предметомъ которыхъ было исправление общественныхъ недостатковъ и возвышение общественнаго сознанія. Слабие проблески движенія оказывались только въ литературѣ: наибольшая доля ся служила элекентарныкъ книжнымъ потребностямъ общества въ духѣ господствовавшаго настроенія; лишь меньшая доля будила общественную мысль, действуя на сравнительно небольшую часть общества. Правда, въ этой долѣ литературы шла усиленная работа, которая потомъ отразилась новыми успѣхами общественной мысли; но въ двадцатыхъ, тридцатыхъ и еще сороковыхъ годахъ, эта мысль была контрабандой 1), а большинство пребывало въ китайской самодовольной неподвижности, отличаясь "беззаботностью на счеть литературы". Рядомъ съ слабостью образовательнаго интереса въ обществъ шла и слабость научныхъ средствъ. Въ ту эпоху, когда подготовлялись дѣятели этнографіи отъ двадцатыхъ до сороковыхъ годовъ, въ наукъ университетской, которая владвла еще некоторыми учеными силами, для этого изученія не было мѣста; въ словесности, напр., по проживавшимъ еще теоріямъ Баттё. Лагариа, Блера, Эшенбурга, не было мъста для народной поэзіи; въ исторіи не было м'вста для вопросовъ, которые вели въ внимательному изученію народнаго преданія и обычая; этнографія, какъ наука, еще не подозрѣвалась; новыя славянскія литературы, которыя такъ много опирались на изученіяхъ народности и подвигали ихъ, были едва извѣстны по имени. Но зарождавшееся сознаніе, примѣръ европейской литературы оказывали свое дёйствіе; изученія начинались, но оставались еще на рукахъ любителей, мало или совсёмъ не приготовленныхъ. Авторитетомъ въ русской этнографіи и археологіи двлается профессоръ латинскаго языка и цензоръ, Снегиревъ; другимъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Укажемъ, напр., воспоминанія о той эпохѣ покойнаго Заблоцкаго, приведенныя въ его нехрологѣ, "Вѣстн. Евр." 1882, и современный дневникъ тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ, Никитенка, въ "Р. Старинѣ", 1889—90: наконецъ массу фактовъ представляетъ исторія тогдашней литературы вообще.

-плохо ученый почтовый врачъ, Сахаровъ; славу знатока народности пріобрётаеть бывалый человёкъ, тадантливый, но не имёвшій научной подготовки въ этнографіи, врачъ и министерскій чиловникъ, Даль; описателемъ народнаго быта является еще менее приготовленный и очень поверхностный писатель, чиновникъ Терещенко; знатокъ малорусской этнографіи вырабатывается изъ ботаника, — Максимовичъ; клерикальные защитники народности являются изъ моряковъ. Даже люди, какъ Надеждинъ, который былъ даже большимъ ученымъ, не были въ этнографіи настоящими спеціалистами <sup>1</sup>). Словомъ, большинство были чистые самоучки, и въ параллель этому тогдашная критика не замѣчала грубыхъ ошибовъ, какія встрѣчались нерѣдко въ ихъ трудахъ. Самая публика была еще менве требовательна, и этнографы не трудились выработывать методъ, справляться съ европейскими изслёдованіями, которыя, однако, уже съ двадцатыхъ годовъ поставили этнографію въ тёсную связь съ сравнительнымъ языкознаніемъ, мисологіей и исторіей. Относительно метода, Сахаровъ и въ пятидесятыхъ годахъ остался такимъ же невъждой, какъ былъ въ тридцатыхъ; университетскій профессоръ Морошкивъ въ сороковыхъ годахъ считалъ возможнымъ "старинный методъ", который былъ филологическимъ абсурдомъ... Серьезная постановка дёла наступила только съ новымъ поколѣніемъ ученыхъ, которые приняли руководство европейской науки; черезъ нихъ болѣе правильныя понятія о дёлё распространились и между этнографами-любителями и собирателями.

Свойства времени, да и характеръ большинства самихъ изыскателей не способствовали ни научно глубокой, ни въ общественномъ смыслѣ правдивой постановкѣ вопроса о народномъ бытѣ. Въ большинствѣ, это были люди, которые не задавали себѣ вопроса о по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Савельевъ-Ростиславичъ задалъ однажды подобный вопросъ о томъ, кѣмъ велось въ его время изучение русской истории. Оказалось, что "наука истории не находить своихь ревнителей между тёми, которые величая ть себя оффиціальными жрецами науки", а что, напр., Кормчую книгу объясняеть нёмець, чиновникъ II отділенія (баронь Розенкампфь), білорусскій архивь печатаеть протоіерей лейбъгвардін финляндскаго полка (Григоровичъ), въ славянской исторіи оказываетъ великія заслуги медикъ (Венелинъ), "Оборону русской лѣтописи" составляетъ членъ совѣта министерства внутреннихъ делъ (Бутковъ), научную нумвзматику создаетъ московскій предводитель дворянства (Чертковь). Литву объясняеть столоначальникь въ управленім путей сообщенія (Борвчевскій), достов'врность ханскихъ ярликовъ доказываеть чиновникь при редакція журнала мин. внутр. діль (Григорьевь), древнія торговыя сношенія съ Азіей розыскиваеть секретарь комитета иностранной цензуры (П. С. Савельевь) и т. д. "Все эти особы не принадлежать въ почтенному сословию профессоровь русской исторіи въ нашихъ университетахъ". Слав. Сборникъ, стр. CLXXI - CLXXIII. Трудамъ настоящихъ профессоровъ того времени (какъ Погодинъ, Устряловъ) Савельевъ не придавалъ большой цёны.

ложеніи вещей, вёрили (или дёлали видъ, что вёрятъ), что проживаютъ въ наилучшемъ изъ міровъ, возставали противъ новыхъ стремленій общественной мысли, были равнодушны или враждебны къ идеямъ общечеловёческаго просвёщенія— философскаго, художественнаго и общественнаго, въ которыхъ видѣли вольнодумство и "не-русское" направленіе. Біографъ Снегирева разсказываетъ, напр., что "въ задушевныхъ разговорахъ съ религіозными людьми онъ бесёдовалъ о духѣ времени, о своеволіи и вольнодумствё общества, не обузданнаго страхомъ" и "не потворствовалъ либеральнымъ тенденціямъ писателей". По поводу того, что литераторы петербургскіе враждовали съ московскими (въ 1830-хъ годахъ), Снегиревъ замѣчаетъ въ письмѣ къ одному изъ пріятелей, что "такое раздѣленіе не сообразно съ духомъ единодержавнаго и благотворнаго правительства"... <sup>1</sup>). Идеалистическія поползновенія подобныхъ изыскателей народности оканчивались мудрствованіями "Манка".

Взаимныя отношенія между учеными людьми, этнографами и археологами, представляли слишкомъ часто некрасивую картину мелочной вражды и завистливаго соперничества, которыя не свидътельствовали о возвышенности научнаго интереса. Работы, и въ этнографіи, и въ археологіи, было безъ конца. Нужно было собирать народно-бытовой матеріаль, приводить въ извѣстность массы неописанныхъ рукописей и т. п.: дёла было на многіе десятки человъческихъ жизней,---но выше этого стояли мелкія самолюбія. "Дивлюсь политивѣ гг. Малиновскаго и Оленина, пишетъ Снегиревъ, --политивъ, воторая подъ спудомъ таитъ свътильниви, воими могли бы они озарить мракъ отечественной древности. Первый дошелъ до того, что боится объ описываемой имъ Москвѣ говорить при постороннихъ, особливо при ученыхъ, дабы они чего не выманили у него". Снегиревъ изображаетъ Малиновскаго "эгоистомъ, сидящимъ на кучахъ матеріаловъ и не дозволнющимъ другимъ ими пользоваться"<sup>2</sup>). Ученые этого сорта не составляють рёдкости въ исторіи нашей науки: но ученая слава Малиновскаго была обратно пропорціональна богатствамъ, какими онъ распоряжался. Переписка нѣсколькихъ археологовъ, изданная недавно г. Барсуковымъ, представляетъ къ сожально обильные примъры взаимнаго недружелюбія и завистничества, --- примѣры, доходящіе до возмутительности: такова переписка Кубарева съ Сахаровымъ по поводу цензурной исторіи, которая стряслась въ 1848-49 г. надъ Бодянскимъ и издававшимися

<sup>1)</sup> Ив. Мих. Снегиревъ, стр. 59, 65, 117, 228.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 104—106. Малиновскій начальствоваль надь московскимъ архивомъ министерства иностранныхъ дёлъ; Оленинъ былъ директоромъ Публичной библіотеки.

подъ его редавціей "Чтеніями" московскаго Общества исторіи и древностей, вслёдствіе того, что Бодянскій напечаталь въ нихъ переводъ англійской книги XVI въка о Россіи, Флетчера. Самое напечатаніе этой вниги, одного изъ любопытнъйшихъ старыхъ иностранныхъ сочиненій о Россіи, было преступленіемъ въ глазахъ ученыхъ обскурантовъ <sup>1</sup>). Мудрено было ожидать широкаго и свътлаго научнаго взгляда отъ людей, которымъ невразумительно было значеніе исторіи, обрушившейся надъ Бодянскимъ. Книжное превознесеніе народности не м'яшало въ т'я годы ученому этнографу становиться въ положение не изыскателя, а сыщика и шпіона. Въ "Маякъ" проповѣдники народности, хотя преклонявшіеся предъ Цетромъ Великимъ, думали, что народность несоединима съ "западнымъ" образованіемъ, не видѣли связи, соединявшей лучшую часть тогдашней литературы съ действительными народнымъ вопросомъ, полагали народность въ грубо консервативномъ самохвальствъ и радовались, что цензура держить писателей въ ежовыхъ рукавицахъ...

Тогдашнія обычныя изображенія народнаго быта говорили о народныхъ преданіяхъ, обрядахъ, пёсняхъ, патріархальныхъ нравахъ, о приверженности въ старинѣ, вёрѣ и престолу, но совершенно обходили реальный бытъ, врёпостное состояніе; если упоминалось послѣднее, то въ видѣ идиллической картины благоденствующихъ "мужичковъ". Господствующій тонъ было слащавое восхваленіе, параллельное съ чиновническимъ "все обстоитъ благополучно"; "ученое" изображеніе народной жизни дополняло картину благополучія.

Такова была подвладка тогдашнихъ изученій, и безпристрастный историкъ весьма ограничитъ свои требованія, если вспомнитъ господствующія условія тогдашней общественности.

Въ царствованіе имп. Николая продолжалась традиція Священнаго Союза. Программа "народности", какъ она была тогда поставлена, въ сущности была совершенно согласна съ этой традиціей; "народность" лолжна была только усилить реакціонный смыслъ господствовавшей правительственной системы; она говорила: нашъ народъ не имъетъ ничего общаго съ западомъ Европы, и тъмъ менѣе съ гнѣздившимися тамъ превратными политическими идеями. Этой антипатіей къ западу, представленіемъ о неподвижномъ консерватизмъ русскаго народа, поощреніемъ національнаго самомнѣнія, оффиціальная программа совершенно удовлетворяла то большинство, которое не гналось за науками и довольно было привилегіями връпостного права; она имъла много общаго съ самымъ славянофиль-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русскіе палеологи сороковыхъ годовъ, стр. 62—63, 69—72. Укажемъ еще на письма Снегирева въ Анастасевичу, въ "Древней и Новой Россіи", 1830, ноябрь; ср. о томъ же дневникъ Никитенка, Р. Старина, 1890, февраль.

ствомъ. Административные практики не любили въ славянофилахъ теоретиковъ, которые слишкомъ далеко вели свою привязанность къ старинѣ и наконецъ отыскали тамъ поводы къ отрицанію господствующаго порядка вещей. Но положительное недовѣріе и подозрѣніе возбуждали люди либеральныхъ мнѣній, которые имѣли явную наклонность къ европейскимъ идеямъ.

Взглядъ административной практики на литературу и движеніе, въ ней происходившее, выразился исторіей тогдашней цензуры. Довольно извъстно, какимъ тяжкимъ бременемъ она лежала на литературѣ, и мы напомнимъ лишь нъсколько фактовъ, относящихся къ историко этнографическимъ изслѣдованіямъ. Повидимому, можно было бы ожидать къ послѣднимъ особаго вниманія, когда оффиціально была провозглашена "народность"; на дѣлѣ оказалось, что народность оффиціальная смотрѣла весьма недовѣрчиво на дѣйствительные интересы къ народу.

Изученіе народа, самая исторія давно внушали административнымъ практикамъ недовъріе, какъ вещь не безопасная. Извъстно, что самая "Исторія государства Россійскаго" подвергалась цензурнымъ придиркамъ, пока не была защищена отъ нихъ высочайшей властыю. Извѣстно, до какихъ Геркулесовыхъ столбовъ дошелъ въ послѣдніе годы Александра I Магницкій съ братіею. Въ перепискѣ кн. Голицына съ архимандритомъ Фотіемъ <sup>1</sup>), первый, въ задушевной бесвде съ предавшимъ его вскоръ св. отцомъ и другомъ, высказываеть подозрѣніе относительно знаменитаго митрополита Евгенія по случаю его "частыхъ сношеній съ учеными". И этоть князь Голицынъ былъ министромъ народнаго просвъщенія! Въ само́мъ обществѣ было столько невѣжества и свойственной невѣжеству вражды къ просвѣщенію, что не удивительно, если и власть заражалась твиъ же, или находила столько усердныхъ слугъ на этомъ поприщѣ. Печать считалась только вообще терпимымъ зломъ, относительно котораго должны быть принимаемы самыя строгія предосторожности

Въ дневникъ Снегирева есть любопытный эпизодъ, который весьма характерно изображаетъ положение литературы и даетъ разгадку оффиціально провозглашенной "народности".

Въ августъ 1832 г., былъ въ Москвъ министръ народнаго просвъщенія. На пріемъ, — разсказываетъ Снегиревъ, — съ иностранными профессорами и левторами университета онъ обошелся отмънно ласково, по-нъмецки говорилъ хорошо, а въ русскомъ затруднялся:

1) Р. Старина, 1882.

"Въ засъдании цензурнаго комитета Уваровъ явился не такимъ мягкимъ. Онъ объявилъ, что государь недоволенъ пропускомъ въ № 3 "Телескопа" выраженій, вставленныхъ отъ себя переводчикомъ; а этихъ сдовъ нѣтъ во французскомъ журналѣ, изъ котораго переведена статья 1). Онъ находиль (это) неприличнымъ и грубымъ, сказавъ, что "стоило бы запретить сей журналъ, но правительство не хочеть показать, что оно бонтся недъльныхъ изданий и не требуеть себя похваль. Если должно выбрать меньшее зло, то пусть лучше ма. рають бёдную литературу и бранятся литераторы, чёмъ трогать правительство пустыми выказками. Нельзя служить двумъ господамъ, посему нельзя быть витсть профессоромъ и журналистомъ, или то, или другое надобно выбирать Надеждину, которому въ последний разъ прощается, такъ равно и цензору Цватаеву, который весьма неосторожно поступиль и варно обмануть быль издателень, который увёрнаь его, что подлинникь перевода пропущень петербургскою цензурою. Государь читаеть всё журналы съ отметками; за строгость не столько отвѣтитъ ценворъ, сколько за слабость. Жалобы на него будуть недействительны; при затруднительности дель онь подвержень ответственности, особливо въ уголовной статьт, какова помъщена въ Телескопт у профессора Московскаго университета. Это последнее снисхождение; "я такихъ правилъ, --- примодвилъ графъ Уваровъ, --- что если раздавить, то такъ, чтобы слѣда не осталось! Впрочемъ, не съ тѣмъ приналъя на себя порученіе оть государя, чтобы разить, но съ тёмъ, чтобы очистить замаранный (?) университеть предъ глазами государя и исходатайствовать его милости". Мы благодарили, и я примолвиль, что мы много оть него и ожидали. Послё сего онъ сдъзалъ легкое замъчание Двигубскому за пропускъ статьи о дворянствъ въ "Земледельческомъ Журналъ". "Политическая религія имфетъ свои догматы неприкосновенные, -- сказаль онь, -- подобно христіанской религіи (!); у нась они: самодержавіе и крѣпостное право;-зачѣмъ ихъ касаться, когда они, къ счастію Россія, утверждены сильною и крѣпкою рукою". "Послѣ сего поручилъ попечителю Голохвастову внушить сіе Надеждину и предписать ему выборъ быть профессоромъ или журналистомъ, угождать гостинному ряду и своей ватагѣ или правительству (?), отъ коего онъ зависитъ". "Скажите,-примолвилъ онъ Цвътаеву,-чтобы онъ не думалъ, будто я мщу ему за академію наукъ <sup>2</sup>): пусть онъ ругаетъ и меня и ее: это ничего не значить. "И такъ, проговоривъ часа два, Уваровъ раскланятся съ нами" 3).

Прибавимъ кстати, что самъ Снегиревъ, "при всей своей опытности и осмотрительности" и при упомянутомъ выше отношении къ либеральнымъ идеямъ, не избътъ кары отъ начальства за цензурный недосмотръ и даже потерялъ службу. Поводъ былъ слъдующий.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) О какой статъѣ "Телескопа" идетъ здѣсь рѣчь, не знаемъ. Въ № 3 помѣщены: "Тирольци"--изъ Revue, de Paris; "Поэти самоучки въ Англи"--изъ Revue des deux Mondes.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Статья объ Академін, возбудившая негодованіе министра, есть, конечно, статья "о первой раздачё Демидовскихъ наградъ С.-Петербургской Академіей наукъ", Телеск. 1832, т. П (или съ начала изданія т. VШ), стр. 548 — 554, и обозначенная: "сообщено" (кѣмъ?): статья весьма разумная и приличная, и которая могла быть непріятна президенту Академіи только по независимости своихъ сужденій.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ив. Мих. Снегиревъ, стр. 113-115.

Въ 1855 г., ожидался столѣтній юбилей московскаго университета; къ торжественнону празднику готовились разныя ученыя изданія, и между прочимъ въ "Московскихъ Вѣдомостяхъ" печатался очеркъ исторіи университетской типографін; здѣсь сказано было о дѣятельности Новикова, и этого было достаточно, чтобы пропустившему статью Снегиреву предложено было подать въ отставку <sup>1</sup>). Такъ долго нельзя было исторіи коснуться Новикова; такъ сильно было положенное на него заклятіе!

Изъ приведеннаго наставленія косковскову цензурному в'єдомству можно видёть совершенно ясно, какого рода "народность" разумёлась въ извъстной формуль. Взгляды цензурнаго начальства не преминули оказывать свое дёйствіе. Крестьянскій вопрось, о которомъ была еще нѣкоторая возможность говорить при Александрѣ I, былъ теперь совсёмъ закрыть для литературы, и общественная мысль по этому предмету высказывалась лишь отдаленными намеками, которые читатель должень быль отгадывать, и-отгадываль. Съ другой сторовы Третье отдёленіе, также мёшавшееся въ цензуру, подняло разъ тревогу даже изъ-за газетной статьи объ освобождении негровъ. Все отношение литературы къ настоящему положению народа должно было сообразоваться съ формулой - "обстоить благополучно": "народность" являлась въ внижномъ изображени какъ на осмотръ къ начальству, приглаженной и благоденствующей. Выше мы вилёли примъры того, съ какими неодолимыми препятствіями встръчались самые смиренные труды этнографовъ. Сахаровъ, вакъ говорятъ, подвергся самымъ неблагополучнымъ угрозамъ и съ перепугу принялся оправдывать древнихъ славянъ отъ "позорной язвы многобожія и тайныхъ сказаній". Это было въ началѣ періода "народности", а въ концѣ, въ пятидесятыхъ годаха, членъ высшаго ученаго учреждения империи. раздёлявшій взгляды администраціи, находиль зловреднымь Далево собрание пословицъ (и не былъ опровергнутъ своими учеными сочленами!), а цензура считала нужнымъ выбросить изъ него около цвлой четверти (т.-е. около 8,000 пословиць!).

Въ 1844 г., Петръ Кирћевскій задумалъ издать свое богатое собраніе пѣсенъ; надо было обратиться къ цензурѣ,—и любопытно читать совѣты, какіе подаетъ ему при этомъ случаѣ братъ его И. В. Кирѣевскій, чтобы обезпечить пропускъ пѣсенъ. "Если министръ будетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "И хотя, — разсказываеть біографь, — самъ министрь народнаго просвъщенія А. С. Норовь лично виражаль Снегиреву свое мийніе о его благонамъренности, а министрь внутр. дъль Д. Г. Бибиковь признаваль его заслуги за содъйствіе къ уменьшевію раскола, и генераль-губернаторь гр. Закревскій ходатайствоваль... ничто не помогло, и 15 февр. 1855 года Снегиревь биль уволень по прошенію (из службы" (Ив. Мих. Снег., стр. 157—158).

въ Москвѣ, пишетъ онъ, то тебѣ непремѣнно надобно просить его о пѣсняхъ, хотя бы въ тому времени тебѣ и не возвратили экземпляровъ нзъ цензуры. Можетъ быть даже и не возвратятъ, но просить о пропускѣ это не мѣшаетъ. Главное, на чемъ основываться, это то, что пѣсни *кародныя*, а что́ весь народъ поетъ, то не можетъ сдѣлаться тайною, и цензура въ этомъ случаѣ столько же сильна, сколько Перевощиковъ надъ погодою. Уваровъ вѣрно это пойметъ, также и то, какую репутацію сдѣлаетъ себѣ въ Европѣ наша цензура, запретивъ *кародныя пъсни*, и еще *старинныя*. Это будетъ смѣхъ во всей Германіи... Лучше бы всего тебѣ самому повидаться съ Уваровымъ, а если не рѣшишься, то поговори съ Погодинымъ" <sup>1</sup>). Чтобы издавать русскія пѣсни, надо было впередъ запасаться оправданіями и ссылками на ту же Европу...

Въ 1848 г., Бодянскій, профессоръ университета, секретарь Московскаго Общества исторіи и древностей, и редакторъ его "Чтеній", выказавшій въ этомъ качествё, особенно въ тѣ годы, по-истинѣ замѣчательную дѣятельность, между множествомъ другого матеріала по старой русской исторіи помѣстилъ въ "Чтеніяхъ" переводъ книги Флетчера о Россіи временъ Ивана Грознаго, сдѣланный тогда Калачовымъ. Флетчеръ навлекъ цѣлую бурю и на Общество, и на Бодянскаго. Книга была запрещена, нѣсколько разошедшихся по рукамъ экземпляровъ отобраны; цензурованіе самимъ Обществомъ своихъ изданій признано противозаконнымъ; Бодянскій потерялъ и профессуру въ университетѣ, и вмѣсто секретаря и редактора въ Обществѣ<sup>3</sup>). Листы перевода Флетчера, вырѣзанные изъ книги "Чтеній", были опечатаны, въ этомъ видѣ они и донынѣ лежатъ въ кладовой московскаго университета.

Въ тёхъ же сороковыхъ годахъ Костомаровъ напечаталъ въ Харьковѣ магистерскую диссертацію объ уніи. Вопросъ былъ поставленъ съ нѣкоторою самостоятельностью. Этого было достаточно для блюстителей оффиціальной исторической нравствености, и диссертація Костомарова, послѣ разбора ен Устряловымъ, была конфискована и истреблена. Вскорѣ самъ Устряловъ подвергся такимъ же изобличеніямъ въ донесеніи кн. Вяземскаго, какъ мы говорили въ другомъ мѣстѣ.

Въ концѣ концовъ, к гр. Уварову привелось испытать неудобства

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Полное собраніе сочиненій И. В. Кирžевскаго. Москва, 1861, т. І, біографія, стр. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подробности въ статъв Н. А. Попова, "Русская Старина", 1879, ноябрь, стр. 475-480; "Русскіе налеологи", Барсукова, стр. 68-69; "Историч. свёдёнія о цензур'я въ Россін", Спб., въ тип. морск. минист., стр. 60-61.

этой системы, доведенной до послёдняго предёла въ такъ называемомъ комитетё 2-го апрёля (1848 г.) или "негласномъ комитете"<sup>1</sup>).

Къ концу царствованія императора Николая, подъ впечатлёніемъ событій европейскихъ, цензура все болёе усиливалась вогнать литературу въ поставленныя для нея рамки; негласный комитетъ вмёшивался въ цензурныя дёла, добывалъ экстренныя запрещенія; ШІ-е отдёленіе грозило... Не оставалась нетронутой и область "народности".

Понятіе "народности" естественно вызывало мысль о единоплеменномъ славянствѣ, и мы видѣли, что "Маякъ", съ величайшимъ усердіемъ присоединившійся къ программѣ министерстра просвѣщенія, началъ говорить о славянствѣ древнемъ и современномъ. Болѣе серьезно сталъ заявлять славянскія сочувствія "Москвитянинъ", мнѣнія котораго имѣли въ подкладкѣ не только идеальный, но и политическій панславизмъ, хотя ясно не высказанный. Между тёмъ цензурное вѣдомство и другія сопредѣльныя съ нимъ власти нимало не поощряли не только славянскихъ сочувствій, но даже сочувствій въ русскимъ единоплеменникамъ въ западномъ врай <sup>2</sup>). Такъ, въ 1841 году, въ цензуру представлено было стихотворение Хомякова "Кіевъ", гдѣ перечисляются повлонники, сходящіеся въ его святынямъ; цензура выключила строфы, говорившія о сынахъ Волыни и Галича <sup>3</sup>). Относительно славянскихъ сочувствій министру народнаго просвѣщенія (тогда главѣ дензуры) дѣлались такія донесенія (1842): "Въ послѣдніе годы нѣвоторые журналы, и въ особенности "Москвитянинъ", приняли за особенную тему выставлять живущихъ подъ владычествомъ Турціи и Австріи славянъ, какъ терпящихъ особыя угнетенія (а они ихъ не терпѣли?), и предвѣщать скорое отдѣленіе ихъ отъ иноплеменнаго ига... Возбуждать участіе въ политическому порабощению нёкоторыхъ славянскихъ народовъ, представлять имъ Россію, какъ главу, отъ которой могутъ они ожидать лучшаго направленія въ будущности; и явно рукоплескать порывамъ ихъ въ эманципаціи-едва ли можно считать такую пропаганду не опасною" 4).

Это опять по программъ "народности", и сообразно съ этимъ

<sup>3</sup>) Мы вокругъ твоей святыни Всё съ любовью собрани... Братцы, гдё жъ сыны Волмии!

Галичъ, гдѣ твои сыны? и проч.

Стихотвореніе Хомякова явилось тогда въ "Москвитянинв" 1841, ч. III, кн. 5.

4) Историч. свёд. о цензурё, стр. 64-65.

<sup>1)</sup> Истор. свёдёнія о цензурѣ, стр. 70-71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Впослёдствін, во всемъ этомъ винили "общество".

Россія вибшалась въ концѣ этого періода въ австрійскія дѣла, чтобы "спасать Австрію".

Старое недовъріе въ славянофильству продолжалось, и въ 1852 г. подтверждено было отъ высшей власти, черезъ Ш-е отдъленіе, чтобы "на представляемыя къ одобренію, для изданія въ свътъ, сочиненія въ духъ славянофиловъ было обращаемо особенное и строжайщее вниманіе со стороны цензуры"<sup>1</sup>).

Наконецъ, опека распространялась на самыя произведенія народной словесности. Кирьевскій заблуждался, думая, что цензура безсильна надъ этими произведеніями; въ 1853 г. цензура получила формальный приказъ отклонять пропускъ такихъ народныхъ преданій, которыми "нарушаются добрые нравы" и "которыхъ сохранять въ народной памяти чрезъ печать нётъ никакой пользы".--Запрещенія этого рода были повторяемы нёсколько разь, и цензура сама рѣшала, не спрашивая историковъ и этнографовъ, въ 1853, что напр.: "Наговоры (заговоры?) и волшебныя заклятія, какъ остатки вреднаю суевърія, не инвищіе и въ ученомь отношени никакого значенія, вовсе не должны быть допускаемы въ печати, не только въ періодическихъ изданіяхъ, доступныхъ большому и разнообразному вругу читателей, но даже и въ сборнивахъ и внигахъ, составляемыхъ съ ученою цёлію и предназначаемыхъ для образованнаго власса публики"<sup>2</sup>). Упомянутыя сейчась распоряженія вызывались, между прочимъ, не иными поводами, какъ, напр., изслёдованіями г. Буслаева, "Архивомъ" Калачова. Такимъ образомъ благочиніе водворялось даже въ старинѣ, заднимъ числомъ: еслибы продолжалось это отношеніе въ народнымъ преданіямъ, исторія должна была обратиться въ такой же рапорть о всеобщемъ благополучіи, какими изображалось настоящее. Исторія, чтобы нвиться на свёть Божій, также доджна была подчищаться и подкрашиваться; а что уже никакъ не могло быть подкрашено, то совствиъ запрещалось. Таково распоряжение 1854 г., по воторому "сочиненія, относящіяся къ смутнымъ явленіямъ нашей исторіи, какъ-то: ко временамъ Пугачева, Стеньки Разина и т. п., и напомицающія общественныя бѣдствія и внутреннія страданія нашего отечества, ознаменованныя буйствомъ, возстаніями и всякаго рода нарушеніями государственнаго порядка, при всей блаюнамъренности авторовъ и самыхъ статей ихъ, неумистны и оскорбительны для народнаго чувства (!), и оттого должны быть подвергаемы строжайшему цензурному разсмотрѣнію и не иначе быть допускаемы въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ постановленій и распоряженій по цензур'я съ 1720 по 1862 годъ. Спб. 1862, стр. 282.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сборникъ постан. и распор., стр. 188-289, 291, 294-297.

HCT. OTHOPP.

печать, какъ съ величайшею осмотрительностью, избъгая печатанія оныхъ въ періодическихъ изданіяхъ" <sup>1</sup>).

Еще за нёсколько лёть передъ тёмъ, цензура получила приказаніе обратить особое вниманіе на статьи объ отечественной исторіи, для предотвращенія въ нихъ разсужденій о вопросахъ государственныхъ и политическихъ: "Особливой внимательности требуетъ туть стремленіе нёкоторыхъ авторовъ въ возбужденію въ читающей публикѣ необузданныхъ порывовъ *патріотизма* (!), общаго или провинціальнаго, стремленіе, становящееся иногда, если не опаснымъ, то по крайней мъ́рѣ, не благоразумнымъ, по тѣмъ послѣдствіямъ, какія оно можетъ имѣть"<sup>2</sup>). Трудно понять, какой поводъ и какую именно цѣль имѣло это распоряженіе (1847 г.). Наконецъ, цензора получили приказаніе—въ случаѣ, еслибы имъ представлены были на разсмотрѣніе сочиненія, обнаруживающія въ писателѣ особенно вредное, въ политическомъ и нравственномъ отношеніи направленіе, сообщать эти сочиненія, негласнымъ образомъ, въ Ш-е отдѣленіе, съ тѣмъ, чтобы послѣднее уже принимало свои мѣры <sup>3</sup>).

При томъ пониманіи "народности", которое обнаруживается изъ "негласныхъ" разъясненій самой власти, понятно, что эта система не должна была особенно заботиться о народномъ образовании и должна была относиться недовёрчиво къ литературѣ, назначенной для народа. Еще въ 1834 г. Уваровъ предложилъ на обсуждение главнаго управленія цензуры вопросъ, удобно ли распространять простонародную литературу. Главное управление пришло къ такому заключенію, что "приводить (т.-е. при посредствѣ литературы) низшіе классы нёкоторымъ образомъ въ движеніе и поддерживать оные какъ бы въ состоянии напражения (!), не только безполезно, но и вредно" 4). Оно и было, пожалуй, вёрно относительно врёпостной массы: "вразумлять объ электричествъ връпостного было бы насмъшкой; но втаь были и милліоны некрѣпостныхъ?--Строгіе блюстители цензурныхъ принциповъ, въ 1855 году, напали, наконецъ, даже на бъднаго, давнымъ-давно ходившаго въ дътскомъ и простонародномъ чтеніи "Конька-Горбунка", нашедши въ немъ "прикосновеніе къ православной церкви, въ ся установленіямъ и въ постановленнымъ оть правительства властямь-представляются земскій судь и городничій" и т. д.; въ счастію, главное управленіе защитило "Конька Горбунка" 5).

<sup>1)</sup> Tamb me, crp. 298.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ же, стр. 240.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же, стр. 248.

<sup>4)</sup> Историч. свёдён. о ценз., стр. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ же, стр. 88.

Литература для народа не могла процвёсть въ подобныхъ обстоятельствахъ. Императоръ Николай, который самъ находилъ время слёдить за литературой, въ 1850 году обратилъ вниманіе на недостатокъ простонародныхъ книгъ, соотвётствующихъ цёли. Министръ просвёщенія, кн. Ширинскій-Шихматовъ, представилъ докладъ объ этомъ предметё, гдё между прочимъ замёчалъ, что въ простонародныхъ книгахъ долженъ быть употребляемъ церковный шрифть; но дёло не подвинулось, и черезъ два года кн. Шихматовъ, на вопросъ предсёдателя негласнаго комитета, не могъ указать ни на одинъ удачный опытъ сочиненія для простонароднаго чтенія <sup>1</sup>).

Въ концъ концовъ, система "народности", примъненная къ просвъщению, дала за пятнадцать лътъ 1833—1848, изумительный результатъ— понижение литературной производительности вообще<sup>3</sup>), и въ частности уменьшение числа сочинений по теоріи словесности и искусствъ, по философіи и отечественной исторіи.

Таковы были условія, въ которыхъ, во имя "пародности", существовала литература и совершались изученія самой народности. Не сваливая цёликомъ на цензуру недостатки литературы, происходившіе отъ уровня самого общества, нельзя не видёть, что именно ей и направлявшимъ ее сферамъ слёдуетъ, однако, приписать медленность движенія и совершенное исчезновеніе изъ печати и изъ обращенія въ обществё многихъ понятій, которыя ранёе уже возникли и несомнённо могли служить серьезнымъ интересамъ общества и настоящей народности.

Самая мысль о выставлени народностии, какъ принципа, была внушена давнимъ присутствіемъ этого стремленія въ образованнѣйшихъ кругахъ и въ литературѣ. Оно выросло изъ сильнаго возбужденія, начавшагося въ обществѣ при началѣ царствованія Александра I, поддержаннаго 1812 годомъ и обновившагося еще разъ въ концѣ царствованія подъ вліяніемъ европейскаго либерализма. Въ литературѣ это стремленіе обнаружилось живымъ интересомъ къ вопросамъ внутренней жизни и отразилось отчасти въ романтической школѣ. Въ лучшемъ общественномъ кругѣ явились вопросы о необходимости освобожденія крестьянъ, о необходимости народной школы, о терпимости къ религіозному разновѣрію, о большей свободѣ печати, какъ выраженія общественныхъ и народныхъ мыслей и желаній, и т. п. Новое правительство, увлекшись послѣ катастрофы 14 декабря реак-

25\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Цифры, по пятильтіямь, были следующія:

<sup>1833—1887</sup> г. 1838—1842 г. 1843—1847 г. Пятняѣтыё втогъ: 51,828 44,609 45,795 См. Историч. свѣдѣнія о ценаурѣ, стр. 62.

ціей противъ либерализма, стало преслёдовать всякія свободныя проявленія общественной мысли, подавлять то, что было естественнымъ ея ростомъ. Внутренняя жизнь общества не была, конечно, подавлена, — но реакція замедлила ея правильное развитіе и съ другой стороны произвела уродливости, съ которыми мы встрёчались — обскурантныя національныя теоріи и рабское лицемъріе. Административная власть, распоряженіе судьбами образованія и литературы, перешла къ людямъ, которые были злёйшими врагами "либерализма" и стремились истребить даже и то, что, какъ говорили, было желаніемъ самого императора, — она перешла къ крёпостникамъ и полицейскимъ обскурантамъ, которые, конечно, въ высшей сферё представляли вещи въ своемъ собственномъ освёщеніи. Кончилось, какъ мы видёли по оффиціальнымъ цифрамъ, тёмъ, что, въ противность всякимъ статистическимъ вёроятіямъ, книжная дёятельность падала, т. е. невёжество росло.

Слово "народность", употребленное въ оффиціальной программѣ, понятое сколько-нибудъ серьезно и искренно, не могдо не обновлять сочувствій къ народу, не вызывать мысли объ его положеніи, желанія, чтобы представительствомъ народнаго начала были лучшія, а не худшія свойства народа и учрежденій. Но слово "народность" былъ эвфемизмъ, обозначавшій собственно крѣпостное право... Нѣкоторые изъ искреннихъ романтиковъ народности, принявъ буквально программу, привътствовали ее, надъясь видъть въ ней хоть отчасти свои народолюбивыя стремленія; на делё она представляда самый ръшительный консерватизмъ и отридание дъйствительнаго народолюбія... Любителямъ народности идеальной и освободительной пришлось вскорѣ разубѣдиться; но за-то, настоящіе обскуранты и крѣпостники схватились крёпко за эту программу и, сдёлавши изъ нея свое знамя, успѣшно пользовались имъ противъ своихъ литературныхъ и общественныхъ противниковъ. На ней опирался "Маякъ" и разные другіе оттънки застоя, вопіявшіе противъ запада, противъ вольнодумства, противъ новъйшаго образованія, и обвинявшіе (какъ и теперь опять дёлается) своихъ противниковъ въ измёнё народности. Люди этого рода считали себя самыми русскими и, наконецъ, опротивѣли серьезной долѣ общества: возгласы о "народности" стали злоупотребленіемъ, въ томъ родѣ, какъ случилось теперь съ музыкой "Боже царя храни" въ московскихъ трактирахъ, противъ злоупотребленія которой паглыми скандалистами принимаеть наконецъ мѣры полиція. Печать, воспитанная упомянутымъ сейчасъ цензурнымъ режимомъ, въ большинствъ дошла до крайняго ничтожества: отношение въ общественнымъ вопросамъ заключалось въ лести и липемъріи передъ властью, подъ маскою "народности". Самыми "благонадежными" людьми, въ глазахъ тогдашней системы, были люди въ стилѣ Булгарина. Пушкинъ былъ не совсѣмъ благонадеженъ и требовалъ надзора...

Лучшія силы литературы шли своимъ путемъ; заподозрѣнныя властью, стёсненныя, едва терпимыя, онё выработывали дёйствительное общественное сознаніе, и подъ ихъ вліяніями изученія народности въ концу періода принимають новое благотворное направленіе: броженіе философскихъ теорій, съ тридцатыхъ годовъ, наводило на общіе вопросы національной жизни; развитіе историческихъ знаній давало изслёдователямъ научную основу. Въ этомъ послёднемъ отношении три мъры, принятыя въ тъ времена, оказали благотворное дѣйствіе и вознаграждали до извѣстной степени неблагопріятное для литературы вліяніе системы. Одной изъ нихъ было учреждение Археографической экспедиции и коммиссии: собранные и изданные ими акты и лётописи дали богатый матеріаль для новыхъ изслёдованій русской старины. Другой мёрой было основаніе казедръ славянскихъ нарфчій въ университетахъ: новая славистика въ первый разъ прочнымъ образомъ поставила изученіе родственнаго славянскаго міра, до тёхъ поръ извёстнаго очень скудно и отрывочно. Третьей-была посылка за границу молодыхъ ученыхъ для приготовленія въ университетской казедрі: прямое и живое вліяніе европейской, особливо нёмецкой науки, вдохнуло новую жизнь въ нашу университетскую науку. Только первая изъ этихъ мёръ могла послёдовательно исходить изъ начала "народности"; вторая не совсёмъ отвѣчала господствующей системѣ, потому что сочувствія къ славянству не поощрялись въ литературѣ; третья отвѣчала еще менѣе, -но была истинной заслугой для русской науки и образованности. Результаты этихъ мёръ, въ связи съ внутреннимъ развитіемъ самой литературы, стали оказываться въ концу описываемаго періода: ими отврывается въ исторіи нашихъ народныхъ изученій новый періодъ.

## ГЛАВА XI.

## Этнографические элементы въ литературъ отъ Пушкина до 50-хъ годовъ.

Вопросъ о національномъ вначенія Пушкина.—Частное значеніе его проязведеній для изученій народныхъ: его труды историческіе; отношеніе къ этнографія.—Теоретическія понятія того времени объ искомой народности: Плетневъ; Терещенко.—Загоскинъ и Лажечниковъ.—Даль.—Лермонтовъ.—Гоголь.— Литература послѣ Гоголя; наступавшій повороть въ изученіяхъ народности.

Первая истинно научная постановка вопроса народности принадлежить новѣйшему времени—послѣднимъ десятилѣтіямъ. Много труда поднято было и раньше для основанія ея научнаго изслѣдованія, но эти попытки большею частію были слабы и по основной точкѣ зрѣнія, и по свойству иобужденій, и по пріемамъ изслѣдованія: даже труды, по богатству матеріала монументальные, каковы, напр. собранія Даля, не избѣгли этого общаго недостатка. Запутанность понятій доходила до того, что въ національной формулѣ тридцатыхъ годовъ подъ словомъ "народность" разумѣлось учрежденіе, которое было униженіемъ народа, которое осуждало его на рабскую подавленность, нравственную и матеріальную. Для болѣе разумнаго пониманія дѣла научнаго и общественнаго, нужна была большан работа общественнаго сознанія, и болѣе совершенныя средства изслѣдованія, которыя даны были теперь европейской наукой.

Прежде чёмъ перейти къ спеціальнымъ вопросамъ, необходимо остановиться на литературномъ явленіи, игравшемъ здёсь существенно важную роль. Понятіе о народности, и вмёстё отношеніе общества къ дёйствительному народу, для массы общества, быть можеть, разъяснялось гораздо меньше въ спеціальныхъ изслёдованіяхъ, чёмъ въ произведеніяхъ поэзіи и беллетристики.

Съ двадцатыхъ годовъ слово "народность" все чаще повторяется въ литературѣ; народность ставится цѣлью и достоинствомъ литературы, но для большинства самихъ писателей она все еще остается вещью мало понятной и мало достигнутой. Великій поворотъ сдѣланъ былъ только поэзіей Пушкина.

Наша вритика давно признала поэзію Пушкина фактомъ величайшаго значенія въ развитіи нашей литературы. Для Бёлинскаго, взглядъ котораго былъ высшею ступенью критическихъ понятій съ тридцатыхъ и до пятидесятыхъ годовъ, предыдущая литература была только приготовленіемъ Пушкина, послёдующая — только исполиеніемъ программы, которая была широко намёчена его дѣятельностью. Въ какомъ же отношеніи Пушкинъ стоитъ къ "народности" 1)?

Миѣнія объ этомъ, исходившія изъ той или другой категоріи общественныхъ понятій и образовательнаго уровня, были разнообразны, иногда прямо противоположны. Мы коснемся вкратцѣ лишь нѣкоторыхъ.

Быль ли Пушкинь національнымь, народнымь поэтомь? Если да, это значило бы, что литература, если не разрѣшила, то была близка въ разрѣшенію вопроса о народности, — вопроса о будущемъ самой литературы. Великая слава, какой не имълъ еще ни одинъ изъ русскихъ поэтовъ, слава, встрътившая еще юношескую дъятельность Пушкина, указывала въ немъ избранника, который съумблъ затронуть вавую-то живую струну общества, отвётить на вакую-то исторически соврѣвшую потребность; позднѣйшій приговоръ исторіи ставить его главой и начинателемъ самостоятельной руссвой литературы. Но черезъ какое странное разногласіе и противорѣчія долженъ быль пройти этоть выводъ! И это разногласіе оказывалось не только при жизпи поэта, въ ту пору, когда онъ вмѣшивался въ спорные вопросы и литературную вражду, но и послѣ, когда его дѣятельность была закончена, когда можно было уже дёлать болёе полные и безпристрастные выводы. Въ началъ дъятельности, Пушкинъ былъ идолонъ молодыхъ поколѣній и союзникомъ прогрессивнаго направленія, -противъ него были задеревенъвшіе влассики и полицейскіе консерваторы; въ концу, его поклонники не были удовлетворены и, не зная его послъднихъ произведеній, при жизни его еще не изданныхъ, думали и говорили объ упадкъ или ослаблении его таланта. Смерть поэта возбудила снова глубокія сочувствія, и посмертное появленіе его послѣднихъ произведеній показало его впервые во весь рость могущественнаго таланта; забыто было прежнее недовольство, отпали прежнія требованія, и дбятельность Пушкина явилась въ новомъ

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) На общемъ значени Пушкина мы остановились въ "Характеристикахъ литер. мийній", изд. 2-е, 1890, гл. П; здъсь имъемъ въ виду одну спеціальную сторову его произведеній.

свътъ и въ болёе правильной оцёнкъ-какъ величайшаго поэта-художника, какого имъла русская литература.

Побужденія, по которымъ составлялись сочувствіе, антипатія, недовольство, были двояваго рода: литературныя и общественно-тендендіозныя, или ть и другія вичсть. Такъ, старынъ классиканъ казались нарушеніемъ всёхъ правилъ и приличій самая форма пушкинской поэзіи и ся "легкос" содержаніе; съ другой стороны, новое литералурное поколтніе справедливо восторгалось этой формой, потому что въ самомъ дълъ это былъ еще невиданный примъръ изящества, и витсть сочувствовало романтическимъ порывамъ, эпиграмматическому либерализму, за которымъ ожидало найти цѣлое общественное возаръніе, а позднѣе охладъвало въ поэту, когда эти ожиданія ни мало не оправдывались. Съ другой стороны, власти никавъ не могли забыть "либеральной" юности Пушкина и, несмотря на меценатство императора Ниволая (въроятно, несвободное отъ недовърчивости), для Бенкендорфа Пушкинъ былъ не поэтъ, а человъкъ политический, либералъ, глава оппозиціи <sup>1</sup>). По смерти Пушкина, его имя и сочиненія продолжали оставаться въ глазахъ высшей полицейской власти (правившей и судьбами литературы) подозрительными, и это отражалось въ литературѣ, въ писаніяхъ "надежныхъ", "благонамъренныхъ" людей. Рядомъ съ этимъ мы видъли, какъ говорилъ о Пушкинъ "Маякъ",--и не саъдуетъ думать, чтобы это были только безсильныя ругательства невъждъ: "Маякъ" представлялъ мнѣнія большой доли общества, съ точки зрѣнія архимандрита Фотія, т.-е. невъжественнаго и иногда лицемърнаго изувърства, отъ котораго русское общество далеко не избавилось и которое оказываетъ донынъ весьма дъйствительное вліяніе на судьбы русскаго просвѣщенія. По мнѣнію "Маяка", Россія погибла бы, еслибы у нея народились еще Пушкины; съ этимъ, въроятно, соглашалась и точка зрънія Бенкендорфа. Въ 1880 году, благочестиво-ретроградный взглядъ "Маяка" быль отвергнуть въ рёчи митрополита Макарія пожеланіями и молитвою, чтобы Господь послалъ Россіи и еще геніальныхъ людей и великихъ дѣятелей, какъ Пушкинъ, а въ 1882 г. въ духовной академін (петербургской) читалась торжественно рёчь 2), доказывавшая, что идеалы Пушкина, очищенные отъ временныхъ заблужденій, отвѣчали именно самымъ вонсервативнымъ и благонамъреннымъ воззръніямъ на государство, народъ, религію и нравственность, - словомъ, отвѣчали программѣ оффиціальной народности тридцатыхъ годовъ. Но съ другой стороны на консерватизмъ Пушкина давно указывалось

<sup>1)</sup> Стоюнинъ, "Пушкинъ", Спб. 1881, стр. 427.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Идеалы Пушкина", В. Н. (Никольскаго), въ "Христ. Чтенін" 1882, № 3-4.

и критиками совсёмъ иного направленія, которые прежде искали въ поэзіи Пушкина возбужденій къ общественному совершенствованію-

> Народамъ милъ и дорогъ тотъ, Кто спать ихъ мысли не даетъ;

думали, по словамъ самого поэта, что-

На поприщѣ ума нельзя намъ отступать,

и оставались огорченными за самого поэта, находя, что онъ, по тёмъ или другимъ побужденіямъ, самъ попадалъ или давалъ увлечь себя на путь, гдѣ не предвидѣлось общественнаго усовершенствованія. Не иной смыслъ имѣли и извѣстныя статьи Писарева, который комментировалъ Пушкина, какъ онъ могъ быть понятъ въ настоящую минуту, по прямому смыслу его сочиненій <sup>1</sup>).

Приведенные примѣры можно было бы чрезвычайно умножить, прослѣдивши впечатлѣнія поэзіи Пушкина на современное ему общество, и мнѣнія позднѣйшей вритики отъ тридцатыхъ годовъ и до настоящаго времени.

Воспоминанія о Пушкинѣ—въ 1880—были настоящей апоееозой: люди противоположныхъ мнѣній сошлись на небываломъ литературномъ праздникѣ и отдавали уваженіе великому историческому дѣятелю—съ своихъ отдѣльныхъ точекъ зрѣнія; но въ то время какъ одни, въ истерическомъ возбужденіи, провозглашали въ Пушкинѣ пророка,' "все - человѣка", другіе съ научной точки зрѣнія не усумнились одну долю его содержанія назвать—"общественной или нравственной археологіей"<sup>2</sup>).

Итакъ, общество было раздълено относительно Пушкина и въ теченіе его дѣятельности, и донынѣ. Новѣйшіе комментаторы объясняютъ, что именно вражда или равнодушіе къ трудамъ, которыми онъ самъ дорожилъ, внушали Пушкину то презрѣніе къ толпѣ ("Поэтъ, не дорожи любовію народной"), которое приписывали прежде общей эстетической теоріи (по однимъ—возвышенной, по другимъ фальшивой): но Пушкинъ ошибался въ своемъ отчаяніи—былъ уголокъ общества, гдѣ питались къ нему самыя пламенныя сочувствія; а, съ другой стороны, онъ самъ иногда помѣщалъ невѣрно свои идеальныя влеченія.

Если это раздёленіе миёній отвёчало разнымъ элементамъ и направленіямъ общества, то и самъ Пушкинъ, богатой личности котораго приходилось развиваться и дёйствовать въ чрезвычайно сложныхъ и трудныхъ условіяхъ, представляетъ цёлый рядъ видоизмё-

<sup>2</sup>) Рѣчь В О Ключевскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. "Вѣнокъ за памятникъ Пушкняу", Спб., стр. 122-123.

неній своего содержанія, которыя проистекили не изъ одного только естественнаго развитія его поэтическаго творчества, но также изъ внёшнихъ условій, вліявшихъ на складъ его мысли и общественнаго направленія. Обыкновенно, противопоставляють два главные періода его жизни и деятельности, разделяемые 1824-1826 годами (пребываніе въ Михайловскомъ), видя въ первомъ — пору кипучей молодости, неясныхъ порывовъ таланта, теоретическихъ заблужденій, и во второмъ-полную зрѣлость характера, ясность мысли, всю силу творчества. И, действительно, есть резкія противоположности: молодость была молодостью; но въ действительности, многіе взгляды его первой поры не были ошибкой, и позднейшие не всегда были поправкой. Основной чертой его характера было то, что это быль человъкъ преданія, но не былъ онъ и такой приверженецъ консерватизма, какъ желаютъ представить его теперь. Вообще, Пушкинъ дъйствоваль среди общества, очень сложнаго, исполненнаго противсрѣчій, и соприкасался именно съ обоими теченіями общественнополитическихъ идей, съ однимъ, безусловно господствовавшимъ въ практивѣ жизни-чисто консервативнымъ, и съ другимъ, выроставшимъ почти тайкомъ въ глубинѣ общественнаго сознанія-прогрессивнымъ.

Въ обществъ шла внутренняя работа переходной поры и, наконецъ, въ самомъ пониманіи "народности" готовились весьма несходныя точки зрънія.

Возвращаемся къ вопросу о народности его поэзіи. Вълинскій, безъ сомнѣнія внимательнѣе всѣхъ другихъ критиковъ изучавшій Пушкина, затруднялся присоединиться къ выводу, называвшему Пушкина нашимъ "народнымъ", "національнымъ" поэтомъ <sup>1</sup>). Онъ при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напомнимъ его слова:

<sup>&</sup>quot;Поэзія Пушкина удивительно върна русской действительности, изображаеть ля она русскую природу, или русскіе характеры: на этомъ основаніи, общій голосъ нарекъ его русскимъ, національнымъ, народнымъ поэтомъ... Намъ кажется это только въ половену върнымъ. Народный поэтъ-тотъ, котораго весь народъ знаетъ, какъ, напримъръ, знаетъ Франція своего Беранже; національный поэть - тотъ, котораго знають всё сколько-нибудь образованные классы, какъ, напримъръ, нёмцы знають Гёте и Шиллера. Нашъ народъ не знаетъ ни одного своего поэта; онъ поетъ себъ досель "Не быль-то снажки", не подозравая даже того, что поеть стихи, а не прозу... Слѣдовательно, съ этой стороны, смѣшно было бы и говорить объ эпитетѣ народный въ примънения въ Пушкину, или въ какому бы то ни было поэту русскому. Слово "національный" еще общириве въ своемъ значенів, чёмъ "народный". Нодъ "народомъ" всегда разумъють массу народонаселенія, самый низшій и освовный слой государства. Подъ "нацією" разум'єють весь народъ, всё сословія, отъ низшаго до высшаго, составляющия государственное тело. Національный поэть выражаеть, въ своихъ твореніяхъ, и основную, безразличную, неуловимую для опредвленія субстанціальную стихію, которой представителень бываеть масса народа, и опредвлен-

водить разсужденіе Гоголя объ этомъ предметь и, соглашаясь съ его опредёленіемъ, что поэть можеть быть и тогда національнымъ, когда описываетъ совершенно сторонній міръ, но глядитъ на него глазами своей національной стихін, глазами своего народа,—замѣчаетъ: "Если хотите, съ этой точки зрѣнія, Пушкинъ бомъе національнорусскій поэтъ, нежели кто-либо изъ его предшественниковъ; но дѣло въ томъ, что нельзя опредлящить, въ чемъ же состоить эта національность. Въ томъ, что Пушкинъ <sup>1</sup>) чувствовалъ и писалъ такъ, что его соотечественникамъ казалось, будто это чувствуютъ и говорятъ они сами? Прекрасно! Но какъ же чувствуютъ и говорятъ они? чѣмъ отличается ихъ способность чувствовать и говорить отъ способа другихъ націй?... Вотъ вопросы, на которые не можетъ дать отвѣта настоящее, ибо Россія, по преимуществу,—страна будущаго"...

Итавъ, Бълинскій отказывался положительно назвать Пушкина народнымъ и національнымъ поэтомъ, и опредёлить, въ чемъ состоить національность. Онъ предпочиталь другое объясненіе: Пушкинъ владълъ такимъ могущественнымъ талантомъ и такимъ сильнымъ чувствомъ художественной правды, что достигалъ чрезвычайно върнаго изображения русской дъйствительности. Эти-то върныя картины русской жизни (насколько Пушкинъ ее затрогивалъ), невиданная раньше предесть поэтическаго исполненія, и, наконець, мягкое гуманное чувство, проникающее всё его лучшія созданія, сдёлали Пушкина первымъ русскимъ поэтомъ, идоломъ и любимцемъ общества, и въ этомъ заключается его "національность". Поэтомъ "народнымъ" Пушкинъ не быдъ, и еще до сихъ поръ не стадъ-по простой причинѣ: народъ, не имѣвшій школы, не зналъ его, и (за очень небольшимъ исключениемъ людей, узнавшихъ о немъ въ школъ) до сихъ поръ не знаетъ, —и въ самомъ дълъ это можно было наглядно видёть во время отврытія памятника, въ 1880 г.; но Пушкинъ еще могъ бы стать и народнымъ поэтомъ, еслибы народъ былъ приготовленъ школою къ чтенію и уразумѣнію его поэзіи.

Не всѣ, однако, соглашались съ мнѣніемъ Бѣлинскаго. Болѣе

(Сочин. Бел., т. VШ, изд. 2, стр. 386-387).

<sup>1</sup>) По словамъ Гоголя.

۲

ное значеніе этой субстанціальной стихія, развившейся въ жизни образованнійшихъ сословій нація. Національный поэтъ—великое діло! Обращаясь въ Цушкину, ми скажемъ, по поводу вопроса о его національности, что онъ не могъ не отразить въ себі географически и физіологически народной жизни, ибо быль не только русскій, но притомъ русскій, наділенний отъ природи геніальными силами; однако жъ въ томъ, что називаютъ народностью или національностью его поэзіи, ми больше видимъ его необикновенно великій художническій такть. Онъ въ высшей степени обладаль этимъ тактомъ дійствительности, который составляеть одну изъ главныхъ сторонъ художника" и т. д.

поздніе судьи (другого дагеря) безусловно объявляли Пушкина поэтонъ національнымъ, и тавъ какъ нужно было, навонецъ, объяснить, въ чемъ заключалась національность, они давали эти объясненія. Аполлонъ Григорьевъ<sup>1</sup>), указывая примёры того, какъ вёрно рисоваль Пушкинъ различныя стороны русской жизни, новой и старой (что давно указываль и Бѣлинскій), видить въ этомъ не силу художественнаго творчества, а именно "непосредственное чутье народной сущности": Пушкинъ-, единственный полный человёкъ, единственный всесторонній представитель нашей народной физіономіи"; это-, представитель всего нашего душевнаю, особеннаю, такого, что остается нашимъ душевнымъ, особеннымъ послѣ всѣхъ столкновеній съ чужимъ, съ другими мірами". Но "народная сущность" такъ и остается неопредълена, и дъйствующая сила личности Цушкина опредъляется такъ: Пушкинъ-, прежде всего художникъ, т.-е. великая, на половину сознательная, на половину безсознательная сила жизни, герой въ кардейлевскомъ значении героизма"; въ изображенияхъ народа его спасала отъ врайностей и ошибокъ, въ какія впадали другіе писатели, "художественная добросовестность", "высоко артистическое чувство правды"-то-есть, повторяется мнёніе Белинскаго<sup>2</sup>). Достоевскій основное національное свойство Пушкина указаль въ извѣстной "всечеловѣчности" <sup>3</sup>). Опять еще Бѣлинскимъ была достаточно истолкована эта сторона пушкинскаго таланта-способность глубоко проникать въ жизнь чуждыхъ обществъ и давнихъ временъ, и возсоздавать ее въ характерныхъ художественныхъ картинахъ. Это есть нерёдкое свойство сильнаго таланта, а въ литературё этимъ свойствомъ гораздо въ болёе сильной степени владёють, напр., нёмпы, литература которыхъ представляетъ, больше чёмъ гдё-либо, массу произведеній чужихъ литературъ, усвоенныхъ неріздко въ замізчательныхъ художественныхъ передачахъ. Страннѣе всего было то, что эту "всечеловѣчность" выставляли какъ высочайшее, исключительно достоинство русской народности, люди, воторые, считая свою школу самой русской и національной, отличались и грубвишею нетерпимостью ко всему не-русскому человѣчеству, даже въ частнымъ племенамъ собственной русской народности. Наконецъ, у нѣкоторыхъ критиковъ "народность" Пушкина, какъ мы упоминали, представляется почти прямо въ смыслѣ оффиціальной программы тридцатыхъ годовъ.

Въ "національности" Пушкина не можетъ быть никакого со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. статьи въ журналѣ "Время", 1861 (Сочиненія Аполлона Григорьева. Спб. 1876, т. I) и отвёть на нихъ въ "Отеч. Зап." 1861, т. СХХХУ, стр. 182—143.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Художническая добросовъстность" есть именно его терминъ. Сочин. VIII, стр. 408, 410. Прежде Григорьевъ называлъ критику Бълинскаго "сатурналіями".

<sup>\*)</sup> Ричь о Пушкинь, въ "Дневникь писателя", 1880.

мнёнія, какъ и въ "національности" всёхъ первостепенныхъ дёятелей нашей литературы, --- всё они люди своего народа и общества, связаны съ ними нерасторжимой связью жизненныхъ вліяній, развитія и двятельности, носять ихъ отражение въ своемъ характерв. Но тв мибнія, которыя говорять о безусловной національности Пушкина, даже въ разибрахъ мистическихъ, составляютъ патріотическое увлеченіє: какъ ни велико значеніе Пушкина, оно имбетъ свои историческіе предёлы, и самое проникновеніе въ "народную сущность" было ограничено отсутствіемъ многихъ историческихъ, общественно-бытовыхъ и этнографическихъ средствъ и свѣдѣній. Онъ-, пророкъ\*, говорять энтузіастическіе поклонники; онь самь, въ глубокомъ сознаніи правственно возвышающаго значенія поэзія, приравниваль идеальное служение поэта съ служениемъ древняго пророка; онъ считалъ условіемъ этого служенія свободу творчества, думалъ, что обладаеть ею,но господствующая практива жизни и не думала давать ему этой свободы, искажала его деятельность и иногда самого вводила въ заблужденіе...

Но что такое національность, о которой ведутся споры? Въ теченіи настоящей книги мы уже касались этого вопроса, и повторимъ нъсколько общихъ замъчаній.

Въ самомъ общемъ смыслѣ, это-понятіе, совмѣщающее всѣ физи ческія и нравственныя особенности извёстнаго народа. Очевидно, что ихъ понимание можетъ быть совершенно различно. Во-первыхъ, смотря по умственному развитію наблюдателя, способности проникать въ сущность явленій: міровоззрѣніе разныхъ наблюдателей различно окрашиваеть одинъ и тотъ же предметъ; "національность" писателя (выражающаго художественно основныя свойства народа и доступнаго массѣ) можетъ поэтому быть объясняема съ совершенно разныхъ точекъ зрѣнія: такъ относительно Пушкина разошлись Гоголь, Бѣлинсвій, Ап. Григорьевъ, "Маявъ", Дудышкинъ, Достоевскій, Писаревъ. Во-вторыхъ, сама по себѣ національность, какъ существо народа, представляеть различное содержание, беремъ ли ее въ данное время съ тъми качествами, какія являются преобладающими, или въ цёломъ ея историческомъ бытіи, или наконецъ въ ея идеальныхъ задаткахъ. Прежде всего національность имфеть природу историческаго явленія. Въ данную минуту будетъ считаться національнымъ непосредственно господствующій порядокъ вещей (въ тридцатыхъ годахъ считали національнымъ. крѣпостное право); но исторически самая національность не неизмѣнна, и въ полное представленіе ся должно войти прошедшее, гдѣ могли сказываться черты быта и народнаго характера, воторыя были подавлены историческими условіями, но не истреблены, и иногда способны, даже должны им'вть

397

свое будущее. Если предание отживаетъ свое время и, пока цъло, стёсняеть развитіе народныхъ силъ, то усилія освободиться оть него будуть истинно національнымъ дёломъ (хотя бы на первое время приналлежали только образованному меньшинству), какъ была національнымъ дёломъ Цетровская реформа, хотя въ данную минуту шла наперекоръ большинству и общества, и народа; какъ было національнымъ дёломъ освобожденіе крестьянъ, еще наканунѣ считавшееся преступнымъ покушеніемъ на національное благо; какъ было національнымъ дёломъ все развитіе новёйшей литературы, хотя она до сихъ поръ, въ своихъ дучшихъ созданіяхъ, остается чужда народной массѣ. Забывая эти историческія явленія національности, мы рискуемъ впадать въ грубыя ошибки, напр., дурныя учрежденія, оставшіяся отъ старины и народу ненавистныя, но могущія быть устраненными или исправленными, можемъ счесть ему по существу свойственными; или счесть такимъ свойствомъ народную косность или рабское чувство, когда народъ невѣжественъ не по недостатку способностей, и безправень по наслёдію оть тяжелой исторія. Вообще, народныя свойства могуть быть правильно оцънены лишь тогда, когда народныя массы въ состоянии будутъ раскрыть ихъ, владвя известнымъ просвъщениемъ и свободой действій. За отсутствіемъ такого свободнаго и хотя нёсколько просвъщеннаго народа, за "націю" отвъчають обыкновенно классы привилегированные, и они дають свой комментарій народнаго характера: этоть комментарій создается въ тёхъ направленіяхъ, какія выработались въ образованномъ классѣ, въ то время какъ народъ остается при традиціонномъ и инстинктивномъ міровоззрѣніи, которое, при всей силѣ инстинкта, слишкомъ подвержено заблужденію-особливо въ новѣйшихъ условіяхъ народной жизни, все больше усложняющихся.

Въ опредъленіи "національности", самой по себѣ или въ проявленіяхъ литературныхъ, должно быть наконецъ, кромѣ ся непосредственнаго и историческаго смысла, ся представленіе идеальное. Оно присутствуетъ обыкновенно въ національныхъ пристрастіяхъ и увлеченіяхъ, — и естественно, что сознавая свою особенность, народъ и его представители стремятся видѣть въ возможно широкомъ развитіи то, что имъ представляется національнымъ преимуществомъ, какъ очевидно, что направленіе идеализаціи будетъ обусловливаться мѣркой развитія нравственнаго чувства и знанія. Извѣстны у всѣхъ народовъ безъ исключенія.— примѣры національнаго самомиѣнія и самообольщенія. На грубыхъ ступеняхъ національнаго чувства національное преимущество всего чаще понимается какъ преимущество физической силы (въ томъ періодѣ, о воторомъ говоримъ, любили повторять, что Европа "боится" насъ, или что мы ее "кормимъ", что Гер-

манія есть только "наши пятидесятыя губернін" и т. п.), и иногда этимъ самообольщеніемъ матеріальной силой хотять вознаградить себя за сознание слабости внутренней, гражданской и культурной. Понятно, что въ просвъщеннъй тей доль общества идеализація напіональности ищеть основаній болёв возвышенныхъ, и какъ въ самой жизни просвещеннёйшіе люди стремились въ улучшенію понятій, нравовъ и учрежденій, такъ и въ пониманіи національности они внушали более высокія требованія, отвергая грубые, наиболее распространенные взгляды бытовые и грубые идеалы національные, — что навлекало имъ въ литературной и общественной толпъ, безсознательной и мнимо консервативной, название "отридателей". Въ эту послёдною категорію причислялись люди прогрессивнаго направленія, стремившіеся въ улучшенію жизни путемъ болѣе широкаго образованія и общественной самодъятельности; и въ ней же могли быть причислены люди славянофильской школы, которые, въ лучшихъ трудахъ ихъ, искали того же улучшенія жизни путемъ возстановленія подавленныхъ исторією народныхъ учрежденій, отвергая, какъ и ихъ противники прогрессивной школы, настоящій застой; безправіе и скудость просв'ящения. Понятно, что мнимое "отридание" было только болье пламеннымъ, сознательнымъ стремленіемъ къ возвышенію общественности и виесте національнаго идеала. Въ самыхъ изученіяхъ этнографіи, вромѣ непосредственнаго желанія изучить свой народъ, однимъ изъ сильныхъ стимуловъ было жеданіе найти бытовые и народно-исторические факты для теоретическаго опредбления народныхъ идеаловъ, которые должны бы стать и національными.

Вопросъ о національномъ значенія Пушкина опредѣлится съ изученіемъ его литературнаго содержанія сравнительно съ предшествовавшей эпохой, общественнымъ движеніемъ его времени и съ ихъ историческими результатами въ дальнѣйшемъ ходѣ общества и литературы.

Понятно, что поэтическая литература должна была также дѣйствовать на развитіе интереса къ народу и этнографическаго знанія. Вліяніе Пушкина въ этомъ отношеніи было очень сильное. Остановимся на нѣсколькихъ указаніяхъ.

Во-первыхъ, историческое пониманіе прошедшаго. Пушкинъ не былъ историкомъ, хотя желалъ быть имъ, и заслугу его въ этомъ отношеніи составляютъ — не исторія Пугачевскаго бунта, не приготовленія къ исторіи Петра Великаго, а именно рядъ его поэтическихъ произведеній... Въ своихъ историческихъ представленіяхъ Пушкинъ былъ, какъ извъстно, горячимъ приверженцемъ Карамзина. "Карамзинъ, — говоритъ Бѣлинскій, — не одного Пушкина, а нъсколько поколѣній увлекъ окончательно своею "Исторіею государства Россійскаго", которая имбла на нихъ сильное вліяніе не однимъ своимъ слогомъ, какъ думаютъ, но гораздо больше своимъ духомъ, направденіемъ, принципами. Пушкинъ до того вошелъ въ ея духъ, до того проникнулся имъ, что сдёлался рёшительнымъ рыцаремъ исторія Карамзина и оправдываль ее не просто какъ исторію, но какъ политическій и государственный корань, долженствующій быть пригоднымъ какъ нельзя лучше и для нашего времени, и остаться такимъ навсегда" <sup>1</sup>). При появленіи "Исторіи" Пушкинъ написалъ извёстныя эпиграммы, гдё въ насмёшливой формё повторялось мнёніе либеральнаго вружка, съ которымъ Пушкинъ былъ тогда близокъ. Впослёдствіи онь ваялся въ этихъ эпиграммахь; взгляды его, историческіе и общественные, формируются въ политическій консерватизиъ, программу котораго давалъ Карамзинъ, и въ смыслѣ котораго Пушвинъ считалъ себя обязаннымъ дъйствовать <sup>9</sup>). Онъ отступилъ отъ Карамзина только въ одномъ- въ поклонении Петру Великому, хотя въ послъднее время взглядъ его на Петра также измъняется въ направленіи въ Карамвину. Пушкинъ думалъ, что поэзія должна возсоздавать исторію; нівсогда онъ ждаль оть Гибдича, окончившаго "Иліаду", эпической поэмы изъ русской исторіи. "Исторія народа принадлежить поэту". Онъ самъ задумаль историческую драму, даже во внёшней старинной формѣ<sup>3</sup>), и посвятилъ ее памяти Карамзина. Въ Михайловскомъ Пушкинъ читаетъ лѣтописи и Четь-минеи, соприкасается съ живою народностью; но въ "Борисъ" принято готовое карамзинское представленіе, и знаменитый монологъ Пимена, прелестный какъ поэтическій образъ, построенъ не на изученіи подлинной лётописи, а гораздо больше, если не исключительно, опять на сантиментальныхъ изображеніяхъ Карамзина 4). Заслуга Пушкина для нашего историческаго сознанія завлючается и въ "Борисв Годуновв" и въ "Полтавъ", а особенно въ тъхъ историческо-бытовыхъ повъстахъ, начиная съ "Арапа Петра Великаго", въ которыхъ онъ проводитъ передъ нами типы и нравы прошлаго столътія. Пушкинъ любилъ собирать разсказы о прошлыхъ временахъ; устное преданье имъло для него особую привлекательность, --конечно по живому отголоску старины, вакой не можетъ сохраниться въ внижномъ свъдънін,--да притомъ въ тѣ времена часто нельзя было знать недавней исторіи иначе, какъ по устному преданію. Повѣсти Пушкина остались въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочиненія, VIII, стр. 640.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. его отзывы о Карамзинѣ въ Сочиненіяхъ (изд. 8-е, подъ редакціей П. А. Ефремова, М. 1882), т. V, стр. 37-39, 57, 79-80; т. VII, стр. 43, 142.

<sup>») &</sup>quot;Комедія о царѣ Борисѣ".

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ср. статью С. Д. (Дудишкина): "Пушкинъ—вародный поэтъ", въ Отеч. Зап. 1860, т. СХХІХ, стр. 57—74.

нашей литератур'в единственными въ своемъ род'в произведеніями, по этому р'вакому соединению поэтическаго творчества и св'яжаго преданія. Въ повёстакъ Пушкинъ проводить передъ нами цёлый рядъ представителей того класса, въ которомъ собственно происходило преобразование русскаго общества, - въ разныхъ ступеняхъ и видахъ привившейся къ нему европейской образованности, отъ временъ Петра до Екатерины II, и, наконецъ, до Александровской эпохи, потому что Евгеній Онфгинъ есть новый потомовъ этого типа послёпотровской дворянской культуры. Это значение историческихь повъстей было прекрасно объяснено въ юбилейной речи г. Ключевсваго <sup>1</sup>). Указавъ главные типы, изображенные Пушкинымъ въ этихъ повъстяхъ, г. Ключевскій замъчаеть: "Такъ у Пушкина находимъ довольно связную летопись нашего общества въ лицахъ за 100 лётъ слишкомъ. Когда эти лица рисовались, масса мемуаровъ XVIII вѣка и начала XIX в. лежала подъ спудомъ. Въ наши дни они выходять на свътъ. Читая ихъ, можно дивиться върности глаза Пушвина. Мы узнаемъ здъсь ближе людей того времени; но эти люди — знакомыя уже намъ фигуры. "Вотъ Гаврила Асанасьевичъ, восплицаемъ мы, нерелистывая эти мемуары, а вотъ Троекуровъ, кн. Верейскій" и т. д. до Онъгина включительно. Пушкинъ - не мемуаристь и не историкъ; но для историка большая находка, когда между собой и меиуаристонь онь встречаеть художника. Въ этомъ значение Пушвина для нашей исторіографіи, по врайней мірь главное и ближайшее значение".

Припомнимъ, наконецъ, знаменитую "Лётопись" или, какъ она называлась въ рукописи самого Пушкина, "Исторію села Горохина". Бѣлинскій видѣлъ въ ней остроумную шутку, — но не опредѣлялъ, надъ чѣмъ она шутила; по толкованію Аполлона Григорьева, это — "тончайшая и вмѣстѣ простодушно-поэтическая насмѣшка надъ цѣлою вѣковою полосою нашего развитія, надъ всею нашею поверхностною образованностью, изъ которой мы вынесли взглядъ совершенно неприложимый къ явленіямъ окружающей насъ дѣйствительности" и т. д.<sup>2</sup>). Но гораздо ближе и проще объясненіе, что "Исторія села Горохина" намекаетъ именно на манеру Карамзина. Въ пристрастіи Пушкина къ Карамзину была доля тенденціозности, и теперь ошибки теоріи онъ самъ исправляетъ живымъ наблюденіемъ и поэтической отгадкой. Такова "Исторія села Горохина": предисловіе —картинка изъ жизни новѣйшихъ Митрофановъ, полуобразованныхъ дворянскихъ поколѣній; самая "Исторія" есть видимо поправка къ

26

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) P. MHCIL, 1880.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочиненія Григорьева, стр. 253. ист. этногр.

прежнимъ мнѣніямъ о Карамзинѣ, къ которому Пушкинъ могъ уже относиться съ большей критикой: написана она со всёми пріемами историческаго изслёдованія, съ перечисленіемъ и критикой источниковъ, съ выписками изъ лѣтописцевъ, съ народными преданіями, подвергаемыми снисходительному сомнѣнію. Въ то время, 1830, Карамзинъ былъ еще единственнымъ образчикомъ, который могла имѣть въ виду эта "шутка"; языкъ несомнѣнно повторяетъ вычурно-реторическія фразы Карамзина.

Для определения внутренней работы Пушкина чрезвычайно интересны историческія замѣтки Пушкина; иногда онѣ поразительны по своей истивѣ, напр., тѣ, къ которымъ относится отзывъ г. Ключевскаго: "Наша исторіографія, — говориль онь въ той же ричи, — ничего не выиграла ни въ праздизости, ни въ занимательности, долго развивая взглядъ на нашъ XVIII вѣкъ, противоположный высказанному Пушкинымъ въ одной кишиневской замъткъ 1821 г." 1). Правда, эта замътка, какъ и многое другое въ нынъшнемъ текстъ Пушкина, не была извѣстна въ свое время и остается для насъ только фактомъ его развитія. Замѣтка стоя́ть въ явномъ противорѣчін съ господствующимъ славословіемъ и заключаеть иного върныхъ сужденій объ историческихъ герояхъ и героиняхъ нашего XVIII-го въка, сужденій особливо цённыхъ, если вспоменть, что фальшивый панегривъ процвѣтаетъ въ нашей исторической литературѣ и до сихъ поръ. Первый періодъ его жизни, которому принадлежить его замѣтка, теперь обыкновенно принято осуждать какъ время либеральнаго легкомыслія: оказывается, что въ пору "легкомыслія" Пушкинъ способенъ былъ въ такимъ наблюденіямъ и выводамъ (въ явно либеральномъ духф), которые очень высоко одфияются авторитетнымъ историкомъ нашего времени.

Если, по разсказу біографовъ, Пушкинъ былъ "мало приготовленъ" къ исторіи, то еще меньше онъ могъ быть приготовленъ въ этнографіи. Но, какъ тамъ это не помѣшало ему внести важный вкладъ въ наше историческое сознаніе, такъ въ вопросахъ чистой этнографіи Пушкинъ оказалъ литературѣ великія услуги, прямыя и косвенныя. Ни у кого изъ русскихъ писателей раньше и послѣ (кромѣ спеціалистовъ или записныхъ любителей) не было такого вниманія къ народному преданію, поэзіи, языку; никто такъ не любилъ наслаждаться оригинальностью и мѣткостью этого языка. Біографы любять говорить со словъ Пушкина объ его нянѣ, и не задумываются прииисывать ей посвященіе Пушкина въ тайны народности. Пушкинъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. эту замѣтку въ Сочин. Пушкина, т. У, стр. 9—14; но годъ замѣтки не 1821, а 1822.

могъ съ любовыю говорить о наив, дорогой ему особенно въ деревенской ссылкъ,---но довольно странно приписывать буквально ей и пребыванію въ селѣ Михайловскомъ вкусы Пушкина въ народности. Няня Пушкина была типическая старинная няня, богатая народной премудростью, сказками, приметами, присловьями. Одна черта, сообщаемая Пушкинымъ, до чрезвычайности характерна. Вернувшись въ деревню въ нонбръ 1826 изъ Москвы, куда онъ былъ вытребованъ императоромъ Николаемъ, Пушкинъ описываеть въ письмъ къ Вяземскому прівздъ свой въ деревню: "Ты знаешь, что я не корчу чувствительности, но встрвча моей дворни, хамовъ и моей няни -ей-Богу пріятнье щекотить сердце, чьить слава, наслажденія самолюбія, разсванности и пр. Няня моя уморительна. Вообрази, что 70-ти лёть она выучила наизусть новую молитву о умилении сердия владыки и укрощении духа его свиръпости, молитву, ввроятно, сочиненную при царь Иванъ" 1). "Владыка" былъ, разумъется, императоръ Николай Павловичъ, а няня совсъмъ годилась въ XVI стоявтіе. Няня доставляла Пушкину матеріаль, и судя по тому, что было Пушкинымъ употреблено изъ него (напр. сказки), матеріалъ стародавній (слёдовательно, тёмъ болёе цённый); но если Пушкинъ обращался въ источникамъ народности, то основаніемъ этому была не случайность, какъ пребывание въ Михайловсковъ, а весь историческій ходъ его литературнаго развитія. Б'елинскій съ большою точностью указаль, какимъ образомъ Пушкинъ въ "годы ученья" пережилъ въ себѣ весь ближайшій періодъ литературы, ему предшествовавшій, в. завершая его въ своихъ рношесьихъ произведеніяхъ. отврывалъ своими трудами новую ступень литературныхъ идей. Въ этонъ предшествующенъ періодъ, съ прошлаго въка, были затронуты элементы народности, въ смыслѣ общественномъ, историческомъ и литературно-этнографическомъ. Начавъ дома съ французскихъ стиховъ, онъ скоро затвваетъ "Бову" (1815), и этимъ юношескимъ опытомъ уже кончается вліяніе варамзинской стихотворной манеры. Въ "Ваднив" (1822) кожно еще замётить нанеру Жуковскаго, съ славянами на Оссіановскій образець; но въ томъ же году "Пёсня о вёщемъ Олегъ" уже самостоятельна въ поэтическомъ отношении, и если еще отзывается Карамзинымъ, то уже Карамзинымъ-историкомъ. Первая самостоятельная поэма" береть народно-сказочную тему. развиваемую на романтический ладъ; въ 1822 онъ начинаеть "Евгенія Онфгина", гдф между прочимъ уже безъ старыхъ савтиментальныхъ и романтическихъ прикрасъ явились картины деревенскія. Въ Михайловскомъ написанъ "Борисъ Годуновъ", "вдохновенный" Ка-

<sup>1</sup>) Сочин., т. VII, стр. 45.

:6\*

## ГЛАВА ХІ.

рамзинымъ и слёдующій его историческимъ взглядамъ, а своей драматической формой свидётельствующій объ изученіи Шекспира. "Сношенія съ няней" въ Михайловскомъ отразились нёсколькими произведеніями на народныя темы (какъ "начало сказки"—о медвёдихё, "Женихъ" и пр.); но поэтическія изложенія сказокъ, безъ сомнёнія слыщанныхъ именно отъ няни, написаны уже долго спустя, въ тридцатыхъ годахъ.

Изъ Михайдовскаго Пушкинъ пишетъ къ брату въ 1824: по вечерамъ слушаю сказки и вознаграждаю тёмъ недостатки проклятаго своего воспитанія. Что за предесть эти сказки! каждая есть поэма"... Этимъ словамъ давно придавали большое значеніе, видя въ нихъ ръшительное признаніе "народности", какъ принципа, или лаже истолковывая ихъ въ смыслё мистическаго народничества. Но онъ имѣютъ болѣе тѣсный смыслъ: воспитаніе, вслѣдствіе котораго Пушкинъ не разъ называетъ французскій языкъ болѣе ему близкимъ, чѣмъ русскій <sup>1</sup>), не давало ему возможности раньше усвоить себѣ технику народнаго языка и сказочные сюжеты: это не была теорія народности, а только одинъ изъ ся разнообразныхъ литературныхъ интересовъ. Онъ дъйствительно занялся записываніемъ пъсенъ и сказовъ, и, по словамъ П. В. Кирбевскаго, составилъ замбчательный песенный сборникъ <sup>э</sup>). "Недостатки воспитанія" — не толькодомашняго, но и лицейскаго-Пушкинъ вознаграждалъ тогда и другими средствами: чтеніемъ Карамзина и лівтописей, изученіемъ Шекс пира. Его собственныя поэтическія воспроизведенія сказочныхъ сюжетовъ не удовлетворяли уже Бѣлинскаго: это былъ "плодъ довольно ложнаго стремленія къ народности". Бёлинскій исключаль только "Сказку о рыбавѣ и рыбвѣ", гдѣ народу принадлежить только мысль, а весь разсказъ принадлежитъ поэту): народныя сказки "хороши и интересны такъ, какъ создала ихъ фантазія народа, безъ перемънъ, украшеній и передѣловъ" в); для спеціалиста этнографа подобные пересказы вообще не имѣютъ значенія 4). Но эти произведенія Пушкина въ тогдашнихъ условіяхъ литературы и литературнаго языка

<sup>3</sup>) Сочен. Бёленскаго, VIII, стр. 700. До Бёленскаго подобнымъ образомъ относился къ сказкамъ Пушкина и Надеждинъ.

4) Такъ, между прочимъ, пропадаетъ для этнографія сказка о Георгін Храбромъ и о волкѣ, которая была бы чрезвычайно интересна въ подлявной народной одеждѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Напр. въ письмѣ къ Жуковскому, 1824: "французскій языкъ — миѣ болѣе по перу"; въ висьмѣ къ Чаадаеву, 1831: "je vous parlerai la langue de l'Europe, elle m'est plus familière que la notre". Сочин. т. IX, стр. 198, 341.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. сказки Арины Родіоновны, въ Сочин. VII, стр. 409—414; любопитная сказка о Георгія Храбромъ и о волкв, со словъ Пушкина пересказана Далемъ (Соч. Даля, 1861, томъ IV); пвсин, записанныя Пушкинымъ, въ Сочин. П, стр. 380, 390.

имѣли свою важность какъ новое указаніе на источники народности, какъ образчикъ технической виртуозности; и еще важнѣе по литературному вліянію были самостоятельныя проязведенія Пушкина на народныя темы: именно онѣ составляли главный результатъ народныхъ стремленій Пушкина, особенно въ ряду съ другими произведеніями, зпизодически касающимися народной жизни (Евгеній Онѣгинъ, Борисъ Годуновъ, Исторія села Горохина, историческія повѣсти и пр.).

Такимъ образомъ Пушкинъ вносилъ свой вкладъ и въ чистую этнографію, распространая интересь въ прямому изученію народнаго быта и поэзіи, собирая сказки и последживая своимъ мевніемъ и авторитетомъ начинавшіяся изученія, напр., изученіе ивсенъ-Кирвевскимъ, народнаго языка - Далемъ; а внв собственной этнографія — художественными изображеніями народнаго быта. У Пушкина въ первый разъ народъ являлся безъ сантиментальныхъ и романтическихъ ходуль <sup>1</sup>), съ подлинными чертами быта и языка, я это было чрезвычайно важно. Въ литературной толпъ еще долго тянулось прежнее фальшивое отношение въ народности, карамзинская чувствительность, въ соединении съ лицемфриемъ оффиціальной народности, но у большихъ писателей, продолжавшихъ дёло Пушкина, оно стало уже невозможно. Самъ Пушкинъ далеко еще не совершилъ всего дёла; нужно было еще много изученій и художественнаго труда, чтобы идея "народности" утвердилась въ литературь, но поэзія Пушкина давала настроеніе, тонь этому труду. Подъ внушеніями этой поэзін-которыя даже горячему панегиристу Пушкина, какъ Ап. Григорьевъ, представлялись отчасти сознательными, но отчасти и безсознательными, — правдиво-реальное отношение къ "народности" было завоевано, какъ литературное орудіе, и у преемниковъ Пушкина развилось въ широкія и уже сознательныя примѣненія. Это отразилось и на работахъ историво-этнографическихъ, гдб-въ параллель съ указаніями новыхъ научныхъ изслёдованійнародъ сталъ болѣе и болѣе разсматриваться, какъ организмъ, на которомъ сосредоточивается историческое развитіе государства и народности.

Что не все было сдёлано Пушкинымъ, особенно видно на его общественныхъ понятіяхъ. Въ нихъ было нёсколько разныхъ течеяйй, отчасти смёнявшихъ другъ друга, отчасти одновременно существовавшихъ, иногда примиряемыхъ, иногда оставляемыхъ въ ихъ противорёчіи. Первая эпоха, какъ извёстно, отличена либеральными наклонностями, которыя были съ одной стороны отголоскомъ вольтеріянства, съ другой исходили изъ новёйшаго либерализма: то и

<sup>1)</sup> И безъ ходуль псевдо-классическихъ, какъ неръдко у Крилова.

другое было довольно поверхностно, но въ этихъ ученіяхъ были свои серьевныя понятія — какъ понятія о свободѣ мысли, о необходимости, когда-нибудь, свободы гражданской и прежде всего освобожденія крестьянъ; наконецъ, всегда сохранившееся у Пушкина требованіе свободы художественнаго творчества.

Либерализиъ приходится во временанъ императора Александра, когда Пушкину пришлось испытать "гоненіе", вслёдствіе котораго Пушвинъ до конца царствованія Александра І ему "подсвистывалъ"; но вивств съ твиъ, какъ въ концв ссылки начиналась зрвлая пора поэтической деятельности, совершалась перемена и въ общественныхъ взглядахъ Пушкина: онъ сознаетъ, что имп. Александръ поступаль съ нимъ "справелливо": онъ дълается мирнымъ консерваторомъ и его мнёнія окрашиваются новымъ направленіемъ до настоящей тенденціозности-особенно съ 1826 года. Приближенный въ средоточію власти, разубѣдившись въ старомъ либерализмѣ. Пушкинъ думалъ. что нашель настоящій путь для своихъ гражданскихъ мнёній и пошель по немъ съ усердіемъ неофита, полагающаго, что долженъ искупить прошедшія ошибки. Отсюда проистевали разные фавты его дъятельности въ послъднемъ періодъ его жизни: записка о воспитаніи; участіе въ записий ин. Вяземскаго 1); отзывь о "якобинизий" Полевого<sup>2</sup>); предложение правительству своего журнала<sup>3</sup>); отзывъ о Радищевъ, 1836 г., совствиъ противоположный его прежнимъ мнъніямъ объ этомъ писателів; отсюда также происходило желаніе быть не только поэтомъ, но историкомъ, что могло казаться болёе лёйствительной "службой" отечеству въ глазахъ его судей и покровителей; этоть тонъ слышится въ его оффиціальныхъ письмахъ, въ нѣкоторыхъ стихотвореніяхъ, вакъ "Клеветниканъ Россіи" и т. д.

Точка зрёнія была консервативная. Мы говорили въ другомъ мёстё <sup>4</sup>) объ его взглядахъ позднёйшаго времени, когда онъ сожалёлъ о паденіи стариннаго боярства, когда Петръ казался ему Робеспьеромъ и Романовы "революціонерами" (за это истребленіе боярства), когда онъ мечталъ о "независимой" наслёдственной аристократін, когда рядомъ съ этимъ у него особенно стали сказываться собственные "генеалогическіе предразсудки и т. д. Можно исторически прослёднть развитіе этихъ теорій Пушкина (между прочимъ истекавшихъ, вёроятно, изъ того что въ тогдашнемъ общественномъ состояній онъ не видёлъ кромё родовой аристократіи никакого иного политическаго элемента); но теоріи во всякомъ случаё были

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Полное собр. сочвненій кн. Вяземскаго, т. П., стр. 211-226.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Сочиненія Пушкина, т. V, стр. 233.

<sup>&</sup>lt;sup>-з</sup>) Тамъ-же, стр. 180.

<sup>\*)</sup> См. "Характ. литературныхъ мизній", изд. 2-е, гл. П.

ошибочныя и не оправдывали распространяемаго теперь представленія объ его пророческомъ проникновеніи въ народныя русскія начала: теорія была невърна исторически, потому что у насъ именно не было, да едва ли уже и можеть быть такая наслёдственная и властвующая аристократія, о какой мечталъ Пушкинъ, и если бы она даже устроилась, едва ли была бы особымъ благомъ для Россіи и чёмъ-нибудь сочувственнымъ для народа. Тё образчики ся, какіе могли представляться Пушкину въ прошедшемъ, были плохимъ приивроиъ. Въ одномъ изъ послёднихъ трудовъ Кавелина, --- которому трудно отказать въ знанія русской исторіи, --- находится какъ будто намъренный отвъть на слова Пушенна о революціонной дъятельности Петра <sup>1</sup>): "мысль, будто реформа Петра и петровскій періодъ представляють какой-то переломъ въ русской жизни, неожиданный, безпричинный, какъ будто съ неба упавшій, -- ни на чемъ не основана... Взглядъ на Петря Великаго, какъ на какого-то чутьчуть не Робеспьера. также обличаеть глубовое непонимание русской исторіи и великаго царствованія, какъ и упреки въ томъ, что онъ быль антихристь, заклятый иностранець и нестернимый тирань"<sup>2</sup>).

Современникамъ Пушкина (и непринадлежавшимъ къ его кругу) не остались неизвёстны эти его взгляды. У нихъ не было того матеріала, который сталъ извёстенъ теперь въ письмахъ и замёткахъ Пушкина; но личность поэта была предметомъ величайшаго интереса, его сочиненія изучались внимательнёйшимъ образомъ; намеки комментировались, а, наконецъ, были живыя свёдёнія и разсказы. Бёлинскій по поводу "Бориса Годунова" говорилъ о Пушкинё весьма категорически, что "онъ въ душё былъ больше помёщикомъ и двораниномъ, нежели сколько можно ожидать этого отъ поэта" <sup>3</sup>).

Если была возможность чувствовать въ поэть помъщика по поводу даже "Бориса Годунова", то понятно, что Бѣлинскій затруднился безусловно мазвать Пушкина поэтомъ національнымъ: обществу и критикъ приходилось иногда видъть въ немъ не полное выраженіе своихъ лучшихъ идеаловъ, а только панегирикъ одной эпохи, одного порядка вещей, видъть тенденцію одного извъстнаго круга. Исторія не подтвердила этого панегирика... Въ этой же односторонности надо искать и причину того, что въ концу жизни Пушкина (когда, замътимъ, не были извъстны многія изъ лучшихъ его произведеній, явившіяся только въ посмертномъ изданіи) публика начинала охладъвать къ поэту. Въ иныхъ случаяхъ, это охлажденіе

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Эти слова явелись только въ изданіи Ефремова, 1882, и едва ли были въ виду у Кавелина.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Вѣстн. Евр". 1882, девабрь, стр. 937.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочиненія Білинскаго, VIII, стр. 638.

было дёломъ непониманія, легкомыслія; но въ другихъ имёло свои основанія. Бѣлинскій самъ объясняють его главнымъ образомъ тѣмъ, что Пушкинъ въ послъдние годы удалился въ область чистаго искусства. И чёмъ совершеннёе становился Пушкинъ какъ художникъ, твиъ болве скрывалась и исчезала его личность за чуднымъ, роскошнымъ міромъ его поэтическихъ созданій. Публика, съ одной стороны, не была въ состоянии оценить художественнаго совершенства его послёднихъ созданій (и это, вонечно, не вина Пушкина); съ другой стороны, она въ правъ была искать въ поэзін Пушкина болёе нравственныхъ и философскихъ вопросовъ, нежели сволько находила ихъ (и это, конечно, была не ся вина). Взглядъ Пушкина на жизнь былъ болёе созерцательный, нежели рефлектирующій; его поэзія, глубоко пронивнутая гуманностью, воспріимчива въ страданіямъ и противорѣчіямъ жизни, но онъ смотритъ на нихъ съ какимъ-то самоотрицаніемъ, какъ бы признавая ихъ роковую неизбѣжность и не нося въ душѣ своей идеала лучшей дѣйствительности и вѣры въ возможность его осуществленія". Такова была натура Пушкина: этому взгляду Пушкинъ обязанъ изящною мягкостью, глубиной и возвышенностью своей поэзіи, но въ этомъ и ся недостатки. "Духъ анализа, неукротимое стремленіе изслёдованія, страстное, полное вражды и любви мышленіе, сдёлались теперь жизнію всякой истинной поэзін. Вотъ въ чемъ время опередило поззію Пушкина и большую часть его произведеній лишило того животрепещущаго интереса, который возможенъ только какъ удовлетворительный отвёть на тревожные болъзненные вопросы настоящаго"... <sup>1</sup>). Къ этому присоединалось, что соверцательная поэзія идеализировала иногда тавіе предметы, въ которымъ общество начинало уже относиться съ критическимъ анализомъ. Пушкинъ дѣлался поэтомъ status quo, и прежнее охлажденіе еще усилилось въ позднѣйшихъ литературныхъ поволѣніяхъ, и въ наше время многіе прославляли Пушкина какъ національнаго поэта, именно въ смысаѣ общественно-политическаго консерватора.

Но съ этими ссылками на его консервативныя идеи надо быть, однако, осторожнымъ. Теоретическія ошибки не могли возобладать совсёмъ надъ поэзіей Пушкина; поэтическая проницательность и "художественная добросовёстность", мягкое гуманное чувство, сознаніе собственной силы и художественнаго достоинства шли глубже теорій, дали произведенія болёе глубокія, чёмъ онъ могъ бы дать какъ представитель узкой тенденціи. Его глаза не были закрыты на то, что дёлалось въ отечествё, какъ могъ чувствовать себя въ немъ независимый писатель. Не мудрено, что въ годы изгнанія у него вы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочин. Бѣлинскаго, VIII, стр. 402-408.

рывались желчныя слова объ "отечествъ"; но въ самомъ концъ жизни, когда онъ началъ журналъ, когда онъ былъ оплетенъ Ш-отдъленскими наставленіями и угрозами, у него вырывались слова горечи и раздраженія <sup>1</sup>). Къ послъднему году его поэтической дъятельности относится стихотвореніе: "Не дорого цъню я громкія права", и стихотвореніе: "Я памятникъ себъ воздвигъ не рукотворный", которое роковымъ образомъ являлось въ 1836 г. какъ завершеніе его поэтическаго поприща и гдъ мы только теперь читаемъ въ предпослъдней строфъ подлинные стихи самого Пушкина <sup>2</sup>):

> "И долго буду тёмъ любезенъ я народу, Что чувства добрыя я лирой пробуждалъ, Что въ мой жесстокій въкъ возславилъ я свободу, И милость въ падшимъ призывалъ".

Разнообразныя воспоминанія о Пушкинъ въ 1880 г. собрали изъ его произведеній множество мыслей и образовь, рисующихъ возвышенный тонъ его поэзіи и проникнутыхъ глубовою любовью въ родной странѣ и народу: онъ дорожить славными дѣяніями ихъ прошедшаго, страстно желаетъ широваго просвѣщенія, ждетъ освобожденія народныхъ массъ; онъ первый правдиво постигаеть народную жизнь и изображаеть ее со всёмъ богатствомъ языка, изученнаго въ народномъ источникъ. Его провозглашали національнымъ поэтомъ, и многимъ вазалось, что основной источнивъ его національности тантся въ "прикосновения" къ народу, въ позднайшемъ періода его развитія; но историческое изученіе должно убъдить, что именно ранній періодъ его внутрепней жизни, когда въ послёдніе годы Александровскихъ временъ въ обществѣ, хотя не безъ увлеченій и фантазій, носилось много благороднѣйшихъ общественныхъ стреиленій, -- этотъ періодъ оставилъ въ немъ вліянія, не изгладившіяся во вею остальную жизнь, при всёхъ поздиёйшихъ его колебаніяхъ. Новёйшіе комментаторы не замѣчали, что многія лучшія цитаты, ими приведенныя и говорящія о народномъ благѣ, просвѣщеніи и свободѣ, принадлежать этому первому періоду жизни Пушкина, періоду либеральныхъ. въ европейскомъ смыслѣ, идеаловъ. Михайловское уединеніе дало Пушкину сосредоточиться, убъдило, что онъ призванъ не къ какойнебудь активной, а именно только въ художнической деятельности. Событія 1826 г. увлекли его въ тенденціозный консерватизич, въ отношенія, которыя онъ идеализироваль, но которыя временами его страшно угнетали, и онъ возвращался въ инымъ свётлымъ свобод-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См., напр., Сочин., VII, стр. 42, 95, 174, 190, 288 и др., въ письмахъ 1824—26 гг. Въстн. Евр., 1879, письма въ женъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочин. Ш., стр. 411—412, 471. Лобопытно, что третій стихъ этой цитати выпаль въ ричи "Идеали Пушкина", В. Никольскаго. стр. 45.

нымъ взглядамъ своего прошлаго. "Художническій тактъ дѣйствительности" предохранилъ его отъ литературныхъ ошибокъ, въ которыя могли ввести его ошибки теоретическія, и на перекоръ тому, что онъ придумывалъ теоретически относительно русской исторіи, въ своихъ произведеніяхъ прославлялъ то, что составляетъ ея истинное величіе. Таково возвеличеніе Петра, на перекоръ превозносимому Пушкинымъ Карамзину, на перекоръ его собственнымъ представленіямъ Петра въ видѣ Робеспьера. "Петръ Великій, — говоритъ Бѣлинскій, — не только творецъ бывшаго и настоящаго величія Россів, но и всегда останется путеводною звѣздою русскаго народа, благодаря которой Россія будетъ всегда идти своею настоящею дорогою къ высокой цѣли нравственнаго, человѣческаго и политическаго совершенства. И Пушкинъ нидю не является ни столько высокимъ, ни столько національнымъ поэтомъ, какъ въ тѣхъ вдохновеніяхъ, которыми обязанъ онъ великому имени творца Россія <sup>1</sup>.

О томъ, чёмъ могли бы быть дёятельность Пушкина въ условіяхъ тенденціознаго консерватизма, еслибъ она продолжалась, мы вполнё согласны съ заключительными страницами книги г. Стоюнина<sup>2</sup>).

Исключительный и разнообразный талантъ сдълалъ Пушкина величайшимъ именемъ русской литературы, и какъ начинатель самостоятельнаго реальнаго изображения русской жизни онъ занимаетъ высокое мъсто и въ спеціальной исторіи народныхъ изученій.

Но еще много предстояло труда впереди. Въ тридцатыхъ годахъ, къ концу жизни Пушкина, было заявлено оффиціально начало народности; литература еще раньше назвала это слово, но понятіе еще долго оставалось неяснымъ. Мы приводили выше, что это слово называлъ кн. Одоевскій въ половинѣ двадцатыхъ годовъ, что о народности говорилъ Максимовичъ въ духѣ ромаятическаго увлеченія народной поэзіей, что Надеждинъ искалъ въ ней средства противъ увлеченія чужеземнымъ и желалъ объяснить ее исторически; этнографическія работы предпринимаются уже съ опредѣленнымъ планомъ изслѣдованія "народности"; къ ней начинаютъ стремиться поэты и беллетристы; но въ большинствѣ случаевъ исканія остаются еще темны и поверхностны. Въ образчикъ тогдашнихъ взглядовъ приводимъ еще отрывокъ изъ статьи Плетнева, посвященной именно этому предмету <sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочин. Бѣлинскаго, VIII, стр. 406.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Пушкниъ". Спб. 1881, стр. 489-440.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "О народности въ литератури" (1888), ричь, читанная на акти Спб. универ-

"Въ числѣ главныхъ принадлежностей, — говоритъ онъ, — которыхъ современники наши *требують* отъ произведеній словесности, господствуетъ идея народности", — и затѣмъ онъ опредѣляетъ ее какъ совокупность всѣхъ особенностей нашей жизни.

"Она представляеть собою особенность, необходимо соединяющуюся съ съ ндеею каждаго народа." Сколько жь предметовь должно войти въ ея совокупность! Черты, составляющія физіономію души нашей, предварительно были какъ стихіи въ томъ обществъ, которое воспитало наши страсти, въ той природъ, которая упоевала наши чувства, въ той религіи, которая возвысила наши помыслы, въ тѣхъ обычаяхъ, которые освящены для насъ давностію, въ тѣхъ предразсудкахъ, отъ которыхъ не спасетъ насъ никакая философія. Еще болѣе: одинъ и тоть же народъ, въ разные періоды своей исторіи, при содѣйствіи разныхъ причинъ, скрывающихся то въ политикѣ, то въ морали, то въ ученыхъ миѣніяхъ какого-нибудь времени, является съ безчисленнымъ множествомъ оттѣнковъ, которые всѣ принадлежатъ разсматриваемой идеѣ".

"Въ звукахъ слова народность, - продолжаетъ Плетневъ, -- есть еще для слуха нашего что-то свъжее и, такъ сказать, не обносившееся", но новой литературъ принадлежить только выраженіе, а самая идея современна древнъйшимъ писателямъ. И онъ дълаетъ бъглый и весьма туманный обзоръ античной и новъйшей европейской литературы, чтобы указать проявленіе народности и затімь перейти къ русской литературѣ, древней и новой. И здѣсь изложеніе столь же туманно 1). Въ XVIII столѣтіи дѣло народности русской представляетъ имп. Екатерина, Державинъ, Фонвизинъ. Со времени открытія памятниковъ древнъйшей словесности нашей (труды гр. Мусина-Пушкина, Новикова). черты народности пріобрёли какъ бы нёкоторую осязательность". Великія заслуги оказалъ Шлёцеръ, "мужъ правды и любви, первый въ ученомъ свётѣ благовѣститель нашего отечества". "Онъ съ такою страстію доискивался истины, и открывъ, съ такимъ восторгомъ передавалъ ее, что чтеніе "Нестора" его воспламенило цёлое повольніе руссвихъ въ занятіямъ отечественною исторіею". Далье:

"Итакъ ндея, которая нёкогда была преимуществомъ нашимъ передъ другими новёйшими народами, идея, которую осуществлють намъ всё лучшіе таланты въ образованнёйшихъ государствахъ Европы, занимала уже многіе между нами умы въ прошедшемъ столётіи. Самочувствіе воскресило ее въ душахъ людей, которые столько благоговёли въ своимъ обязанностямъ, что лучшіе свои помыслы посвятили отечеству. Въ нынёшнемъ столётіи еще разнороднёе сдёлались изысканія въ отношеніи въ нашему гражданству. Въ исторіи мысли нашей и ея проявленія, въ чему не стремился, чего не желалъ прояснить достойный сынъ героя Задунайскаго, обратившій домъ свой въ храмъ отечественныхъ мувъ, котораго самая наликсь: "на благое просвёщеніе" слу-

ситета, въ Журн. Мин. Просв. 1834, ч. I, стр. 1-30, и въ "Сочиненіяхъ и перепискъ" Плетнева, Спб. 1885, I, стр. 217-289.

1) Стр. 280 и слѣд.

жить для насъ завѣтомъ назидательнымъ. Если только чье-нибудь помышленіе клонилось на путь народной славы, никого не отчуждаль сей благодушный вельможа оть своей поучительной бесёды и благороднаго вспомоществованія, быль ли то историкъ или мореходецъ, поэть или антикварій, географъ или художникь, грамматикь или законовъдець. Наблюдая современныя намъ явленія въ русской литературѣ, убѣждаемся, что благіе подвиги сія были не безплодны, что есть действователи въ каждой отрасли знаный, и что ихъ труды устремлены къ возвышению правственнаго достокиства нашего. Съ чувствомъ народной гордости мы произносных имена двухъ литераторовъ, дъйствовавшихъ на разсматриваемомъ нами поприщѣ преямущественно въ славное парствованіе Александра І. Для одного изъ нахъ, по выражению поэта, уже настало потомство; другой, кумиръ всёхъ нозрастовъ, поучаясь самъ въ изслёдованія русскаго духа, еще поучаеть и нась, хотя къ сожалению довольно редко. Сколь ни разнородны ихъ творенія, но они составляють одно цёлое, полную картину Россін, върную исторію ся умственной жизни. Одинъ изъ нихъ, окружась неполкупными свидетелями нашихъ деяний, темныхъ и гласныхъ, доблестныхъ и постыдныхъ, прошелъ съ ними разные періоды существованія нашего, и душею своей вкуспвъ, такъ сказать, бытіе каждой эпохи, воскреснаъ для насъ истинный образь Руси, навъяль на насъ ся дыханіс, породниль опять слухъ нашъ съ простою, нъсколько однозвучною, но чистою и свободною музыкою языка ся, взволноваль сердце наше ся ощущеніями и обратиль наши мысли въ невѣдомымъ еще сокровищамъ собственно нашего же ума и вкуса. Другой, прикрывшись невнимательностию и бездействиемь, останавливался въ каждой толпѣ народа, изучалъ всв классы людей отъ грязной черни до блистательныхъ царедворцевъ, высматривалъ всѣ наши слабости, недостатки, причуды, вывъдаль всё тайны ума нашего, его оборотливость, сноровку и остроту. Про его-то иносказательныя драмы должно вымоленть, что въ нихъ русскій духъ въ очахъ совершается. Произведенія писателей сихъ довершили тотъ умственный обороть, который получиль начало до ихъ еще появления. Теперь именами Карамзина и Крылова не только мы подтверждаемъ преимущество народности въ литературѣ, но и самме чужестранцы, ими познавшіе, что было затаено отъ нихъ въ сердцѣ Россія.

"Сопровождая движение многообъятной иден, выражаемой словомъ народность, мы видимъ, что ея успѣхи, совершенствуя гражданственность, устремляють умъ націи на историческое изученіе всёхь частей государства. Не удивительно, что въ явленіяхъ нынѣшней летературы нашей мы ежедневно встрѣчаемъ болѣе или менве счастливыя покушенія на этомъ же поприщѣ. Но посреди сихъ разнородныхъ и разнообразныхъ опытовъ, какой колоссъ воздвигнуть неутомниою деятельностію всеобъемлющаго ума! Где самая верная и самая поучительная исторія государства, какъ не въ картинахъ постепеннаго развитія силь, воли и действій правительства въ отношеніи къ нація? Какой же представляется подвигь тому, кто бы вздумаль всё мелкія, разбросанныя, исчезающія и разновидныя черты сін собрать, устроить, согласить и оживить! Государь общиривёшей въ свете монархів, напутствуя своими советами вождей, въстниковъ его славы и справедливости, разръшая тяжкія недоумънія сильнайшихъ владыкъ Европы, пріемлеть въ собственное свое владаніе этоть новый, повидимому безконечный трудъ, и къ удивленію свёта, къ счастію своихъ подданныхъ совершаетъ его въ единое цятнатте. Здъсь, въ этой совокупности нашихъ законовъ, гдъ каждый день, каждый часъ занечатлънъ идеею того, вто движеть всё пружины и направляеть всё нравственныя силы

•

націн, вдісь вполні будеть постигнута наша исторія, а съ нею и самая на-родность.

"Въ то время, какъ, по высочайшей волѣ прозорливаго монарха, путеводителемъ и судіею нашимъ въ дѣлѣ народнаго просвёщенія авился мужъ, столь же высоко образованный, какъ и ревностный патріоть, его первое слово къ намъ было: *народност*ь. Въ этихъ звукахъ мы прочитали самыя священныя свои обязанности. Мы поняли, что успѣхи отечественной исторіи, отечественнаго законодательства, отечественной литературы, однимъ словомъ: всего, что прямо ведетъ человѣка къ его гражданскому назначенію, должны быть у насъ всегда на сердцѣ. Дѣйствовать въ этомъ духѣ такъ легко, такъ отрадно, такъ естественно, что бевъ сомнѣнія въ лѣтописяхъ ученыхъ обществъ не было еще ни одного указанія, по которому бы съ такимъ единодушіемъ и съ такимъ самоотверженіемъ соединялись всѣ, какъ соединяемся ми по слову нашего вождя въ обѣтованную землю истинной образованности".

Въ словахъ Плетнева была, въроятно, доля обязательнаго языка, но съ другой стороны никто не вынужлалъ избранной имъ темы, и Плетневъ, одинъ изъ ближайшихъ друзей Пушкина, потомъ Гоголя, безъ сомнѣнія, высказывалъ обычныя представленія о начинающейся эпохѣ, которую олицетворяла оффиціально заявленная "народность".

Какъ складывалось понятіе о народности у тогдашнихъ этнографовъ, которые считали себя спеціалистами въ ея объясненіи, мы видѣли между прочимъ у Сахарова. Укажемъ еще нѣсколько строкъ изъ предисловія, которымъ вводилъ читателя въ свою книгу другой типическій этнографъ того времепи, Терещенко<sup>1</sup>): книга написана совершенно ненаучно, не весьма грамотно, но это не мѣшало "народности".

"Иностранцы, — говоритъ Терещенко, — смотрѣли на наши нравы и образъ жизни по большей части изъ одного любопытства; но мы обязаны смотрѣть на все это не изъ одного любопытства, а какъ на исторію народнаго быта, его духъ и жизнь, и почерпать изъ нихъ трогательные образцы добродушія, гостепріямства, благоговѣйной преданности къ своей родинѣ, отечеству, православію и самодержавію. Если чужеземные наблюдатели удивлялись многому и хвалили, а болѣе порицали, то мы не должны забывать, что они гладѣли на насъ поверхностно, съ предубѣжденіемъ и безъ изученія нашего народа... Перечитывая описанія, повѣствованія и сказанія на многихъ европейскихъ языкахъ, вы постоянно читаете и не безъ улыбки, — что всѣ иноземные писатели какъ бы условились однажды и навсегда хулить и бранить насъ"... (Сейчасъ, однако, было сказано, что они многому удивлялись и хвалели).

"Оставнев людскія страсти, которыя мы относимь къ понятіямъ вѣка, намъ усладительно вспомнить, что предковъ жизнь, не связанная (?) условіями многосторонней образованности, излидась изъ сердечныхъ нхъ ощущеній (?), истекла изъ природы ихъ отчизны, и этимъ напоминается патріархальная простота, которая столь жива въ ихъ дъйствіяхъ, что какъ будто бы это было

١

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Битъ руссваго народа. Сочиненіе А. Терещенки. Въ VII частяхъ. Спб. 1848. Объ этой книгѣ мы скажемъ далѣе, когда остановимся на замѣчательныхъ статьяхъ Кавелина, ею вызванныхъ.

во всякомъ изъ насъ (?). Ето хочеть изслёдовать быть народа, тоть долженъ восходить къ его юности и постепенно синсходить по ступенямъ измёненій всёхъ его возрастовъ",—и такъ далёе.

Правда, были и въ тѣ годы люди, которые поняли дѣйствительную стоимость заявления "народности", и мы, иногда почти съ изумленіемъ, встрёчаемъ чрезвычайно ясное пониманіе вещей въ дневникѣ А. В. Никитенка именно изъ этихъ тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ, — но въ большинствѣ общества на первое время повидимому было очень распространено представление о томъ, что наступила въ нашей жизни настоящая "народность" и что въ этомъ отношении нечего больше желать. Мечты двадцатыхъ годовъ были подавлены или забывались. Въ тридцатыхъ годахъ даже въ новомъ поволѣніи, которое съ большимъ возбужденіемъ предалось Гегелевской философіи, господствовало въ параллель этому ученіе о "разумной дъйствительности". Прежде чъмъ сознано было могущественное значеніе произведеній Гоголя и прежде чёмъ сложились новыя школы, "западная" и славянофильская, въ которыхъ поднять былъ совсёмъ иначе вопросъ о народѣ, въ литературѣ еще долго держалось это консервативное представление "народности", въ сущности безсодержательное.

До какой степени были въ пушкинское время не требовательны относительно литературныхъ и общественныхъ отраженій народности, видно изъ рёчи Плетнева: "Исторія" Карамзина, басни Крылова и Сводъ Законовъ убёждали вполнѣ въ присутствіи "народности". Та же нетребовательность сказалась въ успѣхѣ Загоскина (1789—1852; его историческіе романы 1829 — 1848). Въ 1829 явился "Юрій Милославскій" и имѣлъ необычайный успѣхъ: автора горячо привѣтствовали и Жуковскій, и самъ Пушкинъ.

Мысль объ историческомъ романѣ была у Загоскина (слѣдствіемъ чтенія Вальтеръ-Скотта и старыхъ историческихъ повѣстей Карамзина; историческія понятія составлены всецѣло по Карамзину, общественныя—были искреннимъ и наивнымъ консерватизмомъ, вполнѣ подъ стать оффиціальной народности. На первыхъ порахъ "Юрій Милославскій" вызвалъ великія похвалы, которыя уже вскорѣ потомъ должны были казаться непонятны. Въ романѣ была легкость разсказа, одушевленіе, —но отсутствіе историческаго колорита, избытокъ приторной сантиментальности, которую въ другихъ своихъ произведеніяхъ романистъ одинаково вносилъ и въ Х-е, и въ XIX столѣтіе, патріотизмъ, слишкомъ часто состоящій въ самохвальствѣ и ненависти ко всякой иноземщинѣ: они стали достояніемъ своей особой публики и ни мало не послужили объясненію старины для читателей, которые ищуть въ романъ историческаго интереса<sup>1</sup>). Какая подкладка лежала въ основъ взглядовъ Загоскина, онъ самъ объяснялъ позднѣе въ письмѣ къ издателю "Маяка"<sup>2</sup>): появленіе этого журнала очень порадовало Загоскина, именно этого онъ дожидался, и тотчасъ обратился въ журналу съ приветствіями и невоторыми замѣчаніями. Это быль исвренній обсвурантизмь, обезоруживыющій своей простодушной откровенностью. --Совсёмъ иной силы таланта и ума былъ Лажечниковъ (1794 — 1869; исторические романы 1831-1838). Его соманы принадлежать также романтической манерѣ, болѣе тонкой, но, быть можетъ, еще болѣе преувеличенной; Лажечниковъ строитъ свои романы более сложно, съ запутанной интригой, эффектами, съ романтическими страстями, - но ихъ достоинство несравненно выше: больше историческаго пониманія, разнообразія картинъ, оригинальности языка. Историческая тема берется серьезнье, съ изучениемъ источниковъ, и несмотря на иные вопиющіе анахронизмы новъйшихъ чувствъ и понятій, переносимыхъ въ XVI — XVIII вѣка, его романы глубже переносять въ выбранную эпоху, чъмъ вогда нибудь удавалось Загоскину.-Не перечислая другихъ тогдашнихъ произведеній этого рода, доводьно привести слова Бѣлинскаго по поводу "Арапа Петра Великаго", что "эти семь главъ неконченнаго романа, изъ которыхъ одна упредила всѣ историческіе романы гг. Загоскина и Лажечникова <sup>3</sup>), неизмѣримо выше и лучше всякаго историческаго русскаго ронана, порознь взятаго, и встхъ ихъ, вивств взятыхъ. Цередъ ними, передъ этими семью главами неоконченнаго романа, бъдны и жалки повъсти г. Кукольника, содержаніе воторыхъ взято изъ эпохи Петра Веливаго и которыя всетаки не лишены достоинства" 4).

Столь же мало глубова въ истинномъ уразумѣніи народности была обильная литература правоописательнихъ романовъ, правственно-сатирическихъ повѣстей, романтическихъ поэмъ, драмъ, трагедій и

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Задавая себѣ вопросъ о причинахъ успѣха "Юрія Милославскаго", г. Скабичевскій ("Сочиненія", 1890, т. Ц. 695) объясняеть, что масса нашла въ немъ романъ-сказку, каковъ былъ средневѣковой романъ приключеній, который и удовлетворилъ элементарнымъ вкусамъ. Но Жуковскаго и Пушкина безъ сомвѣнія привлекало и нѣчто иное-интересъ первой попытки въ новомъ направленія, тѣмъ больше, что въ ней была "теплота разсказа" и "умѣренность въ изображеніи простодушной народности", которыя отмѣчалъ и болѣе требовательный Бѣлинскій.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. "Маякъ" 1840, ч. VII, стр. 101 — 105. Ан. Григорьевъ такъ поразнися, встр'ятивъ въ "Маякъ" это письмо, что перепечаталь его цвинкомъ въ одной изъ своихъ статей; см. Соч. Ан. Григорьева, стр. 581—586.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Отрывокъ изъ "Арапа" явился въ первый разъ въ "Съверныхъ Цвътахъ" на 1829 годъ.

<sup>4)</sup> Сочин. Белинскаго, VIII, стр. 701.

комедій, касавшихся исторіи и народной жизни. Были, разум'я тся, и зд'ясь проблески живого содержанія, но господствовала романтическая ходульность, поверхностное отношеніе къ жизни общества и народа.

Какъ писатель изъ народнаго быта, въ пушкинскую эпоху имъ́етъ значеніе въ особенности, почти исключительно, Даль, дѣятельность котораго продолжается потомъ и въ эпоху Гоголя. Мы говорили о немъ какъ объ этнографѣ. Въ пушкинское время Даль пріобрѣталъ уже великую славу какъ первостепенный знатокъ народнаго быта. Эта слава въ сороковыхъ годахъ установилась; Бѣлинскій былъ высокаго мнѣнія о талантѣ Даля и ставилъ его на второе мѣсто послѣ Гоголя <sup>1</sup>). Въ настоящее время онъ почти забытъ. Время дѣлаетъ свое; въ чемъ же оно ушло впередъ?

\$

Бѣлинскій, при всемъ высокомъ понятіи о дарованіи Даля, замѣтиль, однако, что это таланть частностей, отдёльныхъ типовъ. бытовыхъ подробностей, что онъ не идетъ дальше извъстной границы. Сравнивая Даля съ послёдующимъ ходомъ литературы, изображавшей народный бытъ, легко увидёть, что Даль по своему отношению въ народности остается писателемъ старой шводы. Въ тридцатыхъ годахъ влеченіе къ народности у тогдашнихъ партизановъ ея было инстинетивное и неясное; они восхищались народной пъсней, обычаемъ, преданіемъ, въ народномъ языкъ видъли верхъ литературнаго совершенства. Современники Даля догадывались, что между жизнью образованнаго класса и жизнью народа есть какой-то разладъ, и думали, что онъ можетъ быть поврытъ и изглаженъ культомъ народности, но они совсёмъ не понимали, какъ это можетъ сдёлаться. Имъ казалось, что стоить сблизиться съ внёшнимъ народнымъ бытомъ, принять нѣкоторые изъ брошенныхъ обычаевъ, покинуть "иноземщину" и заговорить народнымъ языкомъ; --- имъ не приходила мысль, что такими поверхностными и придуманными, а не выходящими изъ жизни средствами нельзя сдёлать ничего; что такое внёшнее, безъ измёненія существенныхъ отношеній, принятіе обычая (напр., платья) будеть маскарадомъ, почти насмѣшкой надъ народомъ (или смѣхомъ для него); что въ "иноземщинѣ" заключается между прочимъ вся наука; что народный языкъ, какъ ни преврасенъ, крайне бъденъ для выраженій понятій высшей категоріи. Но у нихъ не было совсѣмъ, или было очень мало, вритическаго взгляда на общественное положение народности; большею

416

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочин. Бъл. I, стр. 334; II, 426; III, 87, 117; VII, 42, 208—205; VIII (по 2-му ивд.), 28, 84; IX, 299, 302; X, 294; XI, 58, 109 — 115, 419, 253. Любонитно, одеако, что Бълинский никогда не посвятиль сочинениямъ Даля большой критической статьв, т.-е. не нашель въ его сочиненияхъ элементовъ важнаго историческаго явления.

частью они удовлетворялись тогдашнимъ ся положеніемъ, даже восторгались имъ; этнографы и писатели этой школы, на словахъ великіе любители народа, на дёлё не разъ становились къ нему въ ненавистное отношеніе соглядатаевъ и сыщиковъ (въ дёлахъ по расколу). Такихъ былъ не одинъ между друзьями Даля; не всё, конечно, доходили до этого, но вообще критической или просто человъческой мысли о народѣ не было; люди этой школы думали, что отдаленіе общества отъ народа можетъ быть исправлено однимъ сантиментальнымъ романтизмомъ, поддёлкой подъ народность, а самый народъ пусть остается крёпостнымъ; или же, не мудрствуя лукаво, они просто придерживались взглядовъ "Маяка", какъ Загоскинъ.

Сочиненія Даля состоять изъ болье или менье значительныхъ повъстей, мелкихъ очерковъ, пересказа народныхъ преданій, сказовъ и, наконецъ, спеціально разсказовъ, разсчитанныхъ на читателей изъ простонароднаго власса ("Солдатские" и "Матросские досуги" и т. п.). Повести его дають не столько типы, сколько біографическія исторіи, переплетенныя съ бытовыми картинками — изъ жизни военной, морской, помѣщичьей, купеческой, крестьянской, заводской. При этомъ нерѣдки и автобіографическія черты <sup>1</sup>); въ разсказъ "Савелій Грабъ или Двойникъ" герою приданы этнографическіе вичсы и надододюбіе самого автора 2), и есть, быть можеть, портреты (напр., купецъ-библюфилъ Ахтубинцевъ, въ "Небываломъ"). Бытовыя описанія отличаются вообще большимъ знаніемъ нравовъ. обычаевъ, языка; вездѣ виденъ бывалый человѣкъ, много повидавшій, и умелый разсказчикъ; некоторыя описанія сделаны почти съ этнографической точностью, напримёръ, прекрасное сравнительное описание деревни великорусской и малорусской <sup>3</sup>). Но сказались и ть недостатки, какіе должны были проистекать изъ общаго отношенія въ "народности". Направленіе Даля осталось до конца народноромантическимъ; его разсказы, живые, сврашенные юморомъ, были занимательны, но читатель въ вонцв концовъ оставался безъ всякаго определеннаго впечатления о той жизни, какую ему изображали. Ихъ содержание было анекдотическое. Наблюдательности автора не миновали многія жизненныя явленія, — онъ умбеть нари-

<sup>&</sup>lt;sup>'1</sup>) Напр., въ повъстяхъ: "П. А. Игризый", "Мичманъ Поцълуевъ", "Болгарка", "Подолянка", "Небывалое въ Быломъ" и проч.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Напр., ему прямо приписаны разсужденія о народныхъ суевѣріяхъ и примѣтахъ, находящіяся въ предисловіи въ внижвѣ Даля объ этомъ предметѣ; приписаны упомянутыя нами раньше сравненія литературнаго изложенія съ казацкимъ, какія онъ предлагалъ Жуковскому.—Объ этомъ сравненіи см. еще замѣчаніе Бѣлинскаго. Сочин. VII, стр. 204.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Въ "Небываломъ". Сочиненія Даля. Сиб. 1860—1861, т. VII, стр. 326—330. ист. этногр. 27

совать самодура-купчину, картины пом'вщичьяго быта и т. д.,--но не умѣетъ возвести ихъ къ общему началу; подмѣтилъ однажды и типъ недовольнаго, негодующаго на несправедливости <sup>1</sup>), но, по его собственному сужденію, это только — сумасшедшій человѣкъ... Что касается собственныхъ взглядовъ автора, то уже Бѣлинскій, хотя находилъ въ нихъ много ума и оригинальности, но и такія странности, съ которыми считаль излишнимъ спорить <sup>3</sup>); въ самомъ языкъ, его народность выражается прибауточностью, которая въ большомъ количествѣ является вещью нестерпимой, потому что становится видна ся искусственность. Но при всемъ знаніи подробностей быта, при всемъ обили внъшней народности языка, тотъ существенный вопросъ, по которому только и можеть быть важенъ интересь къ "народности", вопрось о нравственно-общественномъ положени народа остался у Даля совсёмъ нетронутымъ. Можно было бы думать, что писатель, такъ горячо стоявшій за народность, положившій такъ много труда на ея изученіе, найдеть слово участія къ общественному положению народа въ громадномъ большинстве врепостного, -и однако, онъ не нашелъ этого слова <sup>3</sup>).

Этимъ и объясняется, почему успёхъ манеры Даля сталъ невозможенъ, когда въ литературё стало пріобрётать все бо́льшую силу вліяніе Гоголя, и когда подъ этимъ вліяніемъ народность начали понимать и изображать въ ея общественномъ и нравственночеловёчномъ смыслё. За Далемъ осталась въ области беллетристики лишь та заслуга, что онъ ввелъ въ нее обильный запасъ этнографическаго матеріала, послё котораго была облегчена задача внёшняго изображенія народной жизни. "Записки Охотника" окончательно заслонили прежнюю народоописательную литературу, въ томъ числё и Даля.

Это отношеніе прежней народно-романтической школы къ новымъ понятіямъ объ интересахъ народности ярко обнаружилось въ началѣ прошлаго царствованія, когда дѣятели этой школы во многихъ случаяхъ явились противниками новаго движенія. Въ ряду противниковъ оказался и Даль въ статьяхъ, надѣлавшихъ нѣкогда

<sup>4</sup>) Сулейкинъ, въ разсказё "Отецъ съ синомъ", — предшественникъ извёстнаго резонера у Г. Успенскато.

<sup>3</sup>) "Даже самыя странности и парадокси автора носять на себѣ отпечатовъ такой достолнобезности, что доставляють въ чтенін и удовольствіе",—говориль Еѣлинскій, но серьезно разбирать ихъ не счель нужнымъ.

<sup>3</sup>) Въ своемъ изслёдованія: "Крестьянскій вопрось въ Россіи въ XVIII и первой половинѣ XIX вёка" (Спб. 1888), г. В. Семевскій собраль изъ сочиненій Даля черти, указывающія его отношеніе къ крёпостному праву: Даль очевидно ему сочувствуеть, и неоднократно рисуеть глупость русскаго мужика, которому необходими строгія исправительныя мёри помёщика и исправника. Т. II, стр. 278—278.

418

.

много шуму, гдѣ этоть писатель, всю жизнь посвятившій культу народности, высказаль мнѣніе о вредѣ для народа грамотности (по мнѣнію Даля, грамотность должна была распространить въ народѣ развѣ только крючкотворство и писаніе фальшивыхъ паспортовъ). Люди, питавшіе къ Далю уваженіе, находили тогда, что онъ "имѣлъ несчастіе" высказать странныя мысли объ этомъ предметѣ <sup>1</sup>).

О тон' мыслей Даля по этому предмету можеть дать понятіе небольшой образчикъ. Когда съ началомъ прошлаго царствованія русское общество было полно лучшими ожиданіями, когда уже мелькала надежда на освобождение крестьянъ и одной изъ первыхъ мысдей пробудившейся общественности была мысль о народной грамотности, какъ первой ступени въ нѣкоторому образованію, Даль отозвался на это только такими недоброжелательными, да и не правдивыми словами: "Нёкоторые изъ образователей (?) нашихъ ввели въ обычай (?) кричать и вопить (!) о грамотности народа и требують (?) напередъ всего, во что бы ни стало (?), одного этого (1); указыван на грамотность другихъ просвѣщенныхъ народовъ, они безъ умолку (?) приговаривають: просв'ящение, просв'ящение!" и т. д. Даль наставительно объясняеть, что грамотность и просв'ящение не одно и тоже, - хотя никто ихъ не сибщиваль, а говорилось о народной шволё, какъ первонъ началё какого-нибудь просвёщенія, какого ножно было по обстоятельствамъ надбяться для народа, до тёхъ поръ абсолютно заброшеннаго. Весь споръ былъ веденъ со стороны Даля крайне странно; у него не нашлось добраго слова въ пользу народной школы, и на днъ разсужденій трудно было не найти чиновнической стараго въка мысли, что народу нечего дълать со школой. а надо пахать землю и-знать сверчку свой шестокъ<sup>2</sup>)...

Настоящими преемниками Пушкина въ общемъ ходъ литературы были два геніальные таланта новаго поколѣнія—Лермонтовъ и особенно Гоголь. Какъ вообще историческое развитіе не есть повтореніе предыдущаго содержанія и формы, такъ и историческіе преемники Пушкина не повторяли его и не подражали ему, а именно только воспринали основную нить его дѣятельности и повели ее да-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Статьн Даля о вредѣ грамотности: Русская Бесѣда, 1856, кн. III, Смѣсь, стр. 1—16: "Письмо въ вздателл А. И. Кошелеву"; Отечеств. Записки, 1857, февраль, литер. и журн. замѣтки, стр. 133: "Приписка въ письму А. И. Кошелеву, по поводу возраженій на него"; Сиб. Вѣдомости 1857, № 245.—Изъ статећ противъ Даля довольно отмѣтить статьв Е. Карновича въ "Современникѣ" 1857, № 10, стр. 123—138: "Нужно ли распростравять грамотность въ русскомъ народѣ?" и № 12, стр. 167—176: Отвѣтъ г. Далю на замѣтку "о грамотности", помѣщенную въ 245 № "Сиб. Вѣдомостей", и тамъ же въ Соврем. обозрѣвін, стр. 296—298.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ біографія Даля, "Русск. Вѣстникъ", 1873, и этотъ эпизодъ о народной грамотности переданъ невѣрно.

лёе. Этою нитью было самостоятельное художественное творчество, и какъ пріемъ его-правдивое реальное отношеніе къ жизни. Въ результать получилось съ одной стороны-глубовое отрицание господствующей общественной дъйствительности, и съ другой — приступы въ изображению народа. Относительно Лерионтова нельзя забывать, что въ его произведеніяхъ мы имбемъ дбло только съ начавшейся дѣятельностью, прерванной на первыхъ опытахъ: онъ еще только выходиль изъ поры юношескаго броженія, еще не выработаль опредёленнаго взгляда на вопросы общественной и народной жизни, но ясно было, что въ Лермонтовъ сказывалось тоже давно созръвавшее стремленіе въ освобожденію личности, необходимое для того, чтобы самому обществу стало возможно достижение иныхъ более свободныхъ формъ его жизни. Лермонтовъ не успѣлъ выработать этого инстинкта въ ясный идеалъ, но онъ съ нимъ носился цёлую жизнь, отъ "Демона" до Печорина и до "Пророва". Затёмъ, мы имёемъ у Лермонтова великолёпные, самимъ Пушкинымъ недостигнутые образцы воспроизведенія народныхъ темъ — какъ пѣсня объ опричникѣ и купцѣ Калашниковѣ, давно высоко оцѣненная какъ знаменательный ' факть въ нашемъ литературномъ развитіи. Это — не манера Пушкина, а свой самостоятельный подступь къ народно-поэтическому міру, неожиданный и блестящій. Но въ реальной народной жизни Лермонтовъ, какъ и Пушкинъ, еще не подошелъ. У Пушкина чисто народная, врестьянская жизнь, вромё "Исторін села Горохина", гдё господствуеть сатирический плант, отражается только энизодическими жанровыми картинками (въ "Онъгинъ", "Капризъ", въ повъстяхъ Бълкина и проч., въ народныхъ балладахъ), и мысль объ освобождении врестьянъ остается отвлеченной, не перешедшей въ нравственное правило <sup>5</sup>), — такъ и у Лермонтова. Характеристическимъ произведеніемъ является у него знаменитая "Родина": поэтъ любить ее "странною любовью", которой "не побёдить разсудокь"; онъ сознается, что его чувства не трогають ни вупленная вровью слава, ни покой (государства), полный гордаго довбрія, ни заветныя преданія темной старины, - но онъ любить -- самъ не знаеть за что-широкую природу родины и простую картину "печальныхъ" деревень и, въ праздникъ, шумъ народнаго веселья. Очевидно, что поэта не влечеть народность оффиціальная, въ ся тогдашней формѣ, гдѣ слава записывалась въ оффиціальныхъ реляціяхъ, завѣтныя преданія старины внесены были въ панегирическую холодную исторію,

**420** 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ цитированномъ выше письмѣ 1826 г., Пушкинъ упоминаеть своихъ *хамоеъ* (Сочин. VII, 45). По этой терминологіи, знаменитан. няня также должна бы причислаться къ разряду "хамовъ".

и напротивъ, глубокій инстинкть, для самого поэта еще непонятный, влечеть его къ этому скудному народному быту, къ утѣсненной народной личности, къ порывамъ ея свободной жизни и одушевленія. Эта любовь была "странна" (и разсудовъ какъ будто долженъ былъ побѣждать ее), потому что противорѣчила тону всей окружающей массы общества; но чувство поэта было вѣрно: оно внушалось тѣмъ могущественнымъ народно-историческимъ инстинктомъ, какой посѣщаетъ національнаго поэта; это былъ тотъ же результатъ, къ которому другіе приходили путемъ научнаго и общественнаго сознанія. Переведенная на простой языкъ и растолкованная, эта пьеса становилась недозволительнымъ свободомысліемъ и отрицаніемъ. Люди стараго порядка это чувствовали и слова: "туда ему и дорога", сказанныя по смерти Лермонтова, были характеристичны.

Гораздо продолжительние и несравненно плодовитье была диятельность Гоголя. Не лишено важнаго историческаго смысла то, что въ лицѣ Гоголя въ русской литературѣ могущественнымъ деятелемъ явился малоруссъ, не утратившій своихъ племенныхъ свойствъ и сочувствій, — вакъ будто для цёльнаго развитія русской литературы требовалось равносильное участіе об'вихъ основныхъ вътвей русскаго племени, соединенныхъ въ общемъ возвышенномъ идеалѣ; какъ будто для утвержденія истинной "народности" нужно было участіе писателя, въ собственной скромной литературѣ котораго "народность" по существу дела была уже неизбежнымъ элементомъ. Гоголь, после перваго чисто романтическаго опыта, начинаеть съ разсказовъ на малорусскія народныя темы, и ими завоевываеть первую славу. Затвиъ следуетъ исторический романъ — опять изъ прошлаго Малороссіи. на сюжеть именно сродный народному эпосу, -- романь, воторый по художественному достоинству могъ смёло равняться съ историческими повёстами Пушкина; далёе рядъ повёстей, глё гунанное чувство пушкинской поэзіи смѣняется глубовимъ юморомъ и картинами визств психологическаго и общественнаго интереса, потрясающими читателя; затёмъ тоть же общественный интересъ выступаетъ въ геніальной комедіи и "поэмъ". Все это новое содержание находится въ тесномъ родстве съ деятельностью Цушкина, но вибств составляеть новую ступень въ развитіи общественнонароднаго характера литературы. И внёшнимъ образомъ Гогодь тёсно примыкаеть въ Пушкинскому кругу; здёсь, и въ вругё Бёлинскаго. Гоголь нашель первыя сочувствія и опору противъ рутины, противъ вражды старёвшаго романтизма, противъ лицемёрной "благонамё. ренности" и обскурантизма. Съ оборотной стороной преданій Пушкинскаго вруга связано и послёднее направленіе Гогодя: въ "Перепискъ" отношение въ кръпостному праву было отрицаниемъ его собственнаго христіанскаго взгляда.

Кромѣ малорусскихъ разсказовъ. Гоголь нигдѣ не изображалъ народнаго русскаго быта прямо, а только косвенно затрогиваль его въ исторія "мертвыхъ душъ". Тёмъ не менёе, его вліяніе есть одинъ изъ самыхъ важныхъ фактовъ въ исторіи народныхъ изученій: полное дъйствіе художественнаго реализна Пушкина явидось только съ его истолкованіенть и дальнъйшимъ развитіенть у Гогодя. Посять Гогода, романтическая точка зрения съ ся дожью. художественной и общественной, стала невозможна; послѣ Гоголя возможно было ндти только путемъ правдиваго изображения длиствительности. и такъ какъ дёйствительность была слишкомъ далека отъ той картины благополучнаго обстоянія, какую рисовала система оффиціальной народности и лицемврившая, или не понимавшая, доля литературы, то новое направление, выросшее подъ вліяниемъ Гоголя, уже вскорѣ совпало съ твиъ критическимъ анализомъ, который въ то же время развивался въ публицистической деятельности круга Белинскаго. Для Бѣлинскаго, - котораго им опать упоманемъ здѣсь, такъ какъ въ то время не было болѣе чуткаго критика и человѣка, болѣе преланно и ревниво искавшаго успёховъ русской литературе, -- Гоголь быль предметомъ величайшихъ надеждъ. Трудно сказать, кого Бѣлинскій цёнилъ больше — Пушкина или Гоголя: первый былъ для него образномъ художественнаго совершенства, второй (въ его произведеніяхъ до "Переписки")-дорогимъ союзнивомъ въ защить его общественныхъ идей. Самъ Гоголь, подъ вліяніемъ болѣзненнаго душевнаго процесса отрекшийся отъ своихъ произведений, былъ потеранъ для дёла, которому такъ много послужилъ, но движение не остановилось; напротивъ, оно шло быстро и, въ связи съ другими сторонами литературы и идеями, бросавшими корень въ обществъ, выразилось яснымъ стремленіемъ въ изученію народа общественно-полити-HOCKOMV.

Хронологическія цифры этого движенія были таковы:

1837—Смерть Пушкина (передъ тёмъ, 1836 — появленіе "Ревизора").

1838-Сочиненія Пушкина, т. І-VIII.

1841-томы IX-XI. Смерть Лермонтова.

1842-, Мертвыя Души".

1845-Валуевскій "Сборникъ".

1846-Первый "Московскій Сборникъ" и полемика славянофидовъ и западниковъ.

1847-, Выбранныя мёста изъ переписки съ друзьями". Шисьмо къ Гоголю, Бёлинскаго. Первые "Разсказы Охотника", Тургенева. 1848-, Запутанное дёло", Салтыкова.

Если обратить внимание на то, что только въ 1841 г. закончилось первое полное издание Пушкина, и въ 1842-явились "Мертвыя Души", то нельзя не признать чрезвычайно быстрымъ движенія. которое въ такое короткое время перешло отъ нихъ къ "Запискамъ Охотника". Какимъ многозначительнымъ событіемъ въ исторіи нашей литературы и общественности были "Записки Охотника", извъстно. Сдъланъ былъ большой шагъ не только въ области художества, но и въ понятіяхъ общественныхъ: Гоголь далъ поражающую картину бытовыхъ условій и вызываль къ ихъ дальнейшему изследованію; Тургеневъ направиль это изслідованіе прямо на крипостной быть, и указаль съ одной стороны развращающее вліяніе крѣпостного права на рабовладёльцевъ, съ другой-гнусное насиліе надъ человѣческою личностью, испытываемое рабами, на сторонѣ которыхъ остается правственное достоинство. Какъ появление Гоголя раскрывало весь смыслъ Пушкина, правственно-общественные задатки его поэзіи, такъ значеніе Гоголя становится вполнѣ понятнымъ въ группѣ его преемниковъ. Стреиленія литературы выяснились. Народная стихія, которая являлась у Пушкина какъ инстинктъ, какъ художественное средство для утвержденія національнаго характера русской поэзін, а въ общественномъ пониманіи окрашивалась сословнымъ консерватизмомъ, затѣмъ у Гоголя укрѣпляется въ могущественномъ реализмѣ, — у преемниковъ его выражается въ любящемъ изображеніи свётлыхъ сторонъ народнаго характера и въ протесте противъ народнаго угнетенія: для этихъ изображеній поэзія была уже вооружена знаніемъ народнаго быта и языва.

Тургеневь указань нами какъ основной представитель этого періода. Цёлый рядъ писателей, съ различными оттёнками главнаго направленія, болёе или менёе воспитавшимися въ школѣ Гоголя, открываетъ новую полосу реальнаго изображенія русской жизни — въ быту помёщика, чиновника, купца, крестьянина. Некрасовъ съ своими стихотвореніями, Григоровичъ съ "Деревней" и "Антономъ Горемыкой", Писемскій, Потѣхинъ, Печерскій, Островскій съ комедіей купеческой и драмой изъ народнаго быта, и другіе служили этому дѣлу общественнаго самосознанія, высказывали народныя сочувствія, созрѣвшія въ образованнѣйшей части общества, и воспитывали его массу для лучшаго пониманія гражданскаго быта и національнаго достоинства.

Какъ для историка, по словамъ г. Ключевскаго, большая находка, если между собой и непосредственнымъ историческимъ матеріаломъ онъ встрёчаетъ художника, такъ для русскаго этнографа не лишено было важности между собой и предметомъ этнографическаго набдю-

денія встрѣтить писателей какъ Пушкинъ, Гоголь в Тургеневъ. Одна научная критика была бы суха и безстрастна; народъ, преднеть наблюденія, былъ безправенъ и угнетенъ, и не легко доступенъ для пониманія; нормальность его быта была нарушена учрежденіями. Чтобъ получилась для этнографіи первая правильная исходная точка, нужно было, чтобы изъ-подъ гнета тагостныхъ условій современнаго быта, искажавшихъ народную природу, выдёлилась и прояснилась основная, идеальная личность народа, чтобы наблюдатель, приступая къ ея изучению, освободился отъ господствовавшаго сословнаго и административнаго предразсудка и притязанія. Для этого-то раскрытія народной личности и поработала много поэтическая литература. Задолго до правительственнаго плана освобожденія врестьянь, она заявила необходимость этой государственной и общественной реформы и впервые отнеслась къ народу съ уважениемъ, какъ дъйствительной основѣ націи, и съ сочувствіемъ къ его необходимой и призываемой гражданской равноправности.

Литературное развитіе идеть вообще сложными путями; одинь факть складывается изъ нѣсколькихъ источниковъ, и въ свою очередь оказываетъ вліяніе въ разныхъ направленіяхъ. Художественное творчество дѣйствуетъ не по однимъ эстетическимъ возбужденіямъ, но и подъ вліяніемъ разнообразныхъ условій общественности; и рядомъ съ нимъ, подъ такимъ же дѣйствіемъ цѣлаго хода вещей, совершалась однородная работа въ другихъ областяхъ литературы: исторія, археологія, языкознаніе, изученія экономическія и т. д. вели къ тому же изслѣдованію народнаго быта въ его историческихъ источникахъ, и въ его этнографическомъ и соціальномъ настоящемъ. Общественная мысль съ разныхъ сторонъ подготовлялась къ его уразумѣнію и вмѣстѣ съ тѣмъ какъ художественная литература овладѣваетъ реально-правдивымъ изображеніемъ народной жизни, этнографія впервые выступаетъ на правильную научную дорогу.

Исторически, не случайно художественное творчество и наува совпали въ требовани уважения къ народной личности.

вонецъ перваго томА.

#### Въ книжномъ складъ М. М. Стасюлевича продаются:

Вѣлинскій. Его жизнь и переписка. Сочиненіе А. Н. Пыпина. Въ двухъ томахъ. Спб. 1876. Цѣна 4 р., въ переплетѣ 4 р. 50 к.

Исторія славянскихъ литературъ. А. Н. Пыпина и В. Д. Спасовича. Изданіе второе, вновь переработанное и дополненное. Два тома. Спб. 1879–1881. Томъ I – 3 руб.; томъ II – 5 руб.

Сводный старообрядческій Синодикъ. Второе изданіе Синодика по четыремъ рукописямъ XVIII—XIX в. А. Н. Пыпина. (Памятники древней письменности и искусства, издав. Императорскимъ Обществомъ любителей древней письменности). Спб. 1883. Ц. 1 р.

Общественное движение въ Россия при Александрѣ I. А. Н. Шыпина. Издание 2-е, пересмотрѣнное и дополненное. Спб. 1885. Ц. 4 р.

Изъ исторіи народной повѣсти. Гисторія о гишпанскомъ шляхтичѣ Долторнѣ, какъ вѣроятный источникъ "повѣсти о россійскомъ матросѣ Василіи". Текстъ по рукописямъ XVIII вѣка и введеніе А. Н. Шыпина. (Въ издапіи Импер. Общества любит. древней письменности). Спб. 1887. Ц. 80 коп.

Для любителей книжной старины. Библіографическій сиисокъ рукописныхъ романовъ. повёстей, сказокъ, поэмъ и пр. въ особенности изъ первой половипы XVIII въка. А. Н. Цыпина. Изданіе Общества любителей россійской словесности. Москва. 1888. Цёна 1 рубль.

Характеристики литературныхъ мнѣній отъ двадцатыхъ до пятидесятыхъ годовъ. А. Н. Цыпина. Изданіе 2-е, съ исправленіями и дополненіями. Свб. 1890. Ц. 3 р. 50 к.

Исторія русской этнографіи. Томъ І. Спб. 1890.—Цѣлое сочиненіе въ четырехъ томахъ. Цѣна, съ подпискою на II—IV томы, 10 руб.

#### Въ печати:

Исторія русской этнографіи, томы II (Этнографія великорусская), III (Этнографія малорусская) и IV (Бѣлоруссія и Сибирь).

#### Готовится къ печати:

Систематическое обозрѣніе русской этнографической литературы (библіографическій указатель).



# ИСТОРІЯ

# РУССКОЙ ЭТНОГРАФИ

# томъ п.

ОБЩІЙ ОБЗОРЪ ИЗУЧЕНІЙ НАРОДНОСТИ

И

ЭТНОГРАФІЯ ВЕЛИКОРУССКАЯ

# А. Н. ПЫПИНА

### С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Тинографія М. М. Стасюлввича, Вас. Остр., 5 лин., № 28 1891.

# 5 Lav 305019

Harvaid ( ) of Library Gift of Archiba ( ), Ph. D. October 31, 1885.



Въ настоящемъ томъ прежнее изложение предмета значительно дополнено цёлыми эпизодами исторіи руссвой этнографіи и также рядомъ біографическихъ и библіографическихъ свёдёній. Главное вниманіе обращено было на тв данныя, въ которыхъ совершалось развитіе какъ общаго интереса къ изученію народности вообще, такъ и научныхъ пріемовъ изслёдованія. Мы указывали неоднократно, что границы этнографіи вообще трудно опредѣлимы, и особенно трудно опредѣлимы относительно нашего матеріала и въ нашемъ состояніи науки: бытовыя явленія, представляющія свою спеціальную область и въ действительной жизни, и въ научномъ изслёдованіи, тёмъ не менёе извёстными сторонами тёсно сопривасаются съ этнографіей, такъ что, входя въ свою особую науку, не могуть быть забыты и въ изучении этнографическомъ. Таково, напримёръ, обычное право: оно становится теперь предметомъ внимательнаго юридическаго изслёдованія, какъ важный элементь исторіи права и также современнаго народнаго юридическаго быта, гдѣ оно требуетъ законодательнаго опредбленія и санкціи, и въ той или другой степени получаеть ее; но съ другой стороны это-фавть народнаго обычая, подлежащаго этнографическому изученію, народная бытовая особенность, идущая съ древнъйшихъ временъ и многоразлично связанная съ другими явленіями народной жизни и поэтическаго творчества (въ пословицахъ, преданіяхъ и т. п.). Другой примъръ подобнаго рода представляетъ расколъ: ближайшая наува, которой принадлежить его изслёдованіе, есть исторія церкви и полемическое богословіе; но вмѣстѣ съ тѣмъ онъ обнимаеть тавую громадную часть руссваго народа и такъ долго въ ней

господствуеть, что создаль особую свладку цёлаго быта, особые нравы, обычан, пъсни, преданія и пр., которые не могуть не быть предметомъ этнографія. Еще примёръ подобнаго рода представляеть языкь: изучение его есть предметь опять особой широко разростающейся науки; только съ помощію сложныхъ изученій исторіи и современнаго состоянія языка, съ физіологическими условіями его звуковой системы, сь его различными развътвленіями и варіантами въ живой ръчи, филологія стремится постигнуть его развитіе и строеніе, создавая самостоятельный научный интересь; но опять вопрось языва не остается чуждымь для этнографіи, какъ орудіе народно-поэтическаго творчества, какъ выражение умственныхъ, нравственныхъ и бытовыхъ особенностей народа. Мы вышли бы изъ предѣловъ своей задачи, еслибы съ тою же подробностью, какъ вообще на вопросахъ чистой этнографіи, остановились на изложеніи этихъ спеціальныхъ изученій, но такъ какъ онъ все-таки необходимы въ полномъ обзорѣ матеріала, служащаго въ этнографическому изслѣдованію русской народности, мы даемъ ихъ библіографическое изложеніе въ особомъ трудѣ-систематическомъ обозрѣнія рус-' ской этнографической литературы: здёсь собраны будуть вообще указанія на ть многочисленныя детальныя изслёдованія и фактическія данныя, масса воторыхъ не можеть имъть мъста въ исторіи науки, но свёдёнія о которыхъ должны быть какъ vademecum подъ руками спеціалиста и особливо начинающаго этнографа.

А. Пыпинъ.

Октябрь, 1890.

IY

## СОДЕРЖАНІЕ.

Предисловіе.

Глава І.—Сороковые года.—Перелонъ въ наукъ исторической и въ этнографіи. Стр. 1—47.

Сороковые года. Стр. 1.

Вліянія западной науки, 4.

Русскіе ученые за границей, 8.

С. М. Соловьевъ, 10.

К. Д. Кавелинъ. Его труды по этнографін, 19.

Н. В. Калачовъ. Исторія права и этнографія, 30.

И. Е. Забѣлинъ. Археологія и этнографія, 32.

Вліянія германской филологіи: Буслаевъ и Аванасьевъ, 36.

Обществевныя понятія, 40.

Канунъ крестьянской реформы, 46.

Глава П.-Пятидесятые года. Стр. 48-74.

Конецъ стараго и начало новаго царствованія: различіе двухъ эпохъ; общественное оживленіе. Стр. 48.

Расширеніе этнографическихъ изслёдованій, 50.

Ученыя общества, 50.

Работы II отдёленія Академін наукъ: Срезневскій; открытіе пёсенъ Ричарда Дженса; первыя нов'яті записи былинъ, 51.

Двательность Географическаго Общества, 52.

Московское Общество исторіи и древностей, 53.

«Архивъ» Калачова, 54.

Литературная экспедиція, снаряженная по высли в. кн. Константина Николаевича: Потёхинъ, Писеискій, Островскій, Максиновъ и др., 55.

П. Н. Рыбниковъ и его открытія, 61.

П. И. Якушкинъ, 65.

П. В. Шейнъ, 68.

— С. В. Максиновъ, 70.

Глава Ш.-О. И. Буслаевъ: труды по этнографін. Стр. 75 - 109.

Глава IV. — А. Н. Аванасьевъ: труды по этнографін. Стр. 110—132.

Глава V.—Новая ступень этнографическихъ изысканій. Стр. 133—158.

Повороть въ историко-литературныхъ изученіяхъ послё Бёлинскаго, 133.

Поиски народно-поэтическихъ памятниковъ въ старой письменности, 134. Изданія и изсябдованія Н. С. Тихонравова, 137.

А. А. Котляревскій, 143.

Изслидованія по языку и иноологіи А. А. Потебни, 147.

Археолого-этнографическія и художественно-бытовыя разысканія В. В. Стасова, 154.

П. А. Лавровскій, 157.

Глава VI. -- Новая историческая литература по отношению въ изучению народности. Стр. 159-189.

Глава VII. — Константинъ Аксаковъ: труды по русской исторіи и этнографіи. Стр. 190—219.

Глава VIII.—Новыя изслёдованія. — Спорные вопросы о русскомъ народномъ эпосё. Стр. 220—251.

Изданія панятниковъ народной поэзін. Стр. 220.

Пѣсни, П. В. Кирѣевскаго, 221.

«Онежскія былины», Гильфердинга, 221.

Е. В. Барсовъ, 222.

Новыя изслёдованія о старой письменности, 226.

Труды Л. Н. Майкова, 228.

0. 0. Миллеръ, 231.

II. А. Безсоновъ, 239.

«О происхождении русскихъ былинъ», В. В. Стасова, 246.

Глава IX.—А. Н. Веселовскій.—И. В. Ягнчъ.—Новёйшая школа. Стр. 252—296.

Ходъ изученій. Стр. 252.

Новыя направленія въ западной наукъ, 255.

А. Н. Веселовский, 257.

И. В. Ягичъ, 282.

Нов'яйшая школа: труды А. И. Киринчникова, Н. П. Дашкевича, И. Н. Жданова, Н. Ө. Сумцова, Л. З. Колмачевскаго, В. Мочульскаго, М. Халанскаго, Н. А. Янчука, В. Каллаша, И. Созоновича, 292. Труды ученыхъ иностранныхъ: Рольстона, А. Рамбо, В. Волльнера, Гастера; славянскихъ ученыхъ: Крека, Поливки, Мурка и пр. 295.

Глава Х.— Общій обзоръ изученій народной жизни за послёднія десятилётія. Стр. 297—349.

Новое царствование. Стр. 297.

Общее обозрѣніе движенія этнографической литературы: статистическія цифры, 299.

Ученыя экспедиція, 304.

Статистическія и описательныя работы, 306.

Мъстныя изысканія, 310.

Ученыя учрежденія и общества, 312.

Археографія, 312.

Общество любителей древней письменности, 314.

Общество любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи, 317.

Вс. Ө. Миллеръ, 318.

Распиреніе изслёдованій: въ области исторіи, 321;

Исторіи литературы, 324;

Народной поэзіи, 325;

Народнаго быта, 327;

Обычнаго права, 335;

Быта экономическаго, 339;

Раскола, 341;

Исторін правовъ, 343.

Изслъдованія языка, 344.

Этнографы-народники, 346.

П. С. Ефиненко, 347.

Результаты, 348.

Глава XI.—Изображенія народа въ литературѣ. Стр. 350 — 374.

Отношеніе повізйшихъ изученій къ жизни. Стр. 350.

Народные интересы у писателей сороковыхъ годовъ, 352.

Канунъ реформы, 335.

Взгляды старой эстетической критики на возножность художественнаго изображенія народнаго быта (Анненковъ), 358.

Новая повъсть изъ народнаго быта, 361.

Взгляды Добролюбова, 363.

Новъйшій реализиъ, доходящій до отрицанія требованій искусства, у Ръщетникова, у гр. Л. Н. Толстого, 369.

Замѣчательные успѣхи въ самомъ взученія быта и въ техникѣ стиля, 374.

Глава ХП.-Народничество. Стр. 375-419.

Реакціонный поворотъ послё рефориъ. Стр. 375.

Раздадъ въ общественновъ инѣніи и отраженіе его на литературѣ о народѣ, 379.

Вопросъ о «деревнѣ», 383.

«Основы народничества», 390.

Народническая беллетристика, недавняя (Мельниковъ-Печерскій, г-жа Кохановская и пр.) и нов'яйшая (г. Гл. Успенскій, Златовратскій и др.), 400.

Дополненія. (О. И. Вуслаевъ;—Н. С. Тихонравовъ;—Ор. Миллеръ;— А. Н. Веселовскій;— «Рус. историческая Вибліографія»; — «Этнографическое Обозрѣніе» и «Живая Старина). Стр. 420—428.

VПI

# ГЛАВА І.

## Сорововые года. — Переломъ въ наувъ исторической и въ этнографіи.

Сороковые года. — Вліянія западной науки. — Русскіе ученые за границей. — С. М. Соловьевъ. — К. Д. Кавелинъ. Его труды по этнографіи. — Н. В. Калачовъ. Исторія права и этнографія. — И. Е. Забѣлинъ. Археологія и этнографія. — Вліянія германской филологіи: Буслаевъ и Асанасьевъ. — Общественныя понятія. — Канунъ крестьянской реформы.

Сороковые года были въ литературѣ поэтической временемъ рѣшительнаго перелома: "художническая добросовъстность" Пушкина положила основание тому реализму, который, выразившись гениально у Гоголя, сталъ постоянной чертой нашей литературы и, какъ ея, въ большой степени самобытное, пріобрётеніе, составиль ся отличительную особенность до настоящаго времени. Такимъ же образомъ сорововые года были переломомъ въ научно-общественныхъ изученіяхъ народности: зд'ёсь онъ приведенъ былъ съ одной стороны усиленіемъ старыхъ, или даже основаніемъ новыхъ отряслей научнокритическаго изслёдованія, и съ другой-вообще ростомъ общественнаго сознанія, которое воспитывалось разными вліяніями и самой жизни, и западно-европейской литературы. Въ обоихъ случаяхъ, новыя идеи выходили за предёлы оффиціальной народности или даже шли прямо напереворъ идеямъ, лежавшимъ въ ен подвладкъ. Въ цъломъ, во всемъ характеръ научныхъ изученій исторіи и народности совершается настоящій перевороть, основа котораго лежала именно въ пробуждения общественныхъ силъ. Выше мы упомянули, какіе внёшніе фавты обозначили наглядно особое усиленіе научной дёятельности въ сороковыхъ годахъ, --именно: изданія Археографической коммиссія; основаніе въ университетахъ славянскихъ изученій; основаніе "профессорскаго института" и посылка за границу цёлаго ряда

HOT. STHOPP. II.

молодыхъ ученыхъ, произведшая сильный притокъ европейскихъ научныхъ средствъ. Труды Археографической коммиссіи произошли изъ частной иниціативы и къ счастію нашли правительственную поддержку; славянския изученія возникали еще ранѣе оффиціальнаго учрежденія славянскихъ каседръ въ университетахъ <sup>1</sup>); посылка ученыхъ за границу была также отвѣтомъ на потребность, которая давно чувствовалась въ просвѣщенныхъ кругахъ общества <sup>2</sup>) и составляла вообще потребность цѣлаго русскаго образованія, — для него общеніе съ западной наукой и литературой становилось жизненнымъ условіемъ, необходимой помощью въ своей домашней работѣ.

Въ вопросѣ народнаго изученія, дѣла было очень много.

Въ исторіографіи до сероковыхъ годовъ разработывалась карамзинская постановка предмета (Полевой не имѣлъ вліянія, по слишкомъ большой посиѣшности его труда); измѣнались нѣкоторыя ея подробности, прибавлялись другія, шли новыя изслѣдованія частныхъ вопросовъ, но основная точка врѣнія оставалась неизмѣнной: таковы были труды Погодина, Арцыбашева, Буткова, Кубарева, Устрялова, и проч. Исторія оставалась по прежнему исключительно исторіей государства: интересы ученыхъ были въ особенности сосредоточены на древнихъ временахъ, на варагахъ и иодобныхъ предметахъ, довольно безравличныхъ для живого цѣльнаго пониманія исторіи.

Въ этнографін, однимъ авторитетомъ былъ Снегиревъ, съ изслѣдованіями слишкомъ внѣшними, не весьма точными, иногда очень поверхностными; другимъ—Сахаровъ, съ матеріаломъ народныхъ пѣсенъ, сказокъ и т. п., весьма случайнаго, иногда сомнительнаго происхожденія, съ объясненіями, лишенными не только научнаго достоинства, но иногда здраваго смысла. Собраній народной поэзін, кромъ Сахарова и Снегирева, почти не было: слыпно было только, что онѣ дѣлаются, что надъ ними работаетъ Петръ Кирѣевскій, Даль; изрѣдка появлялись небольшіе сборники въ журналахъ. Народная бытовая старина и обычай были наблюдаемы мало, и главное сочиненіе этого рода, завѣщанное старой школой, была книга Терещенка: "Бытъ русскаго народа", собранная довольно усердно, но безъ всякой научной критики.

Быть врестьянскій быль совершенно заврыть для изслёдованія вь отношеніяхь общественномь и экономическомь.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Не говоря о трудахъ Востокова и Кёппена, Шишкова (изданіе и переводъ Краледворской рукописи), Казайдовича (открытія въ древней болгарской литературё), книгі Броневскаго, сочиненіяхъ Венелива, — Сревневскій задолго до поснлки за границу занимается славянствоить и издаеть словацкія пісни; Бодянскій пишеть диссертацію о славянской народной поэзіи, и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Путешествія за граннцу Ив. Кирбевскаго, В. Боткина, Станкевича, Тургенева, порыванья за граннцу Пушкина и т. д.

Славянскій міръ былъ извёстенъ чрезвычайно отрывочно и лишь немногимъ любителямъ, — что должно бы казаться изумительнымъ, если бы принимать буквально проповёди о славянской миссіи русскаго народа. Въ ту пору этого еще не предвидёлось, о славянствѣ думали немного, историко-этнографическія данныя славянской жизни ничёмъ не входили въ объясненіе судебъ и характера русской народности, и пока только въ конфиденціальныхъ запискахъ Погодина говорилось о соединеніи славянства подъ главенствомъ Россіи.

Между тёмъ въ литературё западно-европейской, особливо нёмецкой, давно были созданы и въ сороковымъ годамъ были въ полномъ ходу развитія цёлыя отрасли науки, которыя съ новыми, ранѣе неизвёстными пріемами приступали къ изслёдованію судьбы народовъ отъ ихъ до-исторической старины до современнаго быта, и уже вскорё достигли неожиданно-богатыхъ результатовъ. Это была новая историческая критика, сравнительное языкознаніе, мисологія, этнографія.

Въ нѣмецкой литературѣ, которая потомъ особенно у насъ дѣйствовала въ этихъ изученіяхъ, нынёшнее столётіе представляеть чрезвычайно богатое и разностороннее развитіе исторической науки, со всёми смежными областями знанія. Уже съ дазнихъ временъ навопляда она громадные запасы эрудиціи, и новый методъ, новая паучная идея нигдѣ такъ легко не пріобрѣтали себѣ всеоружія научнаго матеріала, вакъ въ Германіи. Англійская и французская литература до очень недавняго времени развивались, вообще, особнякомъ, часто съ большою научною силой, но и съ н'якоторой исключительностью и односторонностью; и виды гораздо раньше вступили въ наукъ на путь международнаго общенія-и это давало особенно ихъ наукъ перспективу болъе разносторонняго обладанія матеріаломъ, и болёе широкаго обобщенія. Такимъ явленіемъ была знаменитая нёмецкая "историческая школа"; это была столь могущественная научная сила, что не только наложила свою печать на ученое движеніе въ Германін, но пріобрѣла общирное вліяніе и за предѣлами нѣмецкой литературы.

Мы не можемъ входить здёсь въ подробности ея развитія. Довольно сказать, что мпогоразличныя условія, ближайшимъ образомъ съ конца прошлаго вёка, создали въ нёмецкой наукё такое широкое илодотворное развитіе историческаго знанія, въ какомъ оно еще до тёхъ поръ не являлось. Теоретическимъ основаніемъ его была философія Кантя, которая сообщила и историческому изслёдованію духъ критическаго анализа. Въ частности, новые историческіе взгляды подготовлялись сложнымъ рядомъ явленій литературныхъ, событій политическихъ и общественныхъ. Такъ, на развитіи новёйшей исторіо-

3

1\*

графіи отразились вліянія Гердера. Самъ исходя изъ Руссо, онъ съ одушевленіемъ высказывалъ своя идеи "человѣчности", развитіе которой составляеть внутренній смысль всей человіческой исторіи, и изслѣдуя естественные начатки культуры и просвѣщенія, полагалъ основание надоднымъ изучениямъ: въ противоположность отвлеченному раціонализму французской философіи прошлаго въка выдвигалась реальная народная личность, и космополитическое направление смёнялось частнымъ національнымъ <sup>1</sup>). Отразились далѣе возвышенныя стремленія нёмецкой поэзін, которая въ произведеніяхъ Шилдера и Гете, въ порывахъ романтической школы, расширяла область поэтическаго творчества и воспріимчивости, прядомъ съ освободительными и человъчными идеалами настоящаго реставрируя для новаго общества идеалы автичнаго міра, мистическую поэзію среднихъ въковъ, первобытно-свъжую поэзію народа. Французская революція нанесла тяжелый ударь феодальному принципу, но затьмь событія Наполеоновской эпохи возбудили національное чувство и подняли національное сознание, съ другой стороны обративъ умы въ историческому изученію національнаго содержанія. Подъ вліяніемъ всёхъ этихъ разнообразныхъ умственныхъ и политическихъ возбужденій расширались и общественные интересы, и горизонть историческаго наблюденія; подъ этими вліяніями образовалась и "историческая школа".

Первыя проявленія новой научной критики, развившейся потомъ въ цѣлое направленіе и въ цѣлый выработанный методъ, относятся еще въ концу прошлаго въка. Однимъ изъ фактовъ этого рода, произведшимъ сильное впечатлёніе въ ученомъ мірѣ, были, послѣ первыхъ возбужденій Гердера, знаменитыя Prolegomena in Homerum, Фридриха-Августа Вольфа (1795), который въ гомеровскомъ эпосѣ указываль не случайное, единичное произведение одного автора, а произведение національное, и на мъсто традиціоннаго слёпца поставилъ создателемъ этого эпоса греческій народъ. Мысль Вольфа, воспринятая потомъ великими нёмецкими классическими филологами, какъ Бёкъ, Готтфридъ Германнъ, Лахманнъ, имѣла то великое значеніе, что установляла понятіе органическаго развитія историческихъ явленій, въ частности-впервые угадывала то представленіе о народномъ эпосѣ, которое господствуеть въ наукѣ въ настоящее время. Эта мысль органическаго развитія развивалась все болфе, и съ начяла стольтія въ историко-филологическихъ наувахъ совершался цвлый перевороть; новый критическій анализь распространялся на различныя области историческаго знанія. Таковы были изслёдованія

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Объясненію этой стороны діятельности Гердера посвящены мон статьи объ этомъ писателі въ "Візсти. Евр." 1890, марть—апріль.

Фихте, Шеллинга, Шлейермахера въ области религіозной; Якова Гримма, Боппа, Лассена въ области языкознанія; Эйхгорна, Савиньи, Рудогфа — въ правѣ; Нибура, Отфрида Мюллера, Шлоссера — въ исторіи.

Изученія филологическія и историко-юридическія имѣли у насъ особое вліяніе, и это вполнѣ объясняется ихъ новостью и многообъемлющимъ интересомъ. Съ Боппомъ и Як. Гриммомъ выростала совершенно новая наука-сравнительное и историческое язывознание, которое развътвилось потомъ на цълыя группы изследованій. Язывъ народа впервые представился, какъ исторически, по извъстному закону развившійся организиъ, который въ своихъ современныхъ формахъ и матеріалѣ сохранилъ отраженные на немъ слѣды давнихъ, изъ глубочайшей старины, ступеней развитія, понятій, быта и миоологін. Почти безъ предшественниковъ, которые подготовили бы его открытія, Боппъ сразу создалъ науку сравнительнаго языкознанія, которая впервые и съ неоспорямой очевидностью открыла по матеріалу и образованію языка елинство происхожленія громалной семьи индо-европейскихъ народовъ <sup>1</sup>). Яковъ Гриммъ одновременно съ Боппомъ усмотрёлъ возможность историческаго изслёдованія языка съ другой стороны, въ предблахъ одного языка, и примёнилъ это изслёдованіе въ своей "Нёмецкой грамматикъ" (1819); богатымъ историческихъ запасомъ данныхъ языка онъ воспользовался въ "Древностяхъ нёмецкаго права" (1822), въ "Мнеологін" (1835), въ "Исторін нъмецкаго языка" (1848); первыя изученія древне-нъмецкой литературы восходять въ 1812 году. На изучения языка впервые основано было изслёдованіе отдаленныхъ временъ, до которыхъ не достигали документальныя свёдёнія, эпохъ самаго образованія племенъ, первоначальной народности - ся общественно-бытового характера, ся поэтическаго творчества. Если было въ обществѣ стремленіе въ націо. нальной реставраціи и исключительности, оно могло найти здёсь богатый матеріаль самыхъ подлинныхъ фавтовъ народности; но трудъ Гримма завлючаль въ себъ средства и для болье шировихъ умственныхъ возбужденій, а именно для болье безкорыстной любви въ пароду, для оценки и защиты его нравственнаго достоинства и общественнаго права...

Отчасти сходнымъ образомъ дъйствовала историческая школа въ правъ. Первая классическая книга въ этой области, исторія измецкаго права и государственныхъ учрежденій Эйхгорна, изданная во

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Его первая работа по сравнительному язикознанію, основавшая новую науку, относится еще въ 1816 году; затёмъ главный и знаменитёйшій трудъ есть: "Vergleichende Grammatik des Sanskrit, Send, Armenischen, Griechischen, Lateinischen, Litauischen, Altslavischen, Gotischen und Deutschen", 1833-52.

времена наполеоновскаго гнета надъ Германіей, вся построена на мысли, что государство съ его учрежденіями и законами не есть абло человбческаго произвола, а результать естественнаго органическаго развитія. На томъ же главномъ положеніи основаны труды знаменитаго Савиньи, который въ исторіи права указываль органическое создание національности: законы и государственныя формы являются только утвержденіемъ естественно-развившихся отношеній и не могуть быть деломъ случая; первое возникновение этихъ отношеній теряется въ глубинѣ древности, какъ возникновеніе обычаевъ и языка; право можетъ быть только народное; право всеобщее такъ же невозможно какъ всеобщій языкъ и т. д. Въ этой постановкъ вопроса были ясные задатви консерватизма: преувеличение значения права, исходящаго изъ "естественныхъ отношеній", вело въ возвеличению существующаго порядка, каковъ бы онъ ни былъ; и это была притомъ научная ошибка, потому что исторія, образованность, самое право, ---развивающіяся наконець, въ теченіе в'яковь, далеко за предѣлы содержанія первоначальнаго народнаго духа, — измѣняють законодательство и общественныя формы и сами становятся органическимъ прецедентомъ. Ученіе Савиньи д'виствительно въ своихъ примёненіяхъ было сильно консервативное и требовало исправленія болёе правильной оцёнкой другихъ историческихъ факторовъ; но общая мысль была научно плодотворна и вела въ болёе точному пониманію внутренней юридической жизни народовъ, какого не давала прежняя исторіографія.

Въ чисто исторической области подобный перевороть произвели труды въ особепности Нибура. Знаменитый историкъ Рима произвелъ на первый разъ сильное недоумѣніе своей мыслью, что въ такъ называемой древней исторія Рима, изв'єстной особенно по Ливію, мы имвемъ вовсе не исторію, а остатки народнаго эпоса; что первые герои ся не были дъйствительныя лица, а поэтическія олицетворенія цёлыхъ періодовъ; что Римъ не могъ быть основанъ шайкой б'вглецовъ, а былъ созданіемъ наиболье энергическаго изъ италійскихъ племенъ. Витсто обычнаго повторенія легендъ, Нибуръ ищеть объясненія римской исторіи въ политическихъ и экономическихъ условіяхъ жизни римскаго народа; въ его толкованіи римская исторія не есть уже рядъ аневдотическихъ и частію вподнѣ сказочныхъ событій, а картина развитія самыхъ реальныхъ отношеній. Въ подобномъ смыслѣ, греческой исторіи посвятилъ свои труды Карлъ Отфрицъ Миллеръ. Третьимъ знаменитымъ писателемъ, котораго ставятъ въ ряду основателей исторической школы, быль достаточно извѣстный и у насъ Шлоссеръ. Результатомъ было богатое развитіе нёмецкой исторіографіи, которая, какъ увидниъ, нитела самое прямое вліяніе на успёхи русской науки.

Радонъ съ нёмецкими историками, хотя гораздо слабёе, оказывали у насъ вліяніе новые французскіе историки, — Гизо и группа историковь-пов'єствователей. Гизо получиль у насъ славу еще во времена Полевого; онъ производилъ сильное впечатлёніе точнымъ, чрезвычайно посл'ёдовательнымъ построеніемъ своего историческаго плана; это былъ опять по преимуществу историкъ внутренняго государственнаго быть опять по преимуществу историкъ внутренняго государственнаго быть опять по преимуществу историкъ внутренняго государственнаго быта и учрежденій, которые онъ разъясняеть съ зам'ёчательнымъ искусствомъ и проницательностью, историкъ совершенно въ дух в нёмецкой исторической школы, и не безъ ея вліянія. Давно изв'ёстны были у насъ и тъ знаменитые писатели, которые, подъ вліяніемъ романтическаго обращенія къ среднимъ в'ёкамъ, создавали исторіографію живописную, какъ Форіэль, Барантъ, оба Тьерри; давно былъ внакомъ Мишле, первые труды котораго (о началахъ французскаго права) были примѣненіемъ взглядовъ Гримма; наконецъ историки нов'ёйшихъ временъ— Тьеръ, Лун-Бланъ.

Вліянія европейской исторической литературы приходили сами собой; въ университетсконъ преподавания, --- какъ ни бывало оно слабо въ двадцатыхъ и тридцатыхъ годахъ,-авторитеты европейской литературы оказывали уже нёкоторое дёйствіе; въ литературу переводную и журнальную проникала слава главнёйшихъ представителей науви. Въ самой русской исторіографіи становилась очевидна потребность въ новыхъ пріемахъ изученія, въ болѣе полномъ пересмотръ источнивовъ, и наша Археографическая экспедиція и воммиссія вознивала параллельно съ подобными предпріятіями на заиадъ, -- съ изданіенъ источниковъ французской исторіи, предпринятымь по мысли Гизо, съ ибмецкимъ изданіемъ "Памятниковъ" Перца. Въ внигъ Эверса о древнемъ русскомъ правъ, нъмецкая историческая критика коснулась и руссвой древности. Такъ называемая скоптическая школа набрасывала сомнёніе на достовёрность традиціонной исторіи древняго періода, указывала на необходимость принять въ соображение бытовня условія древности, --- хотя вообще не съумвла ни ясно формулировать своихъ мивній, ни поставить вийсто отрицаемой традиціи собственныя положенія. Полевой посвящаль свою книгу Нибуру, первому историку нашего вёка", и усиливался применить въ фактамъ русской исторіи пріемы нёмецкихъ и французскихъ изследователей. Все это были признаки созревавшей потребности новаго вритическаго толкования русской истории.

Выполненіемъ этой потребности явились съ сороковыхъ и осоо́енно съ пятидесятыхъ годовъ труды ц'ялаго ряда новыхъ историковъ и филологовъ, которые уже не какъ дилеттанты, а самостоятельной работой восприняли методы евроцейской исторической и филологической науки и примёнили ихъ къматеріалу русской исторіи и народности.

У насъ всего болѣе вліяла именно нѣмецкая наука. Главной причиной этого была та ся разносторонность, о которой мы говорили. Если французская литература пріобрѣтала обширное вліяніе по историческому значенію французской образованности, то въ данномъ случав нёмецкая брала верхъ по большей глубине историческаго труда и большей общирности горизонта изучений, наконецъ, по многосторонней постановкѣ новыхъ наукъ въ университетскомъ преподавании, въ которому должны были обратиться наши молодые ученые. Относительно вліяній німецкой науки, у насъ было сильно и историческое преданіе. Нѣмцы были ближайшіе сосёди, у которыхъ могли быть ваимствованы знанія научныя, художественныя, техническія. Съ тёхъ самыхъ поръ, какъ въ Москвё начались западныя вліянія и вызовы иноземныхъ ученыхъ и техниковъ, это были по преимуществу, если не исключительно, нъмцы. Это велось еще съ ХУ-XVI в'ява; въ концу XVII-го стол'ятія въ Москве уже населилась цёлая нёмецкая слобода. Съ основанія петербургской Академін, въ нее вызывались нёмцы; эти и другіе нёмцы, вызванные при Петрё, находнии въ Россіи множество земляковъ, за собой тянули и другихъ; съ присоединеніемъ остзейскаго врая являлся большой притокъ сеоихъ нѣмцевъ. Первые русскіе ученые, какъ Ломоносовъ, прошли нѣмецвую шволу. Въ московскій уннверситеть, со второй половины прошлаго въка, нъмецкие профессора (при обили университетовъ, гелертеровъ дома было множество) приглашались десятками. Тоже повторилось въ новыхъ университетахъ, основанныхъ при Александръ I, въ Казани, Харьковъ, Петербургъ, гдъ вызванные профессора действовали еще въ натидесятыхъ годахъ. Въ Академіи наукъ, ученые нёмецкіе вызывались и до нашихъ дней. Замѣтимъ, что между этими нѣмецкими академиками и профессорами бывали люди евроцейской знаменитости, какъ, напр., Эйдеръ или Шлёцеръ, или люди съ почетной извёстностью и дёйствительными знаніями въ своемъ дѣлѣ. Когда правительство поняло, наконецъ, старую мысль Петра В., что следуеть скорее образовать своихъ людей, чтобы не зависёть отъ чужеземцевъ,-и стало посылать русскихъ молодыхъ ученыхъ за границу для довершенія ихъ занятій (безъ этого обойтись все-таки было невозможно, да невозможно и донынф), то страной, куда они были направляемы съ этою цёлью, была опять но преимуществу Германія.

Основаніе "профессорскаго института" въ Дерптъ и посылка подготовлявшихся тамъ будущихъ профессоровъ за границу---съ конца двадцатыхъ и до сороковыхъ годовъ-произвели небывалый прежде въ такомъ размърт приливъ свъжихъ научныхъ силъ, и самымъ благотворнымъ образомъ подтатевоваля на преобразованіе нашей исторической и съ нею этнографической науки. Наши молодые ученые, обыкновенно уже достаточно подготовленные и между которыми неръдки были люди положительнаго таланта, застали въ Германіи въ полномъ дъйствіи "историческую школу", бывали слушателями самихъ ем основателей и въ состояніи были освоиться съ ея развътвленіями и оттънками, сознательно воспринять ея методъ <sup>1</sup>). Въ то же время новые научные пріемы бросали корень въ новыхъ университетскихъ цоколёніяхъ путемъ литературы; оживленная пора московскаго университета въ тридцатыхъ годахъ воспитада рядъ замѣчательныхъ дѣятелей, которые уже скоро внесли въ литературу богатый запасъ новыхъ научныхъ интересовъ.

Свою долю вліянія на развитіе историческихъ изученій оказало и гегеліанство, увлекавшее умы молодого поколёнія тридцатыхъ годовъ. Оно имёло исходный пунктъ и способъ наблюденія не совсёмъ

- <sup>1</sup>) Вотъ, для примъра, нъсколько именъ изъ тогдашней профессуры по исторіи, праву и филологіи. Въ московскомъ университеть:
- Рѣдкинъ: 1828—30 въ профессорскомъ институтѣ; 1831—34, въ Берлинѣ, слушатель Савиньи, Бёка, Гегеля.

--- Крыловъ, Никита: 1831-84, въ Берлинѣ, занимается "подъ личнымъ руководствомъ Савинън", школа котораго "образовала господствующее направленіе его профессорской діятельности" (Сдоварь моск. проф.).

— Крюковъ, изибстний филологъ: 1883— 35 за границей; въ Берлини былъ слумателенъ Бёка.

- Чивилевь, политико-экономъ: 1833-85 за границей.

-- Грановскій: 1886-89 за границей, большев частію въ Берлині, подъ руководствоить Ранке.

- Кудрявцевъ: 1843-47 за границей.

Нѣкоторые изъ будущихъ профессоровъ были за границей не по оффяціальной посылкь:

- Катковъ: 1841-48, слушалъ въ Берлинъ особенно Шеллинга (диссертація филологическая: Объ элементахъ и формахъ славяно-русскаго яз., 1845).

- Буслаевь: 1889-41 за границей.

-- Соловьевъ: 1842-44 за границей.

Въ петербургскомъ университеть:

--- Калинковъ, юристъ: 1828-84 въ Дерити и за границей; въ Берлини слушатель Эйхгорна, Савинън, Гегеля, Ганса.

- Неволниз: 1829-32 за границей, образовался въ особенности по Савиныя.

— Ивановскій: 1882—85 въ Дерита и за границей; въ Берлина слушатель Савиньи, Ганса, Карла Риттера.

- Куторга, М.: въ Дерите, потомъ 1883-35 за границей.

- Порошинъ, политико экономъ: 1883-35 за границей.

Въ казанскомъ университетѣ:

- Мейеръ, Д. И.: важется 1842-44, за границей, и друг.

согласные, иногда противоположные съ требованіями "исторической школы"; но были точки соприкосновенія, гдё то и другое содёйствовало преобразованію исторической науки, —и въ самой Германіи, и въ отраженіяхъ гегеліанства у насъ. Представленіе о естественномъ, совершающемся съ внутренней логической необходимостью, процессѣ развитія духа, — процессѣ, создающемъ самую исторію человѣчества, —совпадало съ основной мыслью исторической школы, съ тою разницею, что послѣдняя избѣгала рискованныхъ отвлеченныхъ построеній "философіи исторіи" и останавливалась на генетическомъ объясненіи фактовъ.

Всё эти явленія, въ видё общихъ теоретическихъ положеній и въ видё спеціальныхъ историческихъ, юридическихъ и литературныхъ изученій, соединялись и перекрещивались въ молодыхъ кружкахъ тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ, и создали небывалое прежде движеніе научно-критической мысли, въ духё которой и былъ произведенъ рядъ трудовъ, совершенно измёнившихъ весь характеръ русской исторіографія и изслёдованій народности. Значительный научный матеріалъ былъ уже собираемъ ранёе; философскіе вкусы, тогда распространенные, требовали теоретическаго освѣщенія фактовъ и приготовляли почву для новыхъ выводовъ и обобщеній; теперь, количество матеріала еще умножилось и къ нему приложены были новые пріемы критики. Въ ходѣ русской науки наступияъ новый періодъ.

Въ области исторіографіи на первомъ планѣ стоятъ многочисленные труды неутомимаго Соловьева (1820—1879)<sup>1</sup>). Его первая знаменитая диссертація: "Объ отношеніяхъ Новгорода къ великимъ князьямъ" (1845) и вторая: "Исторія отношеній между русскими князьями Рюрикова дома" (1847), наконецъ первый томъ "Исторіи Россіи съ древнѣйшихъ временъ" (1851) были фактомъ, что называется, составляющимъ эпоху. Труды Соловьева были приняты съ великимъ сочувствіемъ и уваженіемъ его сверстниками, потому что отвѣчали ихъ собственнымъ исканіямъ и требованіямъ отъ историческаго изслѣдованія. Эти сверстники съ перваго раза вѣрно оцѣнили всю важность новаго пріема и его отношеніе къ карамзинскому преданію. Съ другой стороны, труды Соловьева встрѣчены были весьма недружелюбно хранителями этого преданія, именно Погодинымъ, — это было странно во всякомъ случаѣ, происходило ли отъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Оцёнка этихэ трудовь дёлалась множество разь при ихэ появлении; общее опредёление ихъ укаженъ въ статъё г. Герье: "С. М. Соловьевъ", въ "Историч. Вёстникв", 1880; подробное перечисление ихъ—въ "Спискё сочинений, 1842—1879", составленномъ Н. А. Поповымъ.

непониманія, или отъ непреодолимаго личнаго нерасположенія къ молодому сопернику.

Критическій пріемъ Содовьева быль именно пріемъ "исторической школы". Первые образцы новой вритики указали наглядно всю недостаточность прежнихъ изслёдованій и необходимость исвать объясненія внутреннихъ основаній историческаго процесса. Трудъ Содовьева быль привётствовань его сверстниками именно потому, что, говоря словами одного изъ нихъ, представлялъ---, переую серьезную попытку понять и объяснить постепенное развитие древней русской жизни. Этого до Соловьева никто еще не ділаль, по крайней мірь печатно, не исвлючая самого Карамзина. "Исторія" Карамзина принадлежить болёе въ изящной, чёмъ въ исторической литературѣ (произ примъчаній, которыя представляють богатое собраніе матеріадовъ и источниковъ). Карамзинъ обращалъ болёв вниманія на внёшнія событія, чёмъ на внутреннія. Онъ мало понималь послёдовательное, внутреннее развитие русской жизни... Конечно, въ "Исторін" Карамзина встр'вчаются намеки на мысль, которую развиль г. Соловьевъ въ своей диссертаціи, но имъ елва-ли можно придавать какую-нибудь важность... Дёдо состоить въ томъ, что Карамзинъ не искаль въ фактахъ мыслы, но останавливался надъ ними, не прослёдиль ихъ развитія въ исторіи, какъ г. Соловьевь, а передаваль ихъ отрывочно, безсвязно, какъ онъ высказывались въ фактахъ. Конечно, время было другое. Но нельзя же опять не сказать, что это было такъ... Карамзинъ не глубоко смотрёлъ на исторію. Это и даетъ намъ право назвать взглядъ г. Соловьева вполнъ новымъ, оригинальнымъ и самостоятельнымъ, хотя на него и есть намеки въ "Исторін" Карамзина".

Критикъ, — слова котораго мы приводимъ, — вообще находилъ очень мало удовлетворительной и историческую и историко-юридическую литературу нашу послѣ Карамзина. Единственная полезная часть и въ той, и въ другой—собираніе и обнародованіе источниковъ, но изслѣдованій очень мало, и направлены онѣ на предметы несущественные; общіе взгляды составляются изъ чистаго проязвола, а "необходимый законъ, по которому совершалась древния русская исторін", даже не привлекаетъ вниманія.

Критикъ называлъ это состояніе науки романтизмомъ и находилъ, что "такой романтизмъ, господствующій въ современныхъ историческихъ изслёдованіяхъ, и лозунгами котораго почти всегдамысли самыя не-дъйствительныя, не-историческія, преимущество Руси передъ Россіею (т.-е. древней Россіи передъ новою) и словенскаго міра передъ романо-германскимъ-такой романтизмъ свидѣтельствуетъ тольво, что до истинной д'яйствительной исторической науви намъ еще очень, очень далево".

Книга Соловьева радовала критика именно совершеннымъ удаленіемъ этого романтическаго произвола, и введеніемъ строгаго научнаго изслёдованія историческихъ законовъ и движущихъ началъ. "Что мы особенно цёнимъ въ авторё книги, – говорилъ критикъ, – это безусловную *въру въ историческое развитие*, и потому совершенное отсутствіе всякихъ любимыхъ заднихъ мыслей, насилующихъ факты, простой взглядъ на историческія событія и большой историческій смыслъ. Для г. Соловьева всё эпохи нашей древней исторіи равно интересны и важны; во всёхъ онъ ищетъ внутренняго значенія, необходимой связи и разумной постепенности, не вводя постороннихъ дѣятелей отъ своего лица". "Мы не усомнимся сказать, –заключалъ критикъ, –что трудъ г. Соловьева самъ по себё составляетъ эпоху въ области изслёдованій о русскихъ древностяхъ и подаетъ радостныя надежды въ будущемъ".

Отвывъ, сущность вотораго мы привели, принадлежалъ Кавелину <sup>1</sup>). Теперь, спустя почти полъ-вёка, когда и деятель и привътствовавшій его вритикъ отошли въ исторію, особенно любопытенъ этоть первый отзывь, такъ оправданный монументальнымъ трудомъ Соловьева. Кавелинъ съ тёмъ же вниманіемъ и сочувствіемъ останавливался на послёдующихъ сочиненіяхъ Соловьева, и его "Исторіи отношеній между русскими внязьями Рюривова дома" (1847) посвятиль рядь статей, въ которыхъ внимательно прослёдиль и провърилъ главную мысль Соловьева и ен историческія подробности,--тавъ какъ на этотъ разъ шла ръчь объ одномъ изъ основныхъ началь всей старой русской исторіи <sup>2</sup>). Интересь вполнѣ понятенъ: это были именно ученые одной школы, едва разделенные спеціальностью, ---одинъ былъ собственно историвъ, другой юристъ,---но видъвшіе одно требование для историческаго изследования и естественно сходившіеся въ вопросѣ объ историческихъ началахъ, которыя были вибств и началами юридическими.

Понятіе о народѣ, какъ организмѣ, и объ исторіи ларода, какъ органическомъ развитіи его исконныхъ бытовыхъ началъ, въ обстановкѣ природныхъ условій и внѣшнихъ условій и сосѣдства, составляетъ основную историческую идею Соловьева, и приложеніе этой идеи есть его великая научная заслуга. Съ первыхъ своихъ изслѣдованій Соловьевъ исходилъ изъ этой точки зрѣнія, и потомъ нѣсколько разъ возвращался къ объясненію понятія органическаго раз-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Отеч. Записки", 1845, дек., библ. хроника; и Сочмн. Казелина, М. 1859, т. П., стр. 30, 81, 83, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Современникъ", 1847, кн. 8 и 12; 1847, кн. 5, и Сочиненія, П, стр. 454—612.

витія: естественно, что исторія, построенная на этомъ основаніи, была совсёмъ не похожа на старую карамзинскую. Свой главный историческій трудъ Соловьевъ открываеть изслёдованіемъ географической области, въ которой предстояло развиваться деятельности русскаго народа. Это была система знаменитаго Риттера, который, въ параллель исторической школь, создаваль тогда впервые географическую науку, связанную съ исторіей и этнографіей и объяснявшую взаимодъйствіе природы и человъка. Ваглядъ Риттера быль опять привлекателенъ для Соловьева именно тёмъ, что удалялъ изъ исторіи случайность и произволь, и даваль естественный и постоянный законь з для объясненія фактовъ. Огдёльныя замічанія о вліяніи "климата" есть еще у Карамзина; но до Соловьева нигдъ не было съ такой подробностью разработано вліяніе географических условій въ русской исторіи вообще, -- быть можеть, даже съ преувеличеніемъ апріорическихъ выводовъ post facto. Съ точки зрѣнія органическаго развитія, новый историкъ отнесся отрицательно къ обычному дёленію руссвой исторіи на періоды: по его взгляду, никакого рёзкаго дёленія не могло быть тамъ, гдѣ идетъ непрерыенля дѣятельность развитія, гдѣ каждое явленіе подготовляется предъидущимъ, и если иногда крупное событіе имбеть видь внезапнаго переворота, это значить только, что его причинь надо искать глубже въ условіяхъ и потребностяхъ жизни и дальше въ предшествующихъ въкахъ. Еще въ 1847, при защитъ второй диссертаціи, Соловьевъ въ ръчи на диспуть высказываль свою точку зрънія: до сихъ поръ заботились особенно о томъ, какъ раздилить русскую исторію; теперь надо стараться, напротивъ, соединить ся части въ одно пѣлос, связать разаробленное и неправильно противопоставленное, надо возсоздать органическій ходъ исторіи, а онъ самъ отибтить діяленія естественныя и необходимыя. 1). Поздиве Соловьевъ развиль эту самую мысль и въ печати. Въ связи съ этимъ представленіемъ, Соловьевъ объяснялъ родовыми отношеніями "систему удёльную", которая прежде представлялась безсмысленнымъ дёломъ произвола. Онъ отвергалъ также вліяніе монгольскаго ига въ томъ разм'врв, какое ему часто прицисывали: монгольское иго было непричастно тому повороту въ русской исторіи, который съ нимъ совпадаеть хронологически, или по крайней м'вр'в было въ этомъ поворот в только одной изъ многихъ д'виствующихъ причинъ. Далее, въ связи съ этимъ, былъ взглядъ Содовьева на Ивана III, на Ивана Грознаго, которыхъ дѣятельность внушена была не личными харавтерами, хитрой осторожностью одного, или жестовостью другого, а принудительными обстоятельствами, во-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сочин. Кавезина, II, 459-460.

торыя впередъ предписывали извёстное направленіе ихъ политикѣ. Навонецъ, въ самомъ переходъ отъ древней Россіи въ новой, въ двательности Петра, которая характеризуется обыкновенно какъ реформа, даже революція, Соловьевъ не видить никакого внезациаго перерыва, никакого произвольнаго нарушенія "исконныхъ русскихъ началъ", на которое плакались поклонники древней Руси; напротивъ, Содовьевъ указывалъ тёснёйшую практическую связь древней Россіи съ новой, и связь нравственную, потому что самый способъ дъйствія реформы складывался по тёмъ нуждамъ, какія были почувствованы ранње Петра, и по твиъ пріемамъ мысли, какіе были воспитаны старымъ русскимъ обществомъ. Петръ былъ только выполнитель требованія, которое вёками созрёвало въ древней Россіи, и средство, употребленное новой Россіей для удовлетворенія этого требованія, было совершенно законно---оно употреблялось и самою древней Россіей. Тв угловатости, которыхъ не лишена реформа, были следствіенъ той малой развитости сознанія, какая опять была унасябдована оть старой Россін. "Эта страсть въ кореннымъ переворотамъ, въ полному отрицанию стараго и созданию новаго, есть плодъ неразвитости сознания. Одна врайность-безсознательное подчинение старому, ведеть необхоанио въ другой врайности-безсознательному стремлению въ новому".

Развивая далёе мысль объ органическомъ ростё русскаго народа, Соловьевъ устраняетъ и ту черту, какою многіе желають еще донынё отдёлять русскій народъ отъ европейскаго Запада, какъ нёчто совсёмъ на него не похожее и особенное, къ чему не прилагаются иден и историческія явленія Запада. Это мибніе о несходствё, или даже противоположности Россіи и Запада, --- въ которомъ не изгладилось или, вёрнёе, усердно подогрёвалось преданіе старой московской исключительности, -- поддерживалось у насъ людьми двоякаго сорта: съ одной стороны людьми, вообще не весьма расположенными въ просв'ящению ("ученье - вотъ чума"), бюрократическими обскурантами, а съ другой подхвачено было новъйшнии довтринерами, которымъ казалось, что этимъ противопоставленіемъ Россіи и европейской образованности возвышается достоянство русскаго народа. Думаемъ, что Соловьеву это мнѣніе было противно въ обѣихъ его формахъ. Въ тѣ годы, когда шла его молодая деятельность, на этой противоположности Россіи и Запада особенно настанвали: Западъ явился тогда очагомъ революціоннаго буйства, противъ него принимались строжайшія карантинныя мёры, его просвёщеніе считалось заражевнымъ и ядовитымъ, — и славянофилы страннымъ образомъ этому вторили; Соловьевъ, который (какъ и многіе другіе діятели "исторической школы" въ Германіи и у насъ) въ результатъ своихъ историческихъ изученій былъ большимъ консерваторомъ, не только не быль однако приверженцемь этого дёленія и удаленія оть Запада, но напротивь дужаль, что послёднюю стадію историческаго развитія русскаго народа, послёдній результать его исторической работы, составляеть его пріобщеніе къ развитію обще-человѣческому: въ концѣ своей многотрудной задачи—виѣшняго построенія государства и внутренней работы образованія, — русскій народъ должень примкнуть къ европейской семьѣ, ему родственной, и къ ея просвѣщенію. Требованіе просвѣщенія именно отличало Соловьева отъ всякихъ прежнихъ и новѣйшихъ консерваторовъ, и прибавка этого условія, конечно, измѣняла всю обычную консервативную формулу.

Дёло въ томъ, что Соловьевъ, по своему образованію, не былъ только тёснымъ спеціалистомъ, но примыкалъ въ тому гуманному направленію, которое укрёплялось у насъ съ вліяніями европейской литературы и ростомъ своей. Онъ вообще стоялъ особнякомъ, не вмѣшивался въ горячую публицистическую дѣятельность кружка Бѣлинскаго, но во всякомъ случаѣ принадлежалъ въ "западникамъ", и Грановскій, наиболѣе мягкій и симпатичный представитель у насъ гуманнаго направленія, былъ для него высоко цѣнимымъ товарищемъ.

"Въ тв дин,-говорить біографъ Соловьева, г. Герье,-когда нашъ молодой историкъ готовился къ своему призванию, внимание русскаго общества занималь вопрось объ отношенияхь русскаго народа къ другимъ европейцамъ, національнаго духа въ обще-челов'яческому просв'ящению, и различные вагляды на этоть предметь выразнынсь въ литературныхъ направленіяхъ и партіяхъ. Приверженцы европейскаго, общечелов'ескаго, быле названы западниками; название одностороннее, неправильное, потому что указывало на витший признакъ явленія, упуская изъ вида его сущность; названіе несправедливое, потому что заключало въ себт укоръ, а укоръ могъ только относиться къ увлеченю, къ злоупотреблению новымъ принципомъ, которыя вовсе не вытекали изъ самаго привципа въ самомъ себъ върнаго. Западники 30-50 годовъ имъли право на совершенно нное название. Это были русские зуманисты. Нътъ основанія пріурочивать этоть терминъ исключительно къ эпохѣ ренесанса, къ людямъ, проводившимъ тогда въ европейскомъ обществѣ греко-римскую образованность... Высшій цвъть этой цивилизаціи быль распрыть только въ XVIII в., вогда основание новой эпохи гуманизма было положено Винкельманомъ. На этомъ гуманнами воспитались влассические поэты Германии: Лессингь, Гердеръ, Шиллеръ и Гёте, которые внесли гуманический элементь въ немецкую литературу и этимъ подняли культуру и вмецкую, дали ей міровое значеніе. Здесь гуманнамъ получнаъ нной, болъе широкій смыслъ, что выразнаось уже въ самомъ изм'вненін значенія слова *гуманный*; классическій гуманизмъ сделался лишь однимъ взъ составныхъ элементовъ европейскато туманизма, т.-е. гуманнаго, общечеловъческаго начала. Въ этоть европейский гуманизиъ стали тогда входить двё новыя живительныя струи-идеалистическая философія, которая внеста въ духовный міръ человъка пониманіе исторіи, идею законнаго, мирнаго, органическаго развитія, идею прогресса и политическій інберализиъ, которому положных прочное основание перевороть 1789 года. Этоть обогащенный, облагороженный новыми идеями XIX въка гуманизмъ – продуктъ европейской общечеловѣческой цивилизаціи, — воть что пытались провести въ наше общество русскіе гуманисты, такъ называемые западники сороковыхъ годовъ! Не замѣну національнаго западнымъ ставили они себѣ цѣлью, а воспитаніе русскаго общества на европейской универсальной культурѣ, чтобы поднять національное развитіе на степень общечеловѣческаго, дать ему міровое значеніе.

"Гуманизиъ XVI в. быль отрицаніемъ исторія"...

Напротивъ,-

"Гуманизмъ XIX вѣка благопріятствовалъ успѣхамъ наукъ историческихъ. Историческое направленіе, генетическое объясненіе авленій, сдѣлалось господствующимъ во всѣхъ наукахъ. Сама же исторія была выдвинута на стецень общественной науки, руководительницы въ современныхъ вопросахъ. Эго высокое призваніе ся обусловливалось тѣмъ, что ей указанъ былъ строго научный путь. Въ основаніе ся явленій была положена идея закономѣрнаго. развитія. но вмѣстѣ съ тѣмъ не было забыто гуманное сочувствіе къ человѣку, какъ къ отдѣльному лицу, такъ и къ массѣ. Вотъ какъ выразился объ этомъ С. М. Содовьевъ въ теплыхъ словахъ, посвященныхъ имъ памяти главнаго и самаго блестящаго представителя русскаго гуманизма въ то время, Т. Н. Грановскаго:

"Грановскій началь свою профессорскую ліятельность, когда уны молодаго покольнія были сильно возбуждены великимъ стремленіемъ, господствовавшимъ въ исторической наукъ, стремленіемъ уяснить законы, которымъ подчинены судьбы человичества. Несмотря на непререкаемую важность, благотворность этого стремленія, и здёсь, какъ во всякомъ дёлё, во всякомъ стремлении человъческомъ, можно было дойти до вредной односторонности, которал лъйствительно и обозначилась въ историческихъ сочиненіяхъ, важныхъ по своему достоинству и вліянію: имѣя въ виду общіе законы развитія человѣчества, разсматривая историческихъ деятелей, цёлыя покольнія и народы только какъ орудія для достиженія извёстныхъ цълей, --- пріобрётали жествость вегляда, теряли сочувствие къ поколениямъ и народамъ, къ ихъ радостямъ и торжествамъ, въ ихъ страданіямъ и паденіямъ; мало того, пріобрѣтали равнодушіе, неразборчивость при оцвнив средствь, которыми достигались извъстныя цёли: что нужды, если употреблялись средства не нравственныя, лишь бы это было во имя благодетельныхъ для человъчества идей! "Иден не суть индъйскія божества, которыхъ возять въ торжественныхъ процессіяхъ и которыя давять поклонниковъ своихъ, суеверно бросающихся подъ ихъ колесницы", воть слова, раздавшіяся въ аудиторіяхъ нашего университета съ появленіемъ въ нихъ Грановскаго".

"Общественное вначеніе русскаго гуманнама представляется такимъ образомъ съ двоякой стороны: ставя современному обществу высокіе общечеловѣческіе идеалы, побуждая его во имя идеи прогресса идти впередъ по пути общечеловѣческой культуры, вселяя ему сочувствіе съ гуманнымъ началамъ, онъ въ то же время содѣйствовалъ равумѣнію прошедшаго научной обработкой исторіи.

"Къ этому направлению, къ западникамъ, къ русскимъ гуманистамъ, примкнулъ и Соловьевъ. Его привлекалъ къ нимъ прежде всего его научный интересъ, а затѣмъ сознание, что научное ихъ направление есть вмѣстѣ съ тѣмъ и нанболѣе національное. Научно-европейское образование поставило его высоко надъ тѣми робкими умами, которые изъ страха перестать быть русскими боялись сдѣлаться европейцами". Соловьевъ не любилъ полемики, — слишкомъ часто безилодной, потому что большинство полемистовъ не умѣютъ вести спора о дѣлѣ, увлекаясь мелочностью личныхъ раздраженій; неутомимая работа давала ему возможность вести постоянно дальнѣйшее разъясненіе и доказательство своего взгляда. Очень рѣдко онъ измѣнялъ своему обычаю, и разъ вмѣшался въ споръ противъ славянофильства. Оно было ему антипатично именно тѣмъ, что на мѣсто органическаго развитія реальныхъ данныхъ народной жизни ставило въ исторіи отвлеченныя апріорическія положенія и къ нимъ подгоняло факты. Эти статьи Соловьева <sup>1</sup>) особенно любопытны для объясненія его собственнаго пріема и коренныхъ разнорѣчій съ славянофильствомъ. Это послѣднее направленіе онъ считалъ просто анти-историческимъ, и дѣйствительно, славянофильство не дало, въ смыслѣ своей теоріи, никакого послѣдовательнаго изложенія русской исторіи или исторіи русской литературы.

Однимъ изъ основныхъ пунктовъ разнорѣчія въ опредѣленіи хода русской исторіи была естественно Петровская реформа. Соловьевъ, осматривая ее съ разныхъ сторонъ, не скрывалъ отъ себя ея недостатковъ и не былъ ея безусловнымъ панегиристомъ,---но самымъ рѣшительнымъ образомъ защищалъ ее отъ ся новѣйшихъ противниковъ, именно какъ глубоко естественный, органически необходимый факть развитія русскаго народа, какъ условіе и ручательство его достоинства въ средѣ европейскихъ народовъ и въ области общечеловѣческаго просвѣщенія. Это былъ только болѣе опредѣленный исторически, но тотъ же взглядъ на Петра, какой выставляла поэзія (не дворянская теорія) Пушкина; тотъ же взглядъ "западнической" партін, которая въ реформъ Петра защищала право просвъщенія, еще слишкомъ мало обезпеченное въ русской жизни; по мифнію Бфлинскаго, которое дёлилось несомнённо и его друзьями, Пушкинъ нигать не быль такъ высокъ и именно такъ националенъ, какъ въ поэтическомъ возвеличения "творца России".

Обозрѣніе научнаго и общественнаго значенія дѣятельности Соловьева привело г. Герье къ слѣдующему выводу, который приводимъ какъ первый уже исторический выводъ объ этой дѣятельности. "Въ исторіи,—говоритъ г. Герье,—выражается народное самопознаніе и исторіографія служитъ средствомъ для его выясненія. Въ лицѣ Соловьева русская исторіографія довершала задачу, которую она такъ давно стремилась выполнить. Въ немъ соединились всѣ условія, необходимыя для національнаго историка въ полномъ и

2

<sup>&#</sup>x27;) "А. Л. Шлёцеръ", въ "Русск. Вёстникё" 1856, № 8, и "Шлецеръ и антиисторическое направленіе", тамъ-же, 1857, № 8.

HCT. STHOPP. 11.

истинномъ смыслё этого слова... Ему было суждено поставить созидающееся зданіе русской исторіографіи на прочномъ основаніи, потому что этимъ основаніемъ была современная европейская наука. Но историческая наука не должна представлять только зеркало для прошедшаго; она имъетъ культурное общественное призваніе, и такъ понималъ свою задачу Соловьевъ. Для русской науки, какъ и для всякой другой, эта задача выполнима только въ союзъ съ обще-европейскимъ просвъщеніемъ, к въ этомъ отношеніи Соловьевъ направиль русскую исторіографію на вёрный путь; ни его патріотизмъ, ни его преданность православной цервви не мѣшали ему считать себя европейцемъ и требовать отъ русскаго общества, чтобы европейское ему не было чуждо. Онъ сдёлалъ болёс; онъ доказалъ своей исторіей, что стремленіе къ европейской наукъ и обще-человѣческому просвѣщенію есть исконное стремленіе въ Россін, есть національное стремление. Исторические труды Соловьева раскрыли постепенное, но непрерывное развитіе этого стремленія отъ первыхъ зародышей его въ "ревнителяхъ просвъщенія" въ древней Руси, отъ болье яснаго проявленія его въ "русскихъ исповёдникахъ просвёщенія" <sup>1</sup>) въ XVII въкъ, до сознательнаго упроченія его въ преобразованіяхъ великаго царя. Въ рядахъ этихъ русскихъ ревнителей просвъщенія одно изъ самыхъ почетныхъ мѣстъ принадлежитъ русскому національному историку, основателю историческаго направленія въ русской исторіи, такъ высоко понимавшему какъ научный характеръ, такъ и просвътительное признание русской историографии <sup>3</sup>).

Не входя здёсь въ разборъ историческихъ ваглядовъ Соловьева, которые въ иныхъ, и важныхъ, отношеніяхъ остаются спорными и о которыхъ будемъ имѣть случай говорить дальше, здѣсь мы хотѣли только указать его главную заслугу, состоящую въ пріемѣ иѣслѣдованія, дѣйствительно впервые открывавшемъ путь къ правильному пониманію русской исторіи. Это не была внѣшне-историческая, живописательная и морализирующая манера Карамзина, которая оцѣнивала событія по ихъ внѣшней яркости, анекдотической занимательности, историческихъ дѣятелей-по ихъ добродѣтелямъ и порокамъ; здѣсь открывалась критика внутренняго смысла этихъ событій, разыскивались физіологическія основанія быта, событіямъ и лицамъ опредѣлялось ихъ мѣсто и значеніе по ихъ связи съ органическимъ движеніемъ исторіи. Изслѣдованія, веденныя въ этомъ направленіи, могли продолжаться уже только въ этомъ направленіи:--можно было оспаривать указанные историкомъ законы явленій, но его точка зрѣнія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Статья Соловьева въ "Русск. Вёстн." 1857, № 17, стр. 65-76.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) "С. М. Соловьевъ", стр. 38.

могла быть опровергнута только открытіемъ и доказательствомъ другихъ законовъ.

Въ одно время съ Соловьевымъ, или даже раньше его, на этотъ самый путь изслёдованія вступилъ Кавелинъ.

К. Д. Кавелинъ (1818—1885) былъ однимъ изъ замѣчательнѣйшихъ ученыхъ, начавшихъ свою дѣятельность въ сороковыхъ годахъ и однимъ изъ самыхъ характерныхъ представителей той эпохи <sup>1</sup>). Окончивъ курсъ въ московскомъ университетѣ по юридическому факультету (1839), Кавелинъ выдержалъ магистерскій экзаменъ въ 1841, въ 1842 поступилъ-было на службу по министерству юстиціи, въ слѣдующемъ году вернулся въ Москву для защиты диссертаціи, а со второй половины 1844 года началъ свои левціи по исторіи русскаго законодательства и по другимъ юридическимъ предметамъ, которые также были поручены.

Кавелинъ росъ въ строго-консервативной обстановкъ стараго дворанскаго круга (отецъ его былъ извёстнымъ директоромъ петербургсваго университета во времена Магницкаго); но въ числе его учителей до университета быль между прочимъ Вѣлинскій, съ которымъ онъ встрётнися потомъ въ Петербургѣ, и съ этой поры у Кавелина завязались самыя тёсныя, дружескія связи съ прежнимъ учителемъ н всёмъ его кругомъ въ Петербурге и въ Москве. Велинский остался для него на всегда предметомъ великаго уваженія. Научная швола Кавелина была та "историческая школа", о которой мы выше говорили, но сухія положенія науки, подъ вліяніемъ его собственной килучей природы и подъ вліяніемъ одушевленія, какимъ наполненъ былъ вружовъ Бёлинскаго, стали виёстё глубовний общественнымъ и народолюбивымъ стремленіемъ. Положенія науки тотчасъ были примѣнены къ условіямъ нашего общественно-политическаго быта и перешли въ нравственное требование. Этимъ убъждениямъ сороковыхъ годовъ Кавединъ остался въренъ во всю свою жизнь.

Его внёшная біографія прошла потомъ въ сожалёнію гораздо

<sup>1</sup>) Біографическія свёдёнія о Кавелинё:

<sup>—</sup> Некролоть и воспоменанія о немъ раземхъ лицъ въ "Въстникъ Европи", « 1885, собранныя въ книжета: "Конст. Дм. Казелинъ. Изъ первыхъ воспоминаній о покойномъ". Спб. 1885; здъсь между прочимъ списокъ сочиненій К., составленный Д. Яянковнить.

<sup>- &</sup>quot;К. Д. Кавелинъ. Матеріалы для біографія, изъ семейной переписки и восноминаній", Д. А. Корсакова, въ "Вёсти. Евр." 1886-87.

<sup>- &</sup>quot;Памяти К. Д. Кавелина"-рэчи въ Московскомъ Юридическомъ Обществъ въ "Юрид. Въстникъ", 1885.

<sup>—</sup> Записка Кавелина объ освобождения престьянъ, 1855 г., въ "Р. Старниъ", 1886, ливарь, февр., май; Три неизданныя монографія по престьянскому вопросу, 1857—1864 г., съ предисловіємъ Д. Корсакова, въ "Р. Стар.", 1887, февраль, и др.

меньше въ области науки и университета, чёмъ въ трудахъ болёе или менёе чуждыхъ его настоящему призванію.

Въ 1848 году Кавелинъ покинулъ московскій университеть и поступилъ на службу въ Петербургѣ, сначала въ хозяйственномъ департаментѣ министерства внутреннихъ дѣлъ, потомъ въ штабѣ военноучебныхъ заведеній, затѣмъ въ канцеляріи комитета министровъ. Въ 1857 году Кавелинъ снова вступилъ на каседру русскаго гражданскаго права въ петербургскомъ университетѣ, на которой оставался только четыре года, до 1861. Въ то же время, опять не на долго, на одинъ годъ, онъ сдѣлался преподавателемъ покойнаго цесаревича Николая. Впослѣдствіи, въ 1864, онъ поступилъ на службу въ министерство финансовъ, а съ 1878 сталъ профессоромъ въ военно-юридической академіи, тогда только-что основанной. Въ 1885 онъ умеръ.

Мы сказали, что научное положение становилось для Кавелина витсть и правственнымъ требованіемъ. Его мысль, съ первыхъ годовъ его ученой литературной дёятельности, обращалась на общіе вопросы русской исторіи, которые въ то же время становились для него и вопросами живой современности, вопросами общественными, гражданскими. Свои основные взгляды того времени онъ высказалъ въ знаменитой статье о "Юридическомъ быте древней Росси". Исторія Россіи сраву становилась для него нераздёльной съ исторіей народа, воторый быль послёдней цёлью всего труда, положеннаго на создание государства. По смерти Кавелина, лица, бывшія его слушателями въ московскомъ университѣ 1), вспоминали объ его одушевленныхъ лекціяхъ и о частныхъ бесёдахъ съ профессоромъ въ опредѣленные дни. Въ этихъ бесъдахъ досказывались тъ нравственные и практические выводы, которые не находили мѣста въ университет. скихъ лекціяхъ. "Преобладающее мъсто въ воскресныхъ бесъдахъ занималъ вопросъ о крѣпостномъ правѣ. Составъ студентовъ былъ тогда другой: большинство ихъ принадлежало въ пом'вщивамъ, въ рабовладвльцамъ, какъ не ствсняясь заявлялъ имъ въ глаза Константинъ Дмитріевичъ. Его ръзкій, безпощадный протесть противъ връпостного права имѣлъ громадное значеніе. Въ умѣ всякаго шевельнулось сомнѣніе; болѣе или менѣе, но невольно, протесть этоть переходиль въ слушателей. Какъ-то совёстно становилось обращаться въ этому явленію такъ спокойно и безразлично, какъ это дѣлалось до знакомства съ Константиномъ Дмитріевичемъ. И эта дъятельность не прошла безслёдно. Не мало его слушателей явилось впослёдствіи и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ чискѣ ихъ были К. Н. Бестужевъ-Рюминъ, Ө. М. Дмитріевъ, Н. П. Колюнановъ, А. М. Унковскій, Б. Н. Чичеринъ, покойный Асанасьевъ.

въ числё меньшинства губернскихъ комитетовъ, и въ рядахъ мировыхъ посредниковъ перваго призыва. Такимъ образомъ, дёло, которому К. Д. посвятилъ цёлую свою жизнь,---онъ началъ еще въ молодости, съ первыхъ шаговъ своей профессорской дёятельности, въ то время, когда для большинства крёпостное право представлялось незыблемымъ устоемъ русской жизни" 1).

Понятно, что онъ съ величайшимъ энтузіазмомъ встрётилъ первыя заявленія о постановкъ врестьянскаго вопроса. Цълый рядь его трудовъ посвященъ объяснению врестьянскаго вопроса и въ то время, когда рёшеніе его еще готовилось въ правительстренныхъ кругахъ. и до послёдняго времени, когда послё реформы представлялись новые трудные вопросы устройства народнаго быта. Этоть народный интересь быль господствующимь въ его общественныхъ взглядахъ. Воспринятый еще въ сорововыхъ годахъ, онъ, вакъ мы замётнян, сохранияся у Кавелина неизмённо, все больше опредёляясь съ теченіемъ времени. Нёкогда, въ сорововыхъ годахъ, Кавеливъ, какъ и Грановскій, приняль участіє въ полу-славянофильскомъ, такъ навываемомъ Валуевскомъ сборникѣ 2), но уже вскорѣ различіе взглядовъ выяснилось и въ возгорёвшемся спорё славянофиловъ и западниковъ Кавелинъ ръшительно сталъ на сторонъ послъднихъ. Впослъдствіи въ крестьянскомъ вопросъ иден Кавелина сошлись съ мнѣніями дучшихъ славянофиловъ, какъ Ю. Самаринъ; но извѣстно, что освобожденіе съ необходимостью надёла было также мыслыю людей, совершенно далекихъ отъ всякаго славянофильства. Это была просто мысль всёхъ разумныхъ друзой народа... Кавелинъ приблизился къ славянофильству въ другой разъ, когда поднятъ былъ-правда, очень страннымъ образомъ-вопросъ о "деревнѣ". Ему была сочувственна та мысль, которую онъ самъ не однажды высказывалъ, что весь складъ русской жизни не похожъ на жизнь европейскую, что въ то время, вакъ европейскій Западъ создавалъ общественный строй и цивилизацію, основанные на феодализий, на буржувзін, и проникнутые ихъ духомь, а теперь выдвигаеть-не земледёльческій народъ, а городсвого рабочаго, --- руссвая жизнь заявляеть совершенно новый принципъ, народное право на землю и общинное начало. Идея была не нова; ранбе ее высказывали славянофилы, также и Герценъ; затёмъ ее повторяль авторь книги о "Россіи и Европь"; мысль объ освобождении врестьянъ съ землей, т.-е. практическую сторону этого самаго вопроса въ русской жизни, давно защищали либералы 20-хъ годовъ, особливо Н. И. Тургеневъ... У Кавелина сходство съ славяно-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Воспоминанія Колюпанова, "Русскія В'ядомости", 1885, № 123.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сборныхъ историческихъ и статистическихъ свъдъній о Россіи и народахъ ей единовърныхъ и единоплеменныхъ. М. 1845.

филами шло въ этомъ пунктъ также очень не далеко; ему былъ совершенно чужаъ славянофильский мистицизмъ; точно тавже онъ ни мало не желалъ скорвишей погибели европейскаго просвищенія, но имъ овладъла мысль о томъ, что соціальная европейская борьба всябдствіе исконныхъ историческихъ условій безъисходна, что она представляеть только смёну тиранній, между твиъ какъ русскій народъ представляеть неизвёстное Европ'в зрелище громаднаго обшинно-землелёльческаго населенія, составляющаго огромный проценть всей народной массы и долженствующаго въ концѣ вонповъ создать новый типъ общественно-политическаго строя, который разрѣшитъ сфинксову задачу современной борьбы. Въ этомъ состояло зерно его теоріи о "мужицкомъ царствв", о которомъ онъ любиль говорить и спорить въ послѣдніе годы жизни, находя въ этой теоріи отвёть своему идеалистическому представленію о разумномь общественномъ стров русскаго народа въ условіяхъ его характера, его природы и территоріи. Защита теорія, конечно, очень осложнялась всякими неудобными сосёдствами-какъ старниная проповёдь о гніснім запада, или какъ новъйшая проповёдь о вредё "западной" науки и о пользё восточнаго невёжества... Но право науки никогда не подлежало для Кавелина сомивнію, и въ томъ идеальномъ, точно сказочномъ "мужицкомъ царствъ" эта наука была бы только ближе въ массамъ и не служила только роскошью избранныхъ классовъ... Историческій интересь Кавелина быль по преимуществу направлень на это развитіе государственности, изъ всёхъ славянъ созданной однимъ только русскимъ племенемъ; понятно, что его не удовлетворялъ Карамзинъ, --- но его не удовлетворялъ также Соловьевъ; Костомарову онъ сочувствовалъ еще менъе. Но признавая заслуги московской Россіи въ окончательномъ утверждения государства, Кавелинъ считалъ прошедшее прошедшимъ... По мизнію Кавелина, отечество его должно было идти ввередъ, а не назадъ; въ образовании онъ видѣлъ его насущную потребность; въ возрастающихъ поколёніяхъ онъ видёль дётей своего народа и жаждаль, чтобы образованные люди своимъ знаніемъ щли на помощь народу, который, проживши тяжелые вёка рабства, нуждается въ этой помощи, - но къ знанію должно было присоединиться правственное чувство, честное отношение въ жизни. Этоть народъ, благу вотораго онъ былъ такъ преданъ и такъ много служиль, не быль въ его глазахъ ни фетишемъ, требующимъ поклоненія, ни идеаломъ, которымъ можно обманываться и -- обманывать другихъ: вавъ человъвъ, знавшій народъ не тольво изъ вабинета, Кавелинъ не скрывалъ отъ себя недостатковъ этого народа, особенно недостатвовъ вультуры, --- но изъ-за нихъ виделъ, однаво, лучшія стороны русской народной природы, и этимъ-то сторонамъ онъ желалъ разумнаго и счастливаго развитія, не во враждё, а въ союзё съ просвёщеніемъ.

Знаменитая статья Кавелина: "Взглядъ на юридическій быть древней Россін" <sup>1</sup>) составляеть сжатый очеркъ того взгляда, который былъ положенъ въ основаніе курса по исторіи русскаго законодательства, читаннаго имъ въ московскомъ университеть съ 1844 года. Уже съ этого времени, Кавелинъ въ своихъ лекціяхъ объяснялъ "преимущественно родовыя начала русскаго быта въ ихъ историческомъ развитіи"; въ 1847-48, онъ "большую часть лекцій посвятилъ весьма подробному обозрѣнію первоначальнаго быта славянъ и изслѣдованію происхожденія древнѣйшихъ славянскихъ учрежденій, причемъ пользовался данными изъ теперешняго быта славянскихъ племенъ и историческими письменными памятниками ихъ древнѣйшей исторіи" <sup>3</sup>).

Во "Взглядъ" весьма послёдовательно и ясно изложено развитіе началъ родовыхъ, оказывавшихъ вліяніе на самое политическое устройство государства, и указано ихъ позднъйшее разложение и перерожденіе. Съ этой точки зрънія осповныхъ движущихъ элементовъ исторіи, выводы Кавелина о главнъйшихъ историческихъ лицахъ, о значеніи историческихъ эпохъ неръдко совершенно росходились съ общепринятыми представленіями и складывались именно въ томъ смыслъ, какъ мы видъли у Соловьева.

Какъ пришли эти новые изслёдователи къ своему методу? Нёть сомнёнія, что они прямо и косвенно испытали на себё вліяніе тогдашней европейской науки, особливо нёмецкой исторической школы; но къ этому подготовляли и факты собственно русской исторіографіи. Въ нашей исторіографіи, послё Карамзина дальнёйшей ступенью развитія былъ Эверсъ, скептическая школа, а затёмъ прямо труды Кавелина и Соловьева. Такъ называемая скептическая школа вызывала вообще гораздо больше осужденій, чёмъ признанія того, что все-таки было ею сдёлано, и это понятно: она не оставила ни одного цёльнаго закончевнаго труда, разбилась на подробности, но любопытно отмётить, что компетентные люди, видёвшіе близко ея дёятельность, придаютъ ей больше значенія, чёмъ обыкновенно за ней предполагается и чёмъ можно было бы предположить безъ этихъ удостовёреній.

Кавелинъ, сопоставляя Каченовскаго (главу свептической школы) и Венелина, не рёшался утверждать, ясно ли они помимали "великій подвигъ", который имъ предстоялъ, но котораго они не могли совершить по встрёченнымъ трудностямъ, но "то несомнённо,—гово-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Современникъ", 1847 г., январь; Сочиненія, М. 1859, т. І, стр. 305—380. Статья помѣчена февралемъ 1846 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Біограф. Словарь проф. моск. университета. М. 1855, т. І, стр. 365-366.

рить онъ, — что оба далево не были поняты". "Ихъ невысказанная мысль осталась прекраснымъ, глубокомысленнымъ завёщаніемъ для грядущихъ поколёній; но современники, ихъ собратья по дёлу, видёли одни писанныя слова... Кого увёрите теперь, что предёломъ ихъ историческихъ убёжденій была подложность Несторовой лётописи или славянство варяговъ? Въ глаза бросается, что нхъ навели на эти мысли другія, боле слубокія и въ своемъ основаніи спримая требованія отъ науки русской исторіи... Очень понятно, что удары, которые посыпались на Каченовскаго и Венелина, должны были оглушить ихъ и отклонить ихъ дёятельность и вниманіе въ другую сторону. Такъ и прошли они, не высказавшись <sup>1</sup>).

Соловьевъ, въ общирной біографіи Каченовскаго, написанной для юбилейнаго "Словаря профессоровъ моск. университета" (1855), относится въ Каченовскому съ такимъ же признаніемъ его заслугъ въ разватіи исторической критики. Не менѣе ихъ цѣнитъ эту заслугу ученый болѣе стараго поколѣнія: г. Рѣдкинъ замѣчаетъ въ автобіографіи, писанной для того же "Словаря", что онъ слушалъ въ Москвѣ лекціи русской исторіи "у перваго по мнѣнію Рѣдкина вритика отечественной исторіи, Каченовскаго", и что "болѣе всѣхъ онъ обязанъ лекціямъ по русской исторіи Каченовскаго, въ отношеніи не столько самого содержанія, сколько ученыхъ тріемовъ" <sup>2</sup>).

Въ этихъ пріемахъ и былъ вопросъ. "Скептицизиъ" Каченовскаго основанъ былъ на требовании, чтобы бытовыя явленія и отдёльныя событія, изображаемыя историками, отвѣчали общему характеру вѣка, т.-е. чтобы не подлежала сомнёнію ихъ органическая связь съ основными историческими данными мѣста, времени и быта. И это требованіе, поставленное категорически какъ первое правило, было действительно. ново въ русской исторіографіи. Подобное понятіе о внутреннемъ физіологическомъ развитіи народовъ Кавелинъ указываеть и у Венелина. То и другое было несомнѣннымъ, хотя на первый разъ еще мало сознаваемымъ, отражениемъ тогдашняго поворота въ европейской исторіографіи. Но въ тридцатыхъ годахъ въ нашихъ университетахъ, и въ Москвѣ особенно, явллются уже непосредственные ученики и послёдователи нёмецкой исторической школы: ся ученія передаются уже не въ случайныхъ, отрывочныхъ отголоскахъ, а въ ихъ полномъ составѣ и въ систематическомъ порядкѣ фактовъ и доказательствъ. Соловьевъ и Кавелинъ, еще будучи слушателями

24

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочин. Кавелина, П, 408—409. Писано въ 1847 году. Прибавимъ, что Венелину, кромѣ того, очень повредни такіе послѣдователи, какъ Савельевъ-Ростиславичъ и Морошкинъ, о которикъ ми прежде говорили.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Біогр. Словарь проф. моск. увнв. II, стр. 380.

университета, воспринимали эти вліянія <sup>1</sup>), и въ результатѣ было́ сознательное примѣненіе метода къ новому матеріалу, къ русской исторіи.

Общій планъ теоретическаго объясненія русской исторіи внутренними началами быта сложился одновременно и весьма похоже у Соловьева и у Кавелина, но въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ Кавелинъ даже раньше указалъ новую точку зрѣнія.

Но затёмъ мысль объ органическомъ ходё исторіи привела Кавелина еще къ другому любопытному роду изслёдованій, по воторому онъ долженъ занять видное мёсто въ исторіи русской этнографіи. Это-изслёдованія этнографическія, въ своемъ родё первыя въ нашей литературё.

Мы видѣли раньше, въ какомъ положенія была паша этнографическая наука, главными представителями которой были тогда Сахаровъ, Снегиревъ и Терещенко. Географическое Общество тогда только-что основывалось.

Народный бытъ не могъ не привлечь нашей исторической школы. Если внутренній ходъ русской исторіи истолковывался изъ основныхъ формъ быта, на которыхъ опиралось развитіе народной жизни и создание государства, то былъ совершенно естественъ интересъ къ народному быту современному, въ которомъ такъ явно хранилась старина. Изучение его требовалось и для объяснения современной жизни, и для пониманія старой исторіи. Въ настоящее время изслѣдованіе народнаго быта владееть обширнымъ запасомъ научныхъ средствъ: не говоря о богатыхъ указаніяхъ въ наукъ европейской, у насъ этому изсићдованио содћиствуютъ уже сильно развившанся археологія, сравнительное языкознаніе, сравнительная мисологія, большой матеріалъ современныхъ наблюденій быта и произведеній народной поэзін и т. д. Въ сороковыхъ годахъ, собираніе народнаго матеріала было еще весьма свудно; другія научныя средства этнографіи, какъ увиднить далёе, едва появлялись. Такимъ образомъ, обращаясь въ вопросу о народномъ бытъ, Кавелинъ былъ ограниченъ лишь тъми средствами, какія даваль общій методь исторической школы; но, не смотря на этоть недостатокъ научной разработки предмета, внимательная вритика народно-бытовыхъ фавтовъ сдёлала то, что его изсябдованія въ этой области остаются донынѣ однимъ изъ замѣчательныйшихъ трудовъ въ нашей этнографической литературы.

Первымъ поводомъ въ этой работъ послужила для Кавелина упоманутая внига Терещенка, не сама по себъ, потому что лишена была всяваго научнаго значенія, но какъ новый, хотя и плохо со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Первая научная работа Кавелина: "О теоріяхъ владенія" (Сочин. I. 3-37).

# ГЛАВА І.

бранный, запасъ матеріала о народномъ бытв. Кавелинъ посвятилъ этому предмету рядъ статей <sup>1</sup>), гдъ впервые научнымъ образомъ освътилъ историческое значеніе русскаго народнаго быта. Исходный пунктъ изслъдованія высказанъ слъдующими словами:

"Наши простонародные обряды, приметы и обычан, въ томъ виде, какъ мы ихъ теперь внаемъ, очевидно сложились изъ разнородныхъ элементовъ и въ продолжение многилъ впковъ. Все, что имело на Россию более или менее продолжительное вліяніе извит, всё эпохи ся внутренняю историческаю возрастанія проводним какую-нибудь черту въ обрядахъ и обычаяхъ, прибавляя къ нимъ новое, измёняя, уничтожая или переиначивая старое. Вслёдствіе этой безпрестанной, хотя и медленной, перестройки, наши обычаи и обряды представляють самый нестройный хаось, самое пестрое, повидимому, безсвязное, сочетание разнороднъящихъ началъ. Развалины эпохъ, отдъленныхъ въками, памятники понятій и вёрованій самыхъ разнородныхъ и противоположныхъ другь другу въ нихъ какъ бы набросаны въ одну груду въ величайшемъ безпорядкъ. Подвести ихъ подъ систему, объяснить изъ одного общаго начала невозможно, потому что они составились не по одному общему плану, не суть порождение единой творческой мысли. Чтобъ внести сколько-нибудь свёта въ эту массу отрывочныхъ, отчасти искаженныхъ и обеземысленныхъ фактовъ, остается одно средство: разобрать ихь по эпохамь, въ которынь они относятся; по элементамъ, подъ вліяніемъ которыхъ они образовались, и потомъ, съ помощью способовъ, на которые указываеть историческая критика, возстановить, сколько возможно, внутреннюю связь этихъ эпохъ и послёдовательность преемственнаго вліянія этихъ элементовь. По примѣру геологіи, критика должна найти ключь въ этамъ ископаемымъ исчезнувшаго исторяческаго міра" <sup>з</sup>).

Но какъ найти этотъ ключъ? Кавелинъ замѣчаеть, что это вовсе не такъ легно, какъ можетъ казаться съ перваго взгляда, и указываеть, какими разнообразными трудностями окружено правильное пониманіе обычая. Во-первыхъ, въ безчисленномъ множествъ фактовъ, изъ которыхъ слагаются обычан, обряды и повѣрья, очень немногіе сохранились въ первоначальномъ видъ, а большая часть является искаженной всякным позднёйшими наростами и вліяніями. Есть факты, древность которыхъ несомивния, но они такъ сглажены временемъ, что ихъ смыслъ отврыть невозможно. Во-вторыхъ, многіе обряды и повѣрья имѣють въ современномъ употребленія свое опредѣленное значеніе и толкуются самимъ народомъ: повидимому, научное объяснение готово, но на дълъ народное толкование очень часто бываеть совершенно ошибочно. По привычев, по консервативному нраву массы, обрядъ держится дольше, чвиъ помнится его первоначальный смыслъ, и народъ, забывая съ теченіемъ вѣковъ старое значение обряда, толкусть его по своимъ новымъ соображе-

26

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Современникъ, 1848; Сочни. Кавелина, IV, стр. 3-201.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Could., IV, crp. 36.

### к. д. кавелинъ.

ніямъ; новое толкованіе бываетъ обыкновенно раціоналистическое, старается отыскать въ обрядовомъ дъйствін какой-нибудь, вновь придуманный, символизмъ, какія-нибудь соотношенія съ практической пользой и т. п., и подъ вліяніемъ его можетъ видоизмѣняться самая форма обряда. Прежніе наблюдатели народнаго быта обыкновенно обращали мало вниманія на эту разницу между фактомъ и его народнымъ толкованіемъ.

Но какъ найтись въ этомъ лабиринтѣ фактовъ, въ этомъ сборномъ мѣстѣ всѣхъ вѣковъ, періодовъ понятій русскаго народа? — Указавъ нелѣпость нѣкоторыхъ сбъясненій обычая у прежнихъ нашихъ этнографовъ, Кавелинъ дѣлаетъ общее замѣчаніе объ измѣнчивости быта и понятій и, слѣд., объ измѣнчивости самой народности, —чего не могутъ уразумѣть иные партизаны народности, похожіе на ея враговъ.

"...Чего не должно терять изъ виду при изучении народныхъ повѣрій, обычаевь и обрядовь, это-постепенность, внутренняя послёдовательность, съ которою происходять различныя измёненія въ народной жизни, на какой ступени мы ее ни возьмемъ... Народъ на все смотритъ съ точки зрънія, обусловленной его характеромъ, исторіей, особенностями, историческимъ возрастомъ въ данную минуту. Всего, что внѣ этого опредѣленнаго круга его понятій внѣ окружающей его нравственной атмосферы, онь не видить и не понимаетъ. Внесеть ли исторія новый элементь, условіе въ народную жизнь, -- случай ли бросить въ нее данное, выросшее на другой исторической почвѣ, плодъ другого порядка вещей и понятій-они или передълываются, или остаются тв же, но народъ соединяетъ съ ними другое понятіе, присущее ему; слёдовательно, визшній образь или смысль ихъ-все равно-становатся другими, и принимая чужое, вводя въ себя посторонное элементы, народъ остается собой и себъ въренъ. Такъ сначала, и это иногда долго продолжается; потомъ начинается обратное дъйствіе воспринятыхъ элементовъ и данныхъ на народный организмъ. Увеличивъ собою число фактовъ, изъ которыхъ слагается и около воторыхъ вращается народная жизнь, умноживъ свёденія народа, они въ свою очередь изминяють народный организмь; но это изминение, обновление, перерождение его является естественнымъ, какъ будто совершающимся изъ собственныхъ, внутреннихъ силъ народа, ибо действительно, все это, что его обогатило, увеличило его содержание, сначала было пиъ усвоено, введено въ кругь его понятій" 1).

Разъяснивъ сложное содержаніе вопроса, отстранивъ старые ошибочные взгляды на предметъ, Кавелинъ переходитъ, наконецъ, къ положительнымъ основаніямъ, на которыхъ должно строиться объясиеніе стараго обычая. Онъ дълаетъ при этомъ важное замѣчаніе, которое можетъ теперь считаться научно-доказаннымъ, такъ какъ подтверждается множествомъ антропологическихъ наблюденій:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 50-51.

"Мы знаемъ изъ исторіи, — говорить онъ, — что теперешнія наши понятія, убѣжденія, — словомъ, та правственная духовная атмосфера, въ которой живеть современный человѣкъ, образовалась и сложилась постепенно и есть результать прошедшаго. Чѣмъ жняъ человѣкъ, какимъ вліяніемъ опредѣялась жизнь цѣлмъ народовъ, когда этой правственной атмосферы еще не было, а была только одна темная, неразвитая и несознаваемая способность создать ее? Очевидно, они жили, ихъ жизнь могла опредѣлиться только внѣшней, ихъ окружавшей природой. Общественным отношенія—если они на этой степени развитія могуть быть названы общественными —были совершенно не опредѣлены, не устроены, а потому, во сколько они зависять оть воли человѣка, совершенно случайно или исключительно опредѣлялись непосредственными требованіями внѣшней природы.

"Итакъ, прежде понятій, прежде обычаевъ — первой формы правильныхъ общественныхъ и житейскихъ отношеній, — нераздъльно и исключительно преобладалъ непосредственный, грубый факта, во всей случайности или витшней необходимости: за нимъ ничего не было. Слѣпо покорялся ему первобытный человъкъ. Онъ не научился еще обладать природой, приспособляя ея непреложные законы и отправленія къ своимъ нуждамъ и требованіямъ; онъ еще не пытался подчинить случайность отношеній съ подобными себт постояннымъ, опредъленнымъ, общимъ правиламъ. Онъ еще не имълъ мысли, сознанія. Таковъ младенецъ.

"Первымъ автомъ сознанія, первымъ шагомъ въ возобладанію надъ случайностью и непосредственнымъ дъйствіемъ внѣшнихъ законовъ, было явленіе, повидимому, совершенно противоположное тому и другому, а именно обобщеніе и случайности, и слёпой внѣшней необходимости, признаніе ихъ дѣйствій за вѣчный, непреложный законъ. Казалось бы, этимъ ихъ господство было увѣвовѣчено. Но, вглядываясь пристальнѣе, мы увидимъ въ этомъ обобщеніи, въ этомъ признаніи дѣйствительнаго факта первое выраженіе потребности существовать подъ владычествомъ разумнаго закона, первую попытку высвободиться изъ-подъ власти слѣпого случая.

"Здѣсь зародышъ убѣжденій и обычаевъ. Ихъ содержаніе — не отвлеченная мысль, не психологическая или отвлеченная истина, а непосредственныя отправленія и дѣйствія виѣшней природы или грубыя, случайныя явленія еще хаотяческой, первоначальной общественности" (стр. 58—59).

На основаніи этого взгляда Кавелинъ выводить, что одна изъ главныхъ путеводныхъ нитей въ объясненіи стараго повѣрья и обычая есть ихъ прямой, буквальный смыслъ. Когда передъ историкомъ одна нестройная масса разновременныхъ и разнохарактерныхъ фавтовъ, безъ всякихъ извѣстій и данныхъ объ ихъ возникновеніи, простое буквальное толкованіе часто даетъ важныя указанія на явленія древнѣйшаго быта и ихъ послѣдовательное развитіе. "Цѣлый отжившій и давно исчезнувшій міръ, съ его понятіями и историческимъ значеніемъ иногда вдругъ оживаетъ въ яркихъ краскахъ отъ одного устраненія переноснаго значенія двухъ-трехъ старинныхъ обычаевъ, которое вкладывали въ нихъ изслѣдователи, и отъ возвращенія имъ ихъ буквальнаго, непосредственнаго, прямого смысда". Авторъ приводитъ примѣры изъ древнѣйшаго римскаго права. Такъ, кредиторъ имѣлъ право "нэрубить въ куски" неоплатнаго должника. Долго понимали это въ переносномъ смыслѣ, какъ полную волю кредитора надъ должникомъ; но потомъ ученые должны были признать, что здѣсь выраженъ просто фактъ древнѣйшей дѣйствительности. По тому же праву, тяжущіеся на судѣ о какой-нибудь вещи вступали передъ судьей въ борьбу между собой — "одинъ отнималъ вещь у другого"; но этотъ символъ опять былъ нѣкогда настоящей борьбой <sup>1</sup>). Перенося этотъ выводъ въ русскую старину, Кавединъ находитъ реальное объясненіе нѣкоторыхъ нашихъ обычаевъ.

"Приходять ли, по нашимъ свадебнымъ обрядамъ, сваты съ посохомъ и ведуть ричь сь родителями невъсты какъ будто чужіе, никогда не слыхавшіе о нихъ-хоть и живуть дворъ-объ-дворъ-върьте, что эти теперь символическія действія были когда-то, въ отдаленной древности, событіями, живыми фактами ежедневной жизни. Плачеть ли невъста по волъ, выражаеть ли свадебная пъснь ся неохоту, страхъ тхать въ чужую, незнакомую сторону — эти символы были тоже въ старину живой дъйствительностью и въ этомъ значения являются однимъ изъ самыхъ богатыхъ историческихъ источниковъ. Думаетъ ли народъ, что на распутіяхъ водится лихой человъкъ-върно когда-нибудь это было въ самомъ дёлё такъ. Какая драгодённая черта для древнёйшей общественности! Словомъ, ищите въ основании обрядовъ, повърий, обычаевъбылей, когда-то живыхъ фактовъ, ежедневныхъ, нормальныхъ, естествевныхъ условій быта, и вы откроете цілый историческій мірь, котораго тщетно будемь исвать въ лётописяхъ, даже въ самыхъ преданіяхъ, ибо народъ иногда и не поменть, какъ онь жиль въ отдаленной старнев, и не понимаеть следовь этой жизни въ настоящемъ".

Въ дальнѣйшемъ изложеніи авторъ примѣняетъ свои общія положенія въ объясненію русской бытовой древности, — языческихъ вѣрованій, древняго общественнаго устройства, народныхъ праздниковъ, особенно подробно останавливается на бытѣ семейномъ и связанныхъ съ нимъ и доселѣ существующихъ обычаяхъ, на древнемъ бракѣ и т. д.

Трактатъ Кавелина есть важный фактъ въ развитіи нашей этнографіи—какъ едва ли не первый опытъ приложенія истинно-научнаго метода къ объясненію явленій народнаго быта. Позднѣе, методъ исторической школы утвердился въ изслѣдованіи бытовыхъ формъ, политическихъ учрежденій русской старины; но, къ сожалѣнію, онъ почти не имѣлъ дальнѣйшаго примѣненія въ области древнѣйшихъ народныхъ представленій, обрядовъ и повѣрій <sup>2</sup>). Въ этой послѣдней

<sup>1</sup>) Что первоначальное значеніе символа было именно таково, много примёровъ приведено въ книгё г. Кулишера: "Очерки сравнительной этнографіи и культури". Спб. 1887 (статьи: Символика въ жизни, исторіи и правё). Напомнямъ здёсь еще, основанныя на подобномъ взглядё, любопытныя изслёдованія г. Воеводскаго (о каннибализмё и проч.).

<sup>3</sup>) Въ этомъ направления, кромъ книги г. Кулишера, мы упомянемъ далъе изслъдования г. Сумцова. области, около того же времени, сталъ обильно примѣняться другой пріемъ — объясненіе мисологическое, о которомъ подробнѣе скажемъ далѣе. Это было опять наслѣдіе отъ нѣмецкой науки, наслѣдіе полезное и которое необходимо было усвоить и переработать, такъ какъ въ немъ была большая доля научной истины; но не установившееся прочно въ самой нѣмецкой наукѣ, мисологическое толкованіе примѣнялось у насъ съ преувеличеніями, которыя тогда же и бросились въ глаза Кавелину, такъ какъ слишкомъ противорѣчили его, гораздо болѣе реальному археологическому взгляду. На этомъ основаніи Кавелинъ высказался противъ Асанасьева, который тогда только-что началъ свои мисологическія изысканія и дѣйствительно впадалъ при этомъ въ крайности, теперь едва ли уже не всѣми признанныя за ошибку <sup>1</sup>).

Ближайшимъ современникомъ, даже ровесникомъ Соловьева и Кавелина былъ еще историкъ права, труды котораго также тёсно примывають къ этнографіи. Это быль Н. В. Калачовъ (1819-1885). По словамъ некролога, опъ велъ свое происхожденіе отъ Посошка Калачова, бывшаго въ концѣ XVI и началѣ XVII в. дьякомъ земскаго приказа, дворцовымъ ключникомъ и московскимъ объёзжимъ головой; какъ будто не случайно таковъ былъ предокъ ученаго юриста нашего времени, который положилъ много труда именно на изучение стараго русскаго права, стараго юридическаго быта и обычая. Окончивъ курсъ въ московскомъ университетъ по юридическому факультету, въ 1840, Калачовъ поступилъ-было на службу въ Археографическую коммиссію и въ 1843 сдалъ магистерскій экзаменъ, но по смерти отца въ послъднемъ году оставилъ службу, чтобы заняться своимъ имѣніемъ, и затѣмъ снова вступилъ на службу въ 1846, занявъ мёсто библіотекаря въ московскомъ Главномъ Архинё ининстерства иностранныхъ дёль. Въ томъ же году онъ защищалъ магистерскую диссертацію: "Предварительныя юридическія свёдёнія для полняго объясненія Русской Правды" (М. 1846), за которой пло изслівдованіе: "О значеніи Кормчей въ системѣ древняго русскаго права", явившееся сначала въ "Чтеніяхъ" московскаго Общества исторіи и древностей, 1847, а потомъ отдѣльной книгой, 1850. Еще раньше, бывши студентомъ, онъ написалъ изслъдование о судебникахъ Ивана Ш и Ивана IV, напечатанное въ "Юридическихъ Запискахъ" Ръдкина. Въ 1848 году онъ занялъ въ московскомъ университетъ каседру, оставленную тогда Кавелинымъ, но занималъ се не долго: въ 1852 г. Калачовъ переселился въ Петербургъ и работалъ здёсь во второмъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. статью Кавелина: "О вёдунё и вёдьмё" (противъ статьи Асанасьева водъ этимъ же заглавіемъ въ альманахѣ "Комета", 1851) въ Отеч. Зап. 1851, т. 76; Сочин. Кавел. IV, стр. 231—246, особенно стр. 235—236.

отдѣленіи собственной Е. В. канцеляріи и въ Археографической коммиссіи, гдѣ ему принадлежалъ рядъ изданій юридическихъ актовъ стараго времени.

Работы Калачова складывались въ направлении той же исторической школы, вліяніе которой опредёлило характерь трудовь Соловьева и Кавелина. Право являлось для него органическимъ созданіемъ народной жизни, и изслёдованіе его исторіи сливалось съ нсторіей внутренией жизни народа. Въ такоиъ смыслѣ было имъ предпринято въ 1850 году издание "Архива историко-юридическихъ свъдъній о Россіи", гдъ, какъ дальше скажемъ, приняли участіе историки права, археологи и этнографы, соединявшіеся на объясненіи древняго русскаго быта съ его отраженіями въ современномъ народномъ бытв и преданіи. Позднве, въ 1858 году, онъ началъ изданіе "Архива историческихъ и практическихъ свѣдѣній, относящихся до Россін", гдѣ опять особенное вниманіе было посвящено вопросамъ народнаго быта и этнографія. Въ тв же годы Калачовъ работалъ въ Географическомъ Обществъ, и въ "Этнографическомъ сборникъ" издававшенся Обществонъ (т. VI), имъ напечатано было изслёдованіе: "Артели въ древней и нынъшней Россіи"; далъе къ той же области древняго русскаго быта относится его изслёдованіе о волостныхъ и сельскихъ судахъ въ древней и нынёшней Россіи <sup>1</sup>). Историческая мысль не покидала его и въ занятіяхъ практическими вопросами русскаго права и суда: онъ работалъ въ коммиссіи, составлявшей проекть судебныхъ уставовъ, и, какъ говорять, дичной иниціативъ Калачова наше новое судебное законодательство обязано однимъ изъ лучшихъ своихъ постановленій, узаконившимъ на судѣ примѣненіе обычнаго права. Позднѣе, въ Москвѣ, онъ принималъ дѣятельное участіе въ устройствъ перваго Юридическаго Общества, гдъ нъсколько лёть быль предсёдателень, в положиль начало изданію. Юридическаго Въстника".

Въ 1865 году Калачовъ назначенъ былъ сенаторомъ и вмѣстѣ начальникомъ московскаго Архива министерства юстиціи. Съ этихъ поръ онъ съ величайшей ревностью работалъ для устройства нашего архивнаго дъла. Замѣчательнымъ образцомъ въ этомъ дѣлѣ представлялась ему знаменитая Ecole des Chartes въ Парижѣ, давно привлекавшая вниманіе нашихъ ученыхъ путешественниковъ. При Архивѣ министерства юстиціи возникла его заботами особая коммиссія для разработки документовъ этого хранилища. Впослѣдствіи, въ 1873, онъ сталъ во главѣ оффиціальной коммиссіи объ устройствѣ архивовъ, а въ 1878 онъ основалъ въ видѣ частнаго учрежденія Археологи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ государственныхъ знаній, т. VIII.

ческій Институть въ Петербургѣ, который долженъ былъ приготовлять будущихъ изслѣдователей и организаторовъ столичныхъ и провинціальныхъ архивовъ; преподаваніе нѣсколькихъ археологическихъ предметовъ было здѣсь примѣнено въ особенности къ изученію архивнаго дѣла. Въ нѣсколькихъ провинціальныхъ городахъ, по мысли и настояніямъ Калачова основались такъ называемыя архивныя коммиссіи, которыя ему хотѣлось распространить по всѣмъ главнымъ городамъ имперіи. Свои научно-практическіе интересы онъ, какъ всегда, желалъ перенести въ литературу и въ результатѣ вышло подъ его редакціей нѣсколько томовъ "Сборника Археологическаго Института", а въ послѣдніе дни своей жизни онъ приготовлялъ послѣдніе выпуски "Вѣстника Археологіи и Исторіи" (Спб. 1885, четыре выпуска съ атласомъ археологическихъ рисунковъ).

Такимъ образомъ Калачовъ еще съ новой стороны содъйствовалъ историческимъ изученіямъ русскаго народнаго быта, именно со стороны архивныхъ юридическихъ источниковъ и современнаго обычая; такъ ему въ особенности принадлежала не малая доля заслуги въ возбужденіи научнаго и практическаго интереса къ обычному праву, какъ вообще рядомъ съ исторіей быта онъ не мало работалъ для изученія быта современнаго, вступая въ непосредственную область этнографіи. Такъ рядъ этнографическихъ статей и матеріаловъ нашелъ мъсто и въ его послъднемъ изданіи— "Сборникъ Археологическаго Института" 1).

Когда такимъ образомъ вопросы этнографическаго изученія современнаго народнаго быта разъяснялись общими историческими соображеніями о ходё бытового развитія, какъ въ трудахъ Соловьева и Кавелина, а также примѣненіемъ историческаго изученія права, какъ въ трудахъ Калачова, этнографія разъяснялась еще съ другой стороны—изученіями археологическими. Здёсь одно изъ самыхъ почетныхъ мѣстъ принадлежитъ еще одному ровеснику названныхъ писателей, И. Е. Забѣлину<sup>2</sup>). Рано потерявъ отца, небольшого чиновника въ Твери, потомъ въ Москвѣ, и оставшись съ матерью въ крайне стѣсненныхъ обстоятельствахъ, Забѣлинъ 12-ти лѣтъ поступилъ въ элементарное училище въ Преображенскомъ богадѣленномъ домѣ, извѣстномъ въ просторѣчіи подъ именемъ Матросской бога-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Біографическія свёдёнія см. въ "Вёстникё Археологіи и Исторіи, надаваемомъ Археологическимъ Институтомъ". Спб. 1886, вип. V, гдё, между прочимъ, собрани некрологи, появившіеся тогда въ газетахъ и журналахъ.

О послёдующей деятельности Археологическаго Института, поступияваго въ завёдованіе И. Е. Андреевскаго, см. въ "Русской Старинв", 1888, февраль, и д.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Род. въ 1820. Біографическія свёдёнія о немъ см. у А. С. Пругавина, "Московскій илиостр. календарь-альманахъ на 1887 г." М. 1887, стр. 228-285.

#### И. Е. ЗАВЪЛИНЪ.

3.

дёльни. Училище было стариннаго склада и не весьма благоустроенное; курсъ его быль очень скудный; черезт нёсколько лёть этого ученія, Забѣлинъ, благодаря ходатайству попечителя этой школы Львова, былъ помѣщенъ въ 1837 году на службу въ Оружейную Палату, ванцелярскимъ служителемъ второго разряда. Эта счастливая случайность опредёлила всю будущую судьбу и научную дёятельность нашего заслуженнаго археолога. Помѣщеніе въ Оружейную Палату совпадало съ собственными, какъ будто врожденными наклонностями самого юноши: съ перваго чтенія, вакое попадало ему въ руки, какъ Плутарховы біографіи въ переводъ Дестуниса, "Исторія" Карамзина, Вальтеръ Скоттъ, археологические романы Вельтмана, у него развивался вкусъ и любознательность въ исторической древности вообще, и здесь, въ Оружейной Палать, передъ нимъ открывалось богатое хранилище древнихъ памятниковъ царскаго быта, и кромв того никому тогда неизвестный и совсемъ забытый архивъ старыхъ расходныхъ книгъ царзкаго двора и другихъ подобныхъ памятниковъ, которые впослёдствія послужили основными матеріалами для знаменитыхъ трудовъ г. Забълнна о домашнемъ бытъ русскихъ царей и царицъ стараго времени. Правда, еще долго возможность изученія этихъ матеріаловъ была заврыта для скромнаго писца, воторый могъ знакомиться съ ними только урывками; но онъ усердно пересматриваль и перечитываль этоть архивный матеріаль, выписываль изъ него массу частныхъ свъдёній, такъ что, наконецъ, составились цёлые отдёлы фактическихъ свидётельствъ о древнемъ быть, какихъ собиратель не находилъ ни у Карамзина, ни у другихъ историковъ. Такимъ образомъ уже въ концу 1840-го года у г. Забълина написалась небольшая статья о богомольныхъ путешествіяхъ русскихъ царей въ Тронцкую лавру, что называлось тогда Тронцвими походами; но молодой авторъ боялся печати и трудъ его появился уже нёсколько времени спустя, когда, между прочимъ, завязались первыя отношенія въ учено-литературному кругу. Около этого времени Оружейную Палату стали посещать извёстный археографь Строевъ, собиравшій авты и лётописи для издавій Археографической коммиссіи, и извёстный археологь и этнографь Снегиревь. Знаніе архива дало возможность г. Забелину помочь ими выписками и указаніями на рукописи, что скрёпило его дальнёйшее знакомство съ учеными, которое было полезно и самому начинающему работнику. На вопросъ Строева, нътъ ли въ архивъ лътописей, г. Забълинъ могъ указать ему такъ называемыя Выходныя книги, которыя потомъ и явились въ составѣ изданій Археографической коммиссіи; подобнымъ образомъ онъ помогалъ Снегиреву, который занять былъ тогда описаніемъ памятниковъ московской древности. Къ нему и обратился

HCT. STHOPP. II.

8

Забълнить за совътомъ о своей статьть, но Снегиревъ отнесся въ дълу безучастно и, только случайно познавомившись съ Вадимомъ Пассекомъ, онъ встрётилъ у него ободреніе своимъ трудамъ, и вратвій очеркъ статьи помъщенъ былъ въ издававшихся тогда Пассевомъ "Московскихъ губернскихъ Вѣдомостяхъ" (1842, № 17, 25 апрѣля). Это быль первый печатный трудь нашего археолога. Строевь съужаль лучше Снегирева оцёнить достоинства молодого изыскателя; онъ задумываль привлечь его въ дёятельности Археографической коминссін и подагаль даже устроить въ Москвѣ отдѣленіе воимиссін. въ воторомъ разсчитывалъ на труды г. Забълина, но дъло не состоядось: г. Забёдень въ теченіе одиннадцати лёть все оставался на службѣ въ Оружейной Палать съ жалованьемъ 119 рублей въ годъ и ввартирой. Послё нёсколькихъ небольшихъ работъ по московской старинъ, литературная дъятельность г. Забълина оживляется особенно съ 1846 года, вогда, между прочимъ, обстоятельства заставляли его искать литературнаго заработка. Въ 1846 году статья "Троицкіе походы" была, наконецъ, напечатана въ "Московскихъ Вёдомостяхъ" (редавторомъ ихъ былъ тогда Е. Ө. Коршъ) и вскорѣ съ нѣкоторыми доволненіями перепечатана въ "Чтеніяхъ" московскаго Общества исторіи и древностей, при Бодянскомъ. Тогда же начать быль въ "Московскихъ Вѣдомостяхъ" рядъ статей подъ названіемъ: "Нѣкоторые придворные обряды и обычан царей московскихъ", а затёмъ въ 1847 году появилась статья подъ заглавіемъ: "Домашній быть московскихъ царей въ XVII стоятти". Это было начало общирной, продолжительной работы, которая завершилась впослёдствіи отдёльнымъ изданіемъ въ двухъ большихъ томахъ 1). Въ пятидесятыхъ годахъ имя г. Забелина пользовалось уже большой известностью въ учено-литературныхъ кругахъ; его статьи бывали желанными для лучшихъ періодическихъ изданій <sup>3</sup>). Въ тъже годы г. Забълинъ обращается въ вопросамъ чистой археодогін, вавъ напримъръ, въ изслёдованіяхъ о металлическомъ, финифтяномъ производствъ въ древней Россін, на темы, заданныя Археологическимъ Обществомъ, а потомъ на службѣ въ имп. Археологической комписсіи, когда онъ въ теченіе многихъ лѣтъ, во время лѣтнихъ поѣздовъ, производилъ раскопки свиоскихъ и греческихъ кургановъ въ Новороссійскихъ стеняхъ и на Таманскомъ полуостровъ. Здъсь, между прочимъ, въ извъстномъ Чертомлыцкомъ курганъ открыта имъ цълая масса греческо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Домашній быть русскихь царей вь XVI и XVII ст." М. 1862.

<sup>- &</sup>quot;Домашній быть русскихъ царицъ въ XVI и въ XVII ст." М. 1869.

Въ 1872 году оба сочиненія вышли во 2-иъ евданія съ новыми дополненіями.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Отеч. Записки", 1850 — 1860; "Современникъ", 1852; "Р. Въстникъ", 1857; "Атеней", 1858; "Въстникъ Европи", 1867.

#### И. Е. ЗАБЪЛИНЪ.

~

скноскихъ древностей, золотыхъ, серебряныхъ, бронзовыхъ вещей и между прочимъ знаменитая серебряная ваза съ изображеніемъ скиеовъ; другая достопримѣчательная находка была сдѣлана на Таманскомъ полуостровѣ, съ вещами, драгоцѣнными въ художественномъ и археологическомъ отношеніяхъ<sup>1</sup>). Съ 1870 годовъ г. Забѣлинъ работалъ въ коммиссіи объ основаніи и устройствѣ имп. Историческаго Музея въ Москвѣ, и съ 1883 состоитъ товарищемъ предсѣдателя этого Музея. Съ 1879 года, по смерти Соловьева, онъ сталъ предсѣдателемъ московскаго Общества исторіи и древностей. Въ 1870 годахъ предпринятъ былъ г. Забѣлинымъ общирный трудъ: "Исторія русской жизни", довершеніе котораго было, къ сожалѣнію, прервано другими работами автора<sup>2</sup>).

Значеніе археологическихъ трудовъ г. Забѣлина давно высоко оцѣнено; вмѣстѣ съ тѣмъ они имѣютъ великую важность въ области собственной этнографіи. Изысканія г. Забѣлина направлялись въ особенности на исторію быта и въ этомъ отношеніи имѣютъ важное значеніе для этнографіи въ широкомъ и тѣсномъ смыслѣ. Созданіе самого государства представляется г. Забѣлину дѣломъ, именно связаннымъ съ бытовымъ характеровъ народа, т.-е. съ его этнографическими особенностями. Въ формахъ государственныхъ выразился хозяйственный свладъ русской семьи и ел нравственныхъ выразился хозяйственный свладъ русской семьи и ел нравственныхъ выработался въ направленіи народныхъ представленій. Книги о домашнемъ бытѣ царей и царицъ становятся въ нѣкоторыхъ частяхъ своихъ этнографическими трактатами. "Исторія русской жизни" должна была стать русской бытовой исторіей, исторіей нравовъ въ широкомъ смыслѣ

- Мининъ и Пожарскій. Пряжые и кривые въ Смутное время. М. 1883.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Свёдёнія объ этихъ расвонкахъ въ "Древностяхъ Геродотовой Скнейн", 1872, и въ "Отчетахъ" имп. Археологической коммиссии, 1859—1876.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Не перечис*иля* другихъ трудовъ г. Забълена, частью не относящихся въ намену предмету, укажемъ:

<sup>—</sup> Опыты наученія русскихъ древностей и исторіи. Изслёдованія, описанія и вритическія статьи. Диё части, М. 1872—1873, гдё собраны важитёшлія журнальныя статьи съ 1850-хъ до 1870-хъ годовъ.

<sup>-</sup> Кунцово и древній Стунскій станъ. Историческія воспоминанія. М. 1878.

<sup>—</sup> Матеріали для исторін, археологів и статистики города Москви, по опреділенію московской городской думы собранние и изданные руководствомъ и трудами Ивана Забілина. Часть первая. Изданіе московской городской думы. М. 1884. Больтой томъ 4°. Въ предисловіи обзоръ прежнихъ описаній Москвы и указаніе архивнихъ матеріаловъ для настоящей книги; въ тексті матеріали для исторів, археологіи и статистики московскихъ церквей; даліе свідтвія о домъ святійшаго патріарха в матеріали для исторія и археологіи государева дворна.

слова и если не всегда можно соглашаться съ мнѣніями автора<sup>1</sup>), особливо въ толкованіи древнійшихъ эпохъ, то во всякомъ случай является чрезвычайно цённымъ его стремленіе отыскать органическій процессь, соединяющій развитіе государства и общества съ особенностями народнаго быта и характера. Въ этой постановкъ вопроса, внутренняя исторія народа является только результатомъ этнографической особенности, которая становится факторомъ цёлаго національнаго бытія. Изслёдованія г. Забёлина остаются напоминаніемъ о необходимости историческаго обобщенія, которая слишвомъ забывается въ новѣйшемъ стремленіи въ исвлючительно детальной разработвъ вопросовъ народнаго быта и обычая. Забълину на ряду съ Калачовымъ принадлежитъ и другая заслуга-увазанія на новый источникъ изслёдованія народнаго быта въ старомъ, архивномъ матеріалѣ. Мы упоминули о томъ, какъ начались его первыя работы по бытовой археологіи: тё данныя, изъ которыхъ составилась его исторія домашняго быта царей, были собраны имъ буквально по воохамь въ массъ старыхъ расходныхъ и иныхъ внигъ, гдъ надо было выискивать подробности стариннаго житейскаго обихода. До г. Забълина нивто не предпринималъ подобной работы и до сихъ поръ никто еще не совершалъ ее съ такимъ успѣхомъ. Его опредѣленія древняго и средняго быта, его указанія о положеніи женщины въ старомъ русскомъ обществѣ <sup>э</sup>), замѣчанія о чувствѣ природы у старинныхъ русскихъ<sup>8</sup>), данныя изъ актовъ о ворожеяхъ и колдунахъ \*), разсказы объ общественной жизни въ Москвѣ съ половины XVIII въка 5), и множество частныхъ замѣтокъ, разсѣянныхъ въ сочиненіяхъ г. Забілина, доставляють много важныхъ матеріаловъ и объясненій для исторіи русскихъ нравовъ и этнографіи. Вообще г. Забълинъ является у насъ однимъ изъ лучшихъ знатоковъ бытовой археологін, разработывавшимъ для этой цёли старые дёловые архивы, и съ этой стороны труды его много послужили въ обогащению этнографін.

Такой же притокъ вліяній нѣмецкой науки, какой представляетъ историческая школа у Соловьева и Кавелина, совершился въ области

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ср. разборь этой книги, Котларевскаго, въ кіевскихъ "Университетскихъ Извъстіяхъ" 1880, и отдъльно, Кіевъ, 1881. Также "Въсти. Европи", 1881.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вводвая глава книги о "Домашнемъ бытё русскихъ царецъ"; "Женщина по понятіямъ старинныхъ книжниковъ", въ "Опытахъ", I, стр. 129-179.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Очеркъ исторіи чувства природы въ древне-русскомъ общестив, въ книгь "Кунцово", стр. 1-61.

<sup>4)</sup> Въ альманахѣ "Комета".

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Въ "Опытахъ", II, стр. 351-506.

филологін. И здёсь, какъ тамъ, уже ранёе подготовлялась почва для этихъ вліяній: чёмъ въ исторіографіи былъ Каченовскій и "скептическая школа", тёмъ въ филологіи были труды Востокова, Калайдовича, Кёппена, первое ознакомленіе съ славянскими языками. Но, и здёсь, послё этой предварительной подготовки, притокъ новыхъ научныхъ взглядовъ открылъ для филологіи еще другую, прежде совсёмъ нензвёстную, почву, гдё она и стала сильнымъ двигателемъ этнографіи.

Съ начала нынёшняго столётія въ области языковнанія совершался, по преимуществу въ Германіи, такой же переломъ, какой наступилъ въ исторіографіи съ исторической школой. Движеніе объихъ отраслей науки во многихъ случаяхъ было параллельно: въ теоретической основъ была та же мысль объ органическомъ развитіи; въ нравственно-общественной — та же реакція противъ отвлеченнаго раціонализма XVIII въка и стремленіе къ раскрытію національныхъ особенностей, наклонность къ народному арханзму. Наконецъ, какъ развитіе исторической школы сопровождалось изданіемъ огромныхъ "монументовъ", собраній историческихъ источниковъ, такъ изученіе филологическое вызвало многочисленныя изданія памятниковъ на роднаго языка и старой литературы, и ихъ общирную детальную разработку.

Нёмецкое языкознаніе развивалось тогда въ трехъ главныхъ направленіяхъ: сравнительномъ, основателемъ котораго былъ Бопшъ; историческомъ, во главе котораго стоялъ Яковъ Гриммъ, и общемъ философскомъ, котораго начинателемъ былъ Вильгельмъ Гумбольдтъ. Сравнительное языкознаніе, путемъ изученія цёлой группы языковъ, установило впервые факть происхожденія изъ одного источника, и потому тёснаго родства такъ-называемыхъ индо-европейскихъ (индогерманскихъ, арійскихъ) языковъ, открыло переспективу ихъ послёдовательнаго развитія, что стало послё предметомъ ревностныхъ разысканій для послёдующаго поколёнія ученыхъ (особливо нёмецкихъ). Трудъ Боппа (многотожная "Сравнительная грамматика" главнъйшихъ индо-европейскихъ языковъ, въ томъ числѣ старо-славянскаго) быль торжествомь нёмецкой науки, настоящимь открытіемь. Въ томъ же смыслѣ, Гримиъ предпринялъ свое историческое изслѣдованіе органическихъ изибненій (нбмецкаго) языка въ разныя эпохи его жизни: въ первый разъ возстановлялась картина развитія языка оть тёхъ старёйшихъ формъ, какія могла услёдить исторія, до его новъйшихъ образованій. Наконецъ, общій вопросъ о человѣческомъ языкъ, о дъленіи языковъ на ихъ (три) основныя группы, о внутренней организаціи языка и т. д. Съ установленіемъ этихъ изученій открылось новое, ранžе даже не подозръваемое, поле для научныхъ

изслёдованій, которыя уже вскорё измёнили абсолютно или основали вновь цёлыя отрасли историческаго, литературнаго и этнографическаго знанія: мисологія, исторія культуры, древности права, этнографія становились часто только прикладнымъ языкознаніемъ. Сравнительное язывознаніе, въ соединеніи съ исторіей языка, давало возможность пронивнуть въ тѣ до-историческія эпохи, которыя считались недостижимыми для науки и вызывали только произвольныя догадки; давало возможность открывать въ древныйшей эпохѣ народа состояние понятий и быта, воестановлять его мисологию и учрежденія, находить слёды культурныхъ связей племенъ, взаимныя вліянія и заимствованія, объяснило впервые истинное свойство и достоинство народной поэзін. Знаменитые труды Якова Гримма указывали и путь изслёдованія, и въ высовой степени любопытные результаты, имъ достигаемые. Народный быть и старина, поэзія и язывъ стали предметомъ небывалаго прилежнаго изученія. Наконецъ, народное стало средоточіемъ историческаго языкознанія; его присутствіе — м'вркой поэтическаго достоинства; средніе вёка, когда въ непосредственности народнаго быта хранилось больше нетронутыхъ остатвовъ старины, -любимой эпохой... По сущности это не быль однако романтизмъ; основнымъ мотивомъ этихъ изученій былъ не рыцарскій и католическій мистицизмъ, и изъ нихъ не слёдоваль, какъ близкій выводъ, подитическій консерватизиъ, какъ бывадо у чистыхъ романтиковъ: здёсь, напротивъ, прежде всего дёйствовали мотивы научные, къ которымъ не легко приставала мелкая политическая тенденціозность или произволъ фантазіи, и идеалы складывались иные. Гримма въ среднихъ въкахъ влекли въ себъ не рыцарство и монашескій мистицизмъ, а народъ и его простодушное міросозерцаніе-все равно, что оно было немного языческое, оть этого оно было только бодёе полно поэзіи и непосредственнаго нравственнаго чувства. По свониъ политическимъ и религіознымъ мибніямъ, Гриммъ, при всей архаической страсти, остался человѣкомъ свободомыслящимъ. Тѣмъ не менѣе, это новое научное обращение къ старинѣ имѣдо точки соприкосновенія съ романтивмомъ, и само порождало сходныя явленія, когда научно-поэтическое народолюбіе слишкомъ устремлялось въ старину, видя въ ней одну патріархальную идиллію и забывая патріархальный "мракъ временъ"---что было на руку обскурантамъ. Нѣчто подобное повторилось и у насъ...

Вліянія новой науки оказали свое дійствіе въ тіхъ же сороковыхъ годахъ. Какъ мы замітили, поворотъ и здісь различнымъ образомъ подготовлялся: расширнянсь изданія памятниковъ старой литературы (труды Востокова, Калайдовича, Погодина, Строева, Археографической коммиссія, московскаго Общества исторіи и древностей; возбужденъ дёятельный интересь къ народной поэзін и изученію народнаго быта; начиналось знакомство съ родственными нарёчіями славянскими и ихъ народно-поэтическими памятниками; сдёланъ былъ Востоковымъ (еще въ 1820-мъ году) самостоятельный опытъ историческаго объясненія старо-славянскаго языка въ скязи съ новёйшими нарёчіями. Наконецъ, имена Боппа, Гримма, Вильгельма Гумбольдта, Беккера появились—по крайней мёрё были названы, въ университетскомъ преподаваніи <sup>1</sup>). Нёкоторые изъ молодыхъ ученыхъ познакомились съ новымъ языкознаніемъ въ непосредственномъ источникѣ, въ нёмецкихъ университетахъ и литературё.

Главнымъ дёятелемъ въ этомъ направленіи въ теченіе нёсколькихъ десятилётій былъ Ө. И. Буслаевъ, имя котораго принадлежитъ къ числу заслужениейшихъ именъ въ русской этнографіи и вообще въ изученіи народности. Первый трудъ, гдѣ онъ вступилъ на этотъ путь изслёдованій, относится къ 1844 году, и затёмъ наиболёе оживленной порой его дёятельности на этомъ поприщё были патидесятые и шестидесятые года; позднёе, онъ обратился по преимуществу къ изслёдованію вопросовъ древняго русскаго искусства. Нёсколько позднёе появляются этнографические труды А. Н. Аеанасьева. – На тёхъ и другихъ мы остановимся подробно далёе.

Въ цёломъ, это научное движеніе создавало цёлый перевороть какъ въ способахъ изслёдованія народной жизни, такъ и въ самомъ взглядё на историческое развитіе. Прежняя школа, послёднимъ могиканомъ которой въ сороковыхъ и пятидесятыхъ годахъ являдся Погодинъ, относилась, какъ выше замёчено, къ новому направленію недружелюбно, но нападая на "общіе взгляды" новой школы, могла противопоставить имъ только реторическія тирады, а когда Погодинъ выдвигалъ противъ теорій новой школы такъ названный имъ "математическій методъ", то противники нашли въ немъ только методъ компиляторскій, грубый, элементарный счетъ фактовъ <sup>9</sup>). Дёятели, выступавшіе на поприще исторіографіи послё Соловьева и Кавелина, являлись уже готовними послёдователями новаго метода; назовень

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Кажется, еще въ тридцатихъ годахъ. Ср. Біогр. Словарь моск. проф. I, стр. 283. Буслаевъ, О препод. I, стр. V.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ср. объ этомъ Кавелина, Сочин. II, стр. 110-299, разбори "Историко-критическихъ отрывковъ" и "Изслёдовавій, замёчаній и лекцій", Погодина; и Забёлина, "Оцити изученія русскихъ древи. и исторіи", 1872. I, 855-394. За Погодиныть признавали заслугу многихъ важнихъ частинхъ изслёдованій, исполневныхъ съ большой внимательностью; но овъ остакся совсёмъ безъ вліянія на развитіе метода и на объясненіе общихъ началъ русской исторіи; какъ говорняъ Кавелинъ еще въ 1846, "Погодинъ, принадлежа въ школё толкователей, экзегетиковъ, а не историмовъ въ настоящемъ смислё слова, инкогда не могъ подняться до высшаго историческаго возврёнія".

Дмитрія Валуева, Пл. Павлова, Асанасьева (въ его первыхътрудахъ), Забѣлина. Писатели, которые несколько позднее являлись во многихъ и существенныхъ пунктахъ противниками историческихъ выводовъ Соловьева, Конст. Аксаковъ съ одной стороны, Костонаровъ съ другой, --- шли однако по тому же пути органическаго изслёдованія. Совершенно измѣнился и способъ, и предметы изысканія: внѣшняя исторія, вибшияя археологія и этнографія продолжають разработываться съ многосторонностью, прежде неизвёстной, но надъ ними ставится руководящій вопрось объ органическихъ элементахъ исторіи, о свойствахъ народнаго характера и быта, опредѣлившихъ складъ общества и государства, о послёдовательномъ развития, осложнении и измѣненіи этихъ элементовъ. Все это сливается въ изученіи народности: науки, шедшія до сихъ поръ раздѣльно, безъ ясно сознаваемой связи между ними, объединяются, и цёлью исторіи стало окончательно не одно государство, а именно національный организиъ, государство, народъ и общество, -- въ ихъ тесной физіологической и исторической связи.

Если сопоставить это научное движеніе съ тёмъ, какое шло въ литературѣ поэтической <sup>1</sup>), нельзя не видѣть, что эти двѣ разнородныя области литературы, по источникамъ и свойствамъ своего направленія были совершенно параллельны. Внутренній смыслъ новаго, возникавшаго отношенія къ народу и новаго способа изученій высказывался наконецъ съ третьей стороны, чисто общественной и публицистической, насколько она могла находить мѣсто въ литературѣ сороковыхъ и первой половины пятидесятыхъ годовъ. Мы разумѣемъ то настроеніе, которымъ проникнута была критическая дѣятельность Бѣлинскаго, научная и публицистическая дѣятельность Герцена, Грановскаго и цѣлаго круга людей того же и болѣе молодого поколѣнія. дѣлившихъ тѣ же взгляды. Литература вынуждалась говорить полусловами, читатели научались понимать ее на полу-словахъ, и въ концѣ концовъ новое направленіе имѣло за себя цѣлую общественную группу и, прибавимъ, наиболѣе образованную группу.

Въ чемъ состояло міровоззрѣніе людей "сороковыхъ годовъ", объ этомъ говорилось уже много разъ. Старая бытовая традиція переставала удовлетворять; въ ней становилось тѣсно: она видимымъ, нагляднымъ образомъ угнетала и потребность въ просвѣщеніи, которая становилась все шире и сознательнѣе въ образованномъ классѣ, угнетала реальный бытъ и самые существенные интересы народной массы, опутанной безправіемъ и во имя которой хотѣла, однако, говорить

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. выше, томъ I, въ послёдней главѣ.

оффиціальная народность. Отрицаніе врёпостного права было, въ умахъ новыхъ поколёній, истиной давно рёшенной и не требующей доказательствъ. Для литературы вопросъ былъ закрытъ, — съ тёхъ поръ, какъ были о немъ заведены и вскорё же прерваны первыя рёчи при Александрё I, и до конца 1850-хъ годовъ, — но онъ молча былъ уже порёшенъ въ средё просвёщеннёйшихъ людей, потому что крёпостное право было теоретически и нравственно несовиёстимо съ тёмъ складомъ понятій, который успёлъ сложиться.

Но отрицаемое и осужденное теоретически, крѣпостное право было еще цёло и невредимо въ практической дёйствительности; оно имѣло за себя всё законы, вст привычки помѣщичьяго большинства, и нашло бы въ послёдномъ упрямыхъ защитниковъ. Практическое рёшеніе вопроса казалось, и было на дёлё, санымъ настоятельнымъ интересомъ общества. Прежде, чёмъ онъ не былъ бы рёшенъ, не могло быть ричи о какомъ-либо расширени свободы для самого общества, не могло быть ричи о какомъ-либо по истини національномъ просвёщении, о національной поэзіи, литературѣ. Если не было возможности прямо говорить о предметѣ, литература ставила вопросы исторические, общественные, художественные, изъ которыхъ значение народа и народности опредблялось совсёмъ иначе, чёмъ это слёдовало по консервативной теоріи оффиціальной народности, а наконецъ съумъла близко подойти и въ самому вопросу о кръпостномъ правѣ.

Само правительство, во времена императора Николая I, помышляло о необходимости заняться крестьянскимъ вопросомъ,---но, исполненное во всемъ прочемъ автократическаго духа, видимо боялось приступать въ этому дёлу <sup>1</sup>). Цензура не допускала малёйшихъ намековъ, гдѣ предполагала осужденіе врѣпостного права, и тѣмъ не иенье въ печать проникали новыя иден. Заблоцкій напечаталь ВЪ "Отечественныхъ Запискахъ" (1845) знаменитую статью "О волебанін цёнъ на хлёбъ въ Россін",-гдё техническимъ языкомъ политической экономін (тогда, науки у насъеще мало распространенной) указывалъ причину колебанія въ "принудительной рентв", другими словани въ крѣпостномъ порядкѣ ховяйства. Въ 1847 вышла въ Парижѣ извѣстная внига Н. Тургенева: "La Russie et les Russes". Строго запрещенная въ Россіи, она была, однако, въ обращеніи и тёмъ болёе внимательно читалась. Тургеневъ былъ однимъ изъ ревностнёйшихъ проповёдниковъ освобожденія крестьянъ при Алевсандрѣ I, и теперь его внига переносила живую традицію въ соро-

<sup>4)</sup> Подробное изложение правительственныхъ мизий того времени объ этомъ вопросё въ книге В. Семевскаго.

ковые года. Выше мы указывали, что скрытая борьба противъ крйпостного права велась наконецъ и въ литературъ художественной, гдъ въ рукахъ лучшихъ писателей картины деревенской жизни не оставляли иного впечатлънія.

Молодая профессура, довершавшая свое образование и научную подготовку подъ непосредственнымъ вдіяніемъ лучшихъ силъ евроцейскаго знанія, вносила въ преподаваніе, вроив точнаго знакомства съ подоженіемъ своей юридической и исторической спеціальности, цёлую атмосферу понятій, выработанныхъ въ обществахъ, пережившихъ болве долгую и глубовую умственную жизнь, болве развитыхъ въ общественно-политическомъ и гуманномъ смыслѣ. Многіе изъ этихъ университетскихъ преподавателей, воспитавшихся въ тридцатыхъ и сорововыхъ годахъ, интан на васедръ самое благотворное вліяніе и въ научномъ, и въ общественно-нравственномъ отношенін. Пусть приномнить читатель извёстные факты изъ жизни московскаго университета въ сороковыхъ годахъ, и прочтеть даже въ холодно и вазенно написанной "Исторіи петербургскаго университета" (1869) подробности о харавтерѣ преподаванія въ рукахъ старыхъ профессоровъ двадцатыхъ и тридцатыхъ годовъ, и въ рукахъ новаго профессорскаго поколѣнія въ сороковыхъ годахъ. Имена Ръдкина, Грановскаго, Крюкова, Кудрявцева, М. Куторги, Лунина, Д. Мейера (ограничиваясь историко-юридическою областью) и другихъ — въ Мосвећ, Петербургћ, Харьковћ, Казани, пользовались обширной популярностью и авторитетомъ, источникъ которыхъ былъ именно въ томъ, что наука являлась у нихъ не въ формѣ сухого (и часто крайне скуднаго) склада вибшнихъ знаній, какъ бывало прежде, а живою силой, отвѣчающей на умственныя потребности и лучшіе нравственные инстинкты общества.

Извёстно, какимъ широкимъ вліяніемъ пользовался въ этомъ смысдѣ Грановскій, имя котораго сохраняеть до сихъ поръ популярность, рёдкую у насъ для имени профессора. Прибавимъ, изъ менёе извёстныхъ фактовъ, нёсколько подробностей о профессорё Мейерё въ Казани. Мейеръ былъ профессоромъ гражданскаго права. Это былъ также ученикъ нёмецкой исторической школи: у себя дома эта школа нерёдко впадала въ преувеличеніе исторической стороны права, если исторія необходимо создала извёстныя формы и содержаніе, то крайніе послёдователи школы принимали, что эти формы и содержаніе освящены и впредь, чуть не навсегда; результатомъ былъ консерватизмъ, котораго представителемъ дёйствительно и былъ глава школы, Савиньи. Мейеръ не далъ увлечь себя въ эту крайность. У насъ, этотъ характеръ исторической школы отразился всего сильнёе на Неволинѣ, а въ худшемъ видё на тѣхъ людяхъ, которые просто желали консервативнымъ флагомъ науки приврывать существующія безобразія. Мейерь признаваль научныя заслуги Неволина, но въ общемъ взглядѣ его видѣлъ крайною односторонность. "Историческій элементь, -- говорить Мейерь, -- есть конекъ людей, съ которыми и расхожусь во взглядѣ и стремленіи... Неволинъ оказалъ наукѣ услуги незабвенныя; но все-таки исторія права — не вся наука, а сторона ея, средство, долженствующее вести въ высокой цёли, и я вооружарсь не противъ исторіи, а противъ усилій присвоить ей софистически исключительное господство въ наукъ". Тъкъ болъе возставалъ Мейеръ противъ людей, которые "хотятъ науки, безусловно скромной и уживчивой, чуждающейся жизни"; которые "хотять образовать людей приличныхъ, которые бы не иначе стали брать взятки какъ съ достоянствоиъ". "Моя наука, ---замъчаетъ онъ (когда еще не было ръчн объ освобождение врестьянъ и не возникало поднятаго осво божденіенъ интереса въ врестьянскому быту), - жадно изучаеть жизнь и для этого прислушивается и въ сходей крестьянъ, вчитывается въ конторскія книги пом'вщика, перебираеть переписку купцовъ, шимряетъ по толкучему рынку, якшается съ артелью рабочихъ, взбирается на судно въ бурдаванъ, усаживается, вакъ дома, въ архивѣ суда и въ самомъ судѣ (т.-е. старомъ судѣ), старансь не замёчать, что здёсь смотрять на нее не совсёмъ благосклонно. Но моя наука за то и сама требуетъ уступокъ отъ дъйствительности"... Издагая такую науку, Мейеръ знакомыль слушателей не съ одними техническими вопросами права, но съ явленіями общественной и политической жизни. Изложение предмета прерывалось объяснительными эпизодами, которые слушались съ увлечениемъ... "Въ гражданскомъ правѣ,---разсказываеть слушатель Мейера,-- доходя до отдѣла объ объектахъ имущественныхъ правъ, Мейеръ всегда высказывалъ мысль о несостоятельности учрежденій, въ силу которыхъ допускалось, что человѣвъ, лицо, могъ быть, при извѣстныхъ обстоятельствахъ, объектомъ права собственности. Лекціи объ этомъ важномъ предметь были самыми замъчательными, потому что затрогивали множество постановлений и обычаевъ, имъвшихъ за собор право давности, но твить не менње вредившихъ дальнвишему прогрессу въ жизни цёлаго государства. Мейеръ старался при всякомъ удобномъ случав, и на лекціяхъ, и въ бесвдахъ съ своими студентами, возвращаться къ основной идеъ, руководившей его въ сужденіяхъ объ этомъ предметв, и каждый разъ онъ употреблялъ всю силу доводовъ и убъждений въ пользу своего задушевнаго принципа". Слушателей, между воторыми много было баричей, сначала озадачивали его мнѣнія: "имъ не приходила даже въ голову дурная сторона учрежденія, потому что увѣренность въ нормальности и непредожности его подкрѣплялась обыкновенно ложными и патріархальносантиментальными сентенціями, всосанными, такъ-сказать, съ молокомъ". Но вліяніе профессора оказывало свое дѣйствіе, и черезъ два года по вступленія Мейера на казедру (что было въ 1845) однимъ изъ его слушателей была представлена замѣчательная кандидатская диссертація "о крѣпостномъ состоянім" <sup>1</sup>).

Мейеръ былъ убъжденъ, что недалекъ конецъ крѣпостного права и что его уничтоженіе, по духу времени, должно совершиться путемъ законодательнымъ, и онъ считалъ своей обязанностью подготовлять молодое поколѣніе къ великому событію. Ему самому не суждено было дожить до совершенія этого событія,—но тѣмъ больше заслуга его научной провицательности и высокаго общественнаго чувства.

Дѣятельность, профессоровъ, какъ Грановскій, Мейеръ и другіе, была прекраснымъ выраженіемъ тѣхъ научныхъ и нравственныхъ вліяній, какія приносиль новый приливь просв'єщенія-среди внішнихъ условій, крайне неблагопріятныхъ. Жизнь общества, повсюду окруженнаго бюрократической опекой, не давала исхода для возникавшихъ стремленій; напротивъ, съ 1848 года, по насмёшкё судьбы, начались, подъ впечатлёніями европейскихъ волненій, реакціонныя стёсненія и въ томъ небольшомъ вругё деятельности, какой доставляли литература и университеть. У людей, въ которыхъ было пробуждено живое общественное чувство, такой складъ жизни создаетъ обыкновенно наклонность къ крайнему идеализму; общественнымъ стремленіямъ нѣтъ мѣста въ настоящемъ, оно ихъ гнететъ и отгалвиваетъ, и мысль бросается въ ндеалистическую область, въ прошедшее или въ будущее: такъ возникало стремленіе въ теоретически подврашенную и поэтизированную старину (у славянофиловъ); возвеличение народа и его "идеи", отъ которой ждется въ будущемъ соціальное исцѣленіе; жадный интересь въ общественно-политической жизни другихъ народовъ, въ борьбу которой переносятся сочувствія, не находящія примѣненія дома; страстное увлеченіе отвлеченными, но существенными вопросами о человъческой личности, ся внутреннемъ развитіи, ся нравственномъ правѣ. Противорѣчіе идеалистическихъ порывовъ съ дъйствительностью создаеть въ литературъ типъ отчаявшихся, "разочарованныхъ", "лишнихъ" людей... Вліяніе европейской литературы возростаеть, и именно вліяніе тёхъ ся сторонъ и твхъ писателей, въ которыхъ сказывалось отрицание гнетущихъ общественныхъ явленій и заявлялось стремленіе въ иному, лучшему

44

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Братчина. Спб. 1859. "Студенческія воспоминанія о Д. И. Мейерь, профессорь казан. унив.", Пекарскаго, стр. 224—232 и др.

общественному порядку. Таковъ былъ полу-романтическій скептицизмъ Гейне, возвышенный реализмъ и филантропический юморъ Диккенса, романъ и деревенская повёсть Жоржъ-Занда, историческія вниги Луи-Блана, наконецъ, французский соціализмъ въ сочиненіяхъ Сенъ-Симона, Кабе и особенно въ теоріяхъ Фурье, вліяніе котораго -одно время у насъ весьма распространенное-въ настоящее время едва понятно. Имя Фурье показываеть уже, что это быль соціализмь особаго рода, чистая теорія, почти чистая фантазія, до врайности АЗЛЕКАЯ ОТЪ АВИСТВИТЕЛЬНОСТИ И ОТНОСИВШАЯСЯ ВЪ БАВОМУ-ТО ТЕМНОМУ будущему, --- но въ основъ увлеченія имъ у нашихъ молодыхъ поколёній лежало тёмъ не менёе глубовое отрицаніе порядковъ арак- чеевскаго типа, и мечты о справедливоиъ устройстве общественныхъ отношеній. Увлекались не одни мечтатели, но и люди болёв серьезные, которые видёли силу соціализма въ его критикѣ буржуазнаго и бюровратическаго государства... Этотъ "соціализмъ", смѣшанный изъ Фурье и Сенъ-Симона, и изъ интереса въ политическому движенію тогдашией Европы, особенно Франціи передъ 1848 годомъ (а затёмъ и послё него), начался у насъ очень давно. Другь Бёлинскаго, Василій Боткинь, считаль себя соціалистомь еще въ половинѣ тридцатыхъ годовъ; въ тѣ же годы увлекались соціализионъ Герценъ и Огаревъ. Въ сороковыхъ годахъ, "соціализиъ"-въ которомъ выражалось неясное, но все-таки сильное стремление въ иному порядку вещей, чёмъ насущная дёйствительность — былъ очень распространенъ, и именно въ своихъ фантастическихъ теоріяхъ: по закону реакція, он' были привлекательны именно какъ крайній контрасть съ дъйствительностью. Наиболье върующини его партизанами были члены извъстнаго вружка Петрашевскаго.

Въ примёръ того, какъ далеко распространялся этотъ вкусъ къ соціализму, приведемъ фактъ, разсказываемый въ біографіи извёстнаго археолога и оріенталиста, П. С. Савельева. Это былъ человёкъ, кромѣ своей ученой спеціальности разносторонне образованный, самыхъ умѣренныхъ мнѣній, много работавшій въ литературѣ, но стоявшій въ сторонѣ отъ литературныхъ партій, — по оффиціальному положенію, одно время секретарь комитета иностранной цензуры; но по своимъ теоретическимъ взглядамъ, и это былъ—соціалистъ. "Въ сферѣ политико-экономическихъ идей,—говоритъ біографъ Савельева (о сороковыхъ годяхъ),—благородное сочувствіе къ массамъ ставило его инстинктивно въ ряды противниковъ ученія laissez faire, laissez aller, имѣющаго практическимъ послѣдствіемъ тиранство капитала и обездоленіе труда;—инстинктивно потому, что пристально политическою экономіею Савельевъ никогда не занимался... Несостоятельность экономическаго ученія либеральной (т.-е. буржуазной) школы выяснилась ему нёсколько позже, когда началось знакомство Петербурга съ критикою и теоріями новыхъ соціалистовъ" (это было въ концё сороковыхъ годовъ). "Соціализмъ, какъ направленіе, пришелся ему несравненно болёе по сердцу, нежели либерализмъ"... Самъ біографъ, Григорьевъ (извёстный оріенталистъ, біографъ Грановскаго и недавній начальникъ главнаго управленія по дёламъ печати), который былъ другомъ Савельева, замёчаетъ, что "внолнё раздёлялъ его симпатію къ соціализму"<sup>1</sup>).

Обозначенное нами движение было, вакъ видниъ, одушевлено тёмъ же основнымъ настроеніемъ, какое проникало поэтическую литературу. То и другое было результатомъ собственнаго роста литературы и общественной мысли, который подкрёплялся сильными вліяніями европейской науки и поэзіи. Движеніе совершалось еще въ эпоху полнаго господства оффиціальной народности и, при всёхъ вившнихъ стёсненіяхъ, еще тогда раскрыдо несостоятельность ея теоріи. Подкладкой этой теоріи быль фальшиво сантиментальный взглядъ въ исторіи, плодившій лицемърную реторику "благонамъреннаго" обскурантизма; врёпостинчество, прикрывавшееся фразами о "добромъ" и патріархальномъ русскомъ народѣ, желающемъ только отеческаго управленія пом'вщиковъ и исправниковъ; бюрократическій гнеть, стремившійся подавить всё калёйшія самостоятельныя проявленія общественной самодъятельной мысли. Новая точка зрънія не вела съ этой теоріей правильнаго спора, - онъ быль немыслямъ, но самымъ своимъ содержаніемъ совершенно упраздняла эту теорію. Новый взглядъ вносилъ сознательное изследование народной исторической жизни, и указываль законь органическаго развитія, объяснявшій прошедшее и желавшій устраненія явленій пережитыхъ; въ современной жизни народа онъ отвергалъ крѣпостное право, не только по нравственнымъ, но также и по чисто-экономическимъ соображеніямъ, какъ учрежденіе, вредное для самого государства; въ дблё просвёщенія, онъ проникнуть быль убъжденіемь въ необходи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Жизнь и труди П. С. Савельева, В. В. Грвгорьева, Изданіе Импер. Археолог. общества. Спб. 1861, стр. 83-84; о мийніяхъ Савельева см. также стр. 140-141, 161-164. Около 1881 г., нёкто Султанъ Пираліевъ разыскиваль происхожденіе нашего новійшаго соціализма, перевирая при этомъ факти и взводя небылици на людей, которыхъ виднио и не зналъ; между прочимъ, на извёстнаго педагога и переводчика, Ир. Введенскаго. Но Пираліеву слёдовало би вспомнить книгу В. В. Григорьева: онъ увидёлъ би, что соціалистами бывали тогда люди какъ Савельевъ, секретарь цензурнаго комитета, и Григорьевъ, чиновникъ министерства внутреннихъ дёлъ, оба ученые оріевталисты.

димости свободы изслёдованія для науки, и возможно-широкаго распространенія образованія въ обществё и народной массё.

Въ собственно этнографической наукъ произошла полная перемъна. Какъ въ исторіи, такъ и здъсь, приложена была теперь точка зрънія органическаго развитія, и къ объясненію народной старины впервые примънены научныя средства: намъчены были элементы народности, и можно сказать, впервые понятъ смыслъ народнаго быта и сознательно воспринята народная старина и поэзія какъ въ литературъ поэтической, такъ и въ этнографическомъ изученіи; народъ возстановлялся въ его человъческомъ достоинствъ и правъ.

Произошель повороть коренной и глубокій. "Народь" переставаль быть апіта vilis, грубой служебной силой, которая величалась въ реторикѣ и презиралась на дѣлѣ. Напротивъ, въ понятіяхъ просвѣщенныхъ людей, онъ являлся исторической основой всей національной жизни; въ глазахъ энтузіастовъ онъ вставалъ въ видѣ отвлеченнаго, — и правда, еще далеко не вездѣ яснаго, — но возвышеннаго идеальнаго цѣлаго, скрывавшаго въ себѣ богатые задатки будущаго, широкія начала идеальнаго общественнаго порядка, которые остается только раскрытъ и внести въ жизнь (на такомъ пунктѣ сходились нѣкогда одинаково и "соціалистъ" Герценъ и славянофилы).

- ،

Таковы были научныя и нравственно-общественныя пріобрётенія литературы сороковыхъ годовъ въ пониманіи и объясненіи народности. Понятно само собою, что это было только начало; предстояло еще иножество труда по всёмъ отраслямъ вопроса; поставленныя рѣшенія далеко не всегда оказались полными и вѣрными, — но великая заслуга была уже въ томъ, что цѣлый вопросъ выведенъ былъ на почву научнаго изслѣдованія и поставленъ въ ряду первостепенныхъ интересовъ самого общества.

Эпоха освобожденія врестьянъ имѣла здѣсь свое предисловіе.

# ГЛАВА II.

# Пятидесятые года.

Конецъ стараго и начало новаго царствованія: различіе двухъ эпохъ; общественное оживленіе. — Расширевіе этнографическихъ изслѣдованій. — Ученыя общества. — Работы II отдѣленія Академіи наукъ: Срезневскій; пѣсни Ричарда Джемса; былины. — Дѣятельность Географическаго Общества. — Московское Общество исторіи и древностей. — "Архивъ" Калачова. — Литературная экспедиція, снаряженная по мысли в. кн. Константина Николаевича: Потѣхинъ, Писемскій, Островскій, Максимовъ и др. — П. Н. Рыбниковъ и его открытія. — П. И. Якушкинъ. — П. В. Шейнъ. — С. В. Максимовъ.

Въ пятидесятыхъ годахъ окончилось одно царствованіе и началось другое. Разница двухъ періодовъ почувствовалась сразу: суровая и, какъ мы видёли, врайне притёснительная для самыхъ безобидныхъ стремленій науки опека сибнилась нёкоторымъ просторомъ, воторый быль столь непривычень, что литература и общественная жизнь наполнились невиданнымъ прежде оживленіемъ. Внѣшнія и внутреннія политическія событія давали этому оживленію обильную нищу. Только-что законченная война отрезвила всю массу общества и самую власть отъ высовомърныхъ притязаній прежней исвлючительности и оффиціальной народности; была очевидна для всёхъ необходимость просвёщенія, необходимость внутреннихъ преобразованій, и прежде всего врестьянской реформы. По извёстному тогда изречению, Россія должна была углубиться въ себя, собраться съ своими мыслями и своими силами: послё трудныхъ испытаній это и быль единственный разумный и цёлебный путь, и достигнуть этого можно было только однимъ средствомъ -- поставивъ вопросъ о внутренней реформѣ, открывъ возможность нѣкоторой самодѣятельности для столь долго подавленнаго общества. Въ самомъ дълъ тотчасъ по заключеніи мира, правительство, хотя на первый разъ неувѣренно, поставило вопросъ объ одномъ изъ величайшихъ преобразованій, какія

бывали въ русской жизни плодомъ здравой государственной мысли и просвѣщенія. Общество приняло съ великимъ одушевленіемъ этотъ первый намевъ и въ немъ все сильнѣе стали свазываться давно таимыя стремленія: то, что еще такъ недавно считалось преступнымъ и навлекало суровыя кары, какъ мысль объ искоренении массы бюровратическихъ здоупотребленій, опутавшихъ русскую жизнь, объ освобождении врепостного народа, о необходимости шволы и т. д., - то стало теперь обычной темой публицистики и общественнаго мивнія. Если прежде искренняя рёчь о высовомъ значении народнаго начала для всей жизни государства и общества была невозможна (въ смыслё оффиціальной народности она была только ванцелярской формулой) или по крайней ибрё должна была закутываться въ туманныя фразы. то теперь она отъ частаго повторенія становилась наконець общинь мѣстомъ. Но народное дѣло все-таки дѣлалось. Эпоха объявленія объосвобождени врестьянъ была высшимъ пунктомъ нашего общественнаго оживленія въ прошлое царствованіе.

Естественно, что это должно было отразиться и на оживления этнографической науки. Пятидесятые года не внесли въ этой области нивакого новаго ученія; во главѣ научнаго движенія стояли тѣ же ЛЮДИ, КОТОРЫЕ ВЪ СОРОКОВЫХЪ ГОДАХЪ ЗАЯВИЛИ. КАКЪ ВЫШЕ УКАЗАНО. новыя критическія требованія, но та новая атмосфера, которая наступила со второй половины пятидесятыхъ годовъ, не могла не отразиться на самомъ тонъ настроенія, должна была расширить цёлый горизонть, доступный наблюдению, сдёдать возможными бодёе серьезные пріемы изслёдованія и критики. Съ этой поры можно дёйствительно начать новый періодъ развитія нашей этнографія въ смыслё небывалаго прежде расширенія ся наблюденій. Въ самомъ дѣлѣ должна бросаться въ глаза разница двухъ эпохъ. Въ тридцатыхъ годахъ и послѣ, несмотря на оффиціально заявленную народность, изслёдованіе народности было обставлено величайшими затрудненіями: недовърчивая и нередко просто малообразованная цензурная опека не допускала ничего, что казалось ей нарушающимъ формулу оффиціальной народности. Вспомнимъ, какъ Сахаровъ, отчасти по собственному невѣжеству, отчасти, безъ сомнѣнія, чтобы угодить подозрительной цензурЪ, усиливался устранить отъ нашихъ древнихъ предвовъ обвинение въ "позорной язвъ многобожия"; вавъ Кирьевскій, ссылаясь для Уварова на ученую Германію, хлопоталь о томъ, чтобы напечатать свои пъсни, которыя и остались ненапечатанными (кромѣ "духовныхъ стиховъ"); какой суровый пріемъ встрётили отъ добровольцевъ-опекуновъ, въ высшемъ ученомъ учреждении империи, "Пословицы" Даля; какимъ погромомъ прервалось изданіе "Чтенів" подъ редавціей Бодянскаго; вакъ истреблядась диссертація Косто-HCT. STHOPP. II.

марова объ унін по разбору Устрялова; какъ однимъ изъ очень просвёщенныхъ безъ сомнёнія людей того времери, охранявшимъ почтеніе къ Карамзину, писались доносы на самого Устрялова; какъ цензурными распоряженіями запрещалось говорить о цёлыхъ эпохахъ русской исторіи и т. д. Изслёдовааіе дёлалось совсёмъ невозможнымъ. Уже одно то, что со второй половины пятидесятыхъ годовъ были сняты съ литературы эти невозможныя условія, было великимъ пріобрётеніемъ для науки. Явилась, наконецъ, возможность говорить о народѣ болѣе или менѣе полную истину, возможность этнографическихъ изслёдованій въ такомъ объемѣ, какой въ прежнее время былъ немыслимъ. Мы скажемъ далѣе, какъ съ этой поры расширились изслѣдованія историческія, и именно со стороны исторін народа, и укажемъ то, что дѣлалось съ пятидесятыхъ годовъ въ области этнографіи.

Какъ мы замѣтили, въ это время дѣйствовали тѣ же ученыя силы, которыя съ сороковыхъ годовъ вносили новыя иден въ изученіе исторіи и этнографіи. Съ теченіемъ ихъ работы выяснялось новое направленіе, а затѣмъ продолжателями ихъ являются новые дѣятели, трудъ которыхъ принесъ уже вскорѣ неожиданно богатые матеріалы для русской этнографіи.

Въ то время только три ученыя общества имъли въ своихъ трудахъ отношение въ этнографичоскимъ изслъдованиямъ: одно-оффиціальное, Академия наукъ, другое-частное, Географическое Общество въ Петербургъ, и полу-оффиціальное Общество истории и древностей при московскомъ университетъ<sup>1</sup>).

Въ Академіи наукъ, въ пятидесятыхъ годахъ обнаружило усиленную дѣятельность по русской филологіи и этнографіи Второе отдѣленіе ея, русскаго языка и словесности, преобразованное, какъ раньше упомянуто, изъ бывшей Россійской академіи, по смерти Шишкова (1841). Если Россійская академія уже въ началё столётія была литературнымъ анахронизмомъ, то впослёдствіи онъ становился еще уродливёе: въ наукѣ возникали замѣчательные труды, въ первый разъ ставившіе вопросъ о русскомъ языкѣ на почву строгаго критическаго изслёдованія, въ литературѣ прошли Пушкинъ, Лермонтовъ, Гоголь, — Академія оставалась глуха и безучастна ко всему этому дви-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Впослёдствія къ никъ присоединаются нёсколько новыхъ мёстныхъ отдёловъ Географическаго Общества; Общество любителей естествовнанія, антропологія и этнографіи, и вновь предпринявшее работи Общество любителей россійской словесности, оба въ Москвё; Общество исторія, археологія и этнографія въ Казани, Историческое общество лётописца Нестора въ Кіевё, филологическія общества при петербургскомъ университетё, Археологическій Институть въ Петербургё и нёсколько архивнихъ коминссій въ провинціи.

женію; самъ Шишковъ былъ ветхимъ старцемъ; его сотоварищи, подобранные по важности ихъ сана и любви къ "старому слогу", состояли изъ людей, совсёмъ неспособныхъ къ вакому-либо участію въ научновъ движении. Россійскую академію не трогали, пока былъ живъ "старецъ, дорогой священною памятью двинадцаго года"; по его смерти Россійская академія теряла всякій смысль и была заврыта подъ видомъ преобразованія во Второе отдѣленіе Академіи наувъ. Многіе члены ся остались за штатомъ; въ "Отдѣленіе" вошли болёе почетныя лица и нёсколько новыхъ. Первые годы новаго учрежденія прошли весьма блёдно-до тёхъ поръ когда въ Отдёленіе вступило новое лицо, которое возбудило оживленную дівательность и долго было въ сущности единственной истинно-научной силой Отделенія. Это быль Срезневскій (1812-1880). Живая и чрезвычайно двятельная натура, съ сильнымъ умомъ и богатыми свёдёніями въ области филологіи, этнографіи и археологіи, въ то время по преимуществу слависть, Срезневский быль въ Отделении единственнымъ настоящимъ спеціалистомъ въ этихъ областяхъ науки: естественно, что онъ не могъ удовлетвориться тягучинъ бездѣйствіемъ Отдѣленія, и уже вскорѣ, по его иниціативѣ и при его главной работѣ, Отдѣленіе предприняло изданіе, къ которому онъ привлекъ и постороннія силы и которое имѣло тогда не малое возбуждающее вліяніе. Это были "Извъстія" Отделенія русскаго языка и словесности, существовавшія десять лёть (съ 1852 года). Передъ тёмъ большое впечатявніе произвела книга Срезневскаго: "Мысли объ исторіи русскаго языка"--рёчь на университетскомъ актъ, гдъ въ живомъ одушевленномъ изложении поставлены были вопросы "русской науки" и намъчены задачи по изучению русскаго языка. Въ "Извъстіяхъ" появлялись также литературныя упражненія другихъ сочленовъ (какъ напр. писанія И. Давыдова, предсёдательствовавшаго тогда въ Отдёленіи и др.), но главное содержаніе изданія составляли труды самаго Срезневскаго и вызванныя имъ работы, которые были новостью въ нашей литературѣ и болѣе или менѣе важнымъ вкладомъ въ изученіе русскаго языка и письменной и народно-поэтической старины. Сюда направлялись все больше работы самого Срезневскаго: рядъ замёчательныхъ изслёдованій о древнихъ памятникахъ русской литературы, гдѣ многое объяснено было съ новой оригинальной точки зрънія (въ "Извъстіяхъ" и тогда же начатыхъ "Ученыхъ Запискахъ" Второго отдёленія); поставленные вопросы объ изученіи древняго и современнаго народнаго языка; живая любознательность къ произведеніямъ народной словесности; весьма внимательно веденная библіографія славянскихъ трудовъ по языку, исторіи, археологіи и народной поэзіи славянскихъ племенъ, -- все это было совершенно ново и

4\*

исполнено интереса для тёхъ, кому были близки вопросы изученія русской народности. Уже вскорь труды Второго отделенія, то-есть въ особенности именно Срезневскаго, дали богатый и иногда чрезвычайно важный и любопытный результать. Поиски въ древней литератур'е отврыли существование многихъ, ранбе неизв'естныхъ, памятниковъ и установили точнёе, чёмъ было до тёхъ поръ, первые начатки древней русской письменности. Работы по языку повели къ изданию "Опыта Областного великорусскаго словара" (1852, съ дополненіемъ), къ собранію обширныхъ матеріаловъ для словаря древнерусскаго языка, для объясненія восточныхъ словъ въ русскомъ языкѣ, для выработки плана будущаго словаря русскаго языка и т. д. Поиски въ народной словесности вознаградились на первый же разъ замёчательными пріобрётеніями: таковы были знаменитыя пёсни, записанныя въ началё XVII вёка въ Москвё англійскимъ баккалавромъ Ричардомъ Джемсомъ; таковы были новыя былины о богатыряхъ Владимира, былины и пёсни о событіяхъ XVI и XVII вёва, о Петръ Великовъ и пр.,-памятники, почти не появлявшіеся вновь въ литературѣ со временъ Кирши Данилова и которые были предшественниками сдёланныхъ уже вскоръ блистательныхъ открытій въ области русскаго народнаго эпоса 1). "Извёстія" доставили вообще много новыхъ данныхъ по исторія русскаго языка и народной словесности и ставили вопросы на почву точнаго изслёдовапія.

Другое ученое учреждение, между прочимъ спеціяльно посвящавшее свои труды этнографическимъ изслёдованіямъ, было Географическое Общество. Мы говорили объ его основании. Къ пятидесятымъ голамъ его лѣятельность начинаеть выясняться. Разосланныя имъ во множествѣ экземпляровъ программы вызвали отъ мѣстныхъ любителей въ провинціи большое количество сообщеній на поставленные вопросы, и Общество уже вскорѣ воспользовалось ими для своихъ изданій. Въ тѣ годы Географическое Общество было весьма популярно; отсутствіе другихъ общественныхъ интересовъ привлекало сюда людей просвёщенныхъ и любознательныхъ и изданія Общества принимались съ большимъ сочувствіемъ. Въ трудахъ этнографическаго отдёленія принимали оживленное участіе Надеждинъ, Бэръ, Срезневскій, Кавелинъ, Калачовъ, А. Н. Асанасьевъ, В. В. Стасовъ, Гильфердингъ, Ламанскій, Л. Майковъ; нёвоторыя изъ названныхъ лицъ бывали предсъдателями этого отдъленія. Матеріалъ, доставденный въ Общество въ видъ отвътовъ на вопросы программы, издаваемъ былъ въ "Этнографическомъ Сборникъ" (шесть томовъ, 1853-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эти новыя произведенія народной поэзін, которыя печатались въ первыхъ годахъ "Извёстій", собраны были потомъ въ отдёльную книжку: "Памятники великорусскаго нарёчія". Спб. 1855.

1864) и въ другихъ изданіяхъ Общества. Матеріалы Общества, сообщенные Асанасьеву, послужили для его извёстнаго изданія русскихъ сказокъ, до сихъ поръ единственнаго въ своемъ родѣ. Существование этнографическаго центра чрезвычайно способствовало развитію интереса въ наблюденію народной жизни на мѣстахъ въ провинціи, откуда съ тёхъ поръ и донынё въ Географическое Общество шлются массы сообщений, которыхъ, наконецъ, оно не въ состояніи вибстить въ свои изданія. Мы будемъ имвть случай говорить о массѣ ученыхъ предпріятій, географическихъ и этнографическихъ экспедицій, какія были снаряжены Обществомъ въ разные края Россіи съ пятидесятыхъ годовъ и до нашего времени. Здѣсь укажемъ лишь, какимъ великимъ пріобрётеніемъ для этнографической науки была деятельность Общества въ томъ новомъ критическомъ направления, какое установляется впервые въ сороковыхъ годахъ. Разница съ прежнимъ временемъ была громадная. Давно ли этнографическое знаніе питалось скудными данными, какія доставлялись единичными, частью совершенно неподготовленными научно, собирателями, какъ Снегиревъ и особливо Сахаровъ и Терещенко; теперь на мёсто ихъ случайныхъ и нерёдко весьма странно освёщенныхъ собраній является цёлая масса свёжихъ данныхъ, собранныхъ въ разныхъ концахъ Россіи, и съ тѣмъ новымъ качествомъ, что, во-первыхъ, народный бытъ, здёсь описываемый, изображается съ бо́льшею подробностію по разнымъ его сторонамъ, и во-вторыхъ, обязательнымъ условіемъ ихъ становится фавтическая точность, которой прежде слишкомъ недоставало. Благодаря опредбленнымъ и по возможности всестороннимъ вопросамъ этнографическихъ программъ, въ нашей литератур'в является съ пятидесятыхъ годовъ, въ изданіяхъ Общества и внё его, громадная масса мёстныхъ описаній, гдё народный быть рисустся въ цёлой картинь его внёшней обстановки, съ его историческимъ прошлымъ, правами и обычаями, преданіями и народной поэзіей. Это было нѣчто прежде небывалое въ литературѣ и новый матеріаль доставляль основу для новыхь изслёдованій, о которыхъ едва помышляла прежняя этнографія.

Московское Общество исторіи и древностей имѣло свои спеціальныя задачи, но также не осталось чуждо движенію, и какъ дальше будемъ имѣть случай упоминать, дало въ своемъ изданіи мѣсто многимъ важнымъ матеріаламъ и изслѣдованіямъ по этнографіи.

Такимъ образомъ существенный переворотъ произошелъ въ самомъ способѣ собиранія этнографическихъ данныхъ. На мѣсто собиранія единичнаго и потому случайнаго, часто произвольнаго, даже совсѣмъ не научнаго, ставится собираніе массовое, въ центрахъ ученыхъ обществъ, подъ контролемъ научно-подготовленныхъ спеціалистовъ, по опредёленному плану. Виёстё съ тёмъ на мёсто прежняго столь же случайнаго и не научнаго толкованія этнографическихъ фактовъ, выступаеть научный методъ, у однихъ воспитанный историческою школой, у другихъ школою филологической. Прежнихъ изслёдователей, какъ Сахаровъ и пр., и новыхъ, какъ Кавелинъ, Срезневскій, Буслаевъ, Асанасьевъ и пр., разділяетъ цілая пропасть. Мы указывали въ другомъ месте, что эта потребность новаго пріема въ изучении народной жизни сказалась еще въ сороковыхъ годахъ при первыхъ начаткахъ двухъ школъ того времени, западной и славянофильской, когда въ этомъ стремление соединялись одинаково представители обонхъ уже вскорѣ такъ далеко разошедшихся направленій. Такъ они соединились въ изданіи Валуевскаго сборника (1845). Впослёдствій работа повелась въ обенхъ школахъ. Та группа изыскателей, которая воспиталась на исторической школь или въ направленіи новой нёмецкой филологін, предпринимаеть въ пятидесятыхъ годахъ цёлый рядъ изслёдованій, которыя находили мёсто и въ "Извёстіяхъ" Академіи, и въ изданіяхъ Географическаго Общества и въ отдёльныхъ работахъ. Съ цёлью служить органомъ этой группы, основанъ былъ Калачовымъ (въ то время профессоромъ московскаго университета) въ 1850 г. извъстный "Архивъ историкоюридическихъ свъдъній, относящихся до Россія", гдъ должны были, по предположенію издателя, являться не только труды чисто историческіе и юридическіе, но также "статьи и матеріалы по части русской филологіи и археологіи въ пространномъ смыслѣ"; главное вниманіе направлено было на "внутренній быть нашего отечества и народа, имъя въ виду ту тесную неразрывную связь, воторою во всёхъ отношеніяхъ соединяется Русь древняя съ новой". Программа изданія составлена была весьма разумно, въ видахъ новой исторической и филодогической школы и для объединенія ихъ трудовъ. Издатель предложилъ свой планъ на обсуждение ученымъ любителямъ русской исторіи; они приняди планъ съ живымъ сочувствіемъ, которое и заявили своимъ участіемъ въ сборникѣ Калачова. Главными участниками "Архива", кромъ самого издателя, были: Соловьевъ (доставившій статью: "Очеркъ нравовъ, обычаевъ и религіи Славянъ, преимущественно восточныхъ, во времена языческія",-по даннымъ историческимъ, съ объясненіями по Гриммову методу), г. Буслаевъ, Грановскій, Аеанасьевъ, Кавелинъ, Забелинъ, М. Капустинъ, Беляевъ, А. Н. Поповъ, В. И. Григоровичъ и др.

Труды отдёльныхъ изслёдователей за это время оживляются въ особенности съ началомъ новаго царствованія. Чрезвычайная перемёна во внутренней политикё, об'ёщавшая цёлый рядъ основныхъ

## литературно-этнографическая экспедиція.

рефориъ, сопровождалась необычайнымъ оживленіемъ общественной жизни, а также и научныхъ изысканій.

Еще многимъ изъ нынъшнихъ дъятелей паматно это время.

Однимъ изъ первыхъ признавовъ наступавшаго поворота и первымъ фактомъ, которымъ обозначилось новое ревностное движение въ изучении народа и народности, было замѣчательное предпріятіе, выполненное въ первые же годы прошлаго царствованія по мысли вел. вн. Константина Николаевича-рядъ экспедицій въ различные края Россів, порученныхъ болѣе или менѣе извѣстнымъ молодымъ писателямъ, которые уже заявили себя интересомъ въ народной жизни и въ числѣ которыхъ были между прочимъ писатели такой силы, какъ Островскій и Писемскій. Первые слухи объ этомъ предпріятіи произвели въ литературномъ кругу и въ средѣ образованныхъ людей самое отрадное впечатлѣніе: чувствовалась первая струя свѣжаго воздуха; первое обращение высшихъ сферъ въ общественнымъ силамъ внушало самыя свётлыя надежды на будущее, и результаты показали впослёдствія, что это дёло, при всёхъ неровностяхъ исполненія, оказалось несомнённо благотворнымън въ общественномъ смыслё и въ области науки.

"Осенью 1855 года, - разсказываеть С. В. Максимовъ, въ то время также приглашенный въ участію въ этомъ предпріятіи,---въ петербургскихъ литературныхъ кружкахъ, тогда не столь разнообразныхъ и многочисленныхъ, какъ теперь, но гораздо болве сплоченныхъ, распространияся слухъ о небываломъ событи, казавшемся всёмъ неожиданнымъ и почти невѣроятнымъ. Правительство понуждалось 1) въ содъйстви тъхъ общественныхъ дъятелей, которымъ уже давно присвоено было обществоиъ непризнанное и неутвержденное правительствомъ званіе литераторовъ, находившихся до той поры въ сильномъ подозрѣніи. Неожиданно, но опредѣлительно и ясно выражено было намърение употребить въ дъло силы, съ которыми до той поры боролись или которыхъ только гнали. У всёхъ на глазахъ производились еще, невъроятныя до забавнаго, цензорскія придирки и живо памятны были ть, почти вчерашніе случан, когда попечитель учебнаго округа, Мусинъ-Пушкинъ, въдавшій высшую цензуру, съ вулаками наскакивалъ на авторовъ и редакторовъ періодическихъ изданій и врикливо угрожаль ходатайствовать о высылкѣ въ мѣста весьма отдаленныя... Крутой переходъ ко вниманію, поощренію и исканію помощи въ литературныхъ дёятеляхъ былъ и достаточно

<sup>1</sup>) Стало нуждаться.

55

неожиданнымъ, и казался знаменательнымъ послётого, какъ по дѣлу Цетрашевскаго поплатились ссылкою нѣсколько человѣкъ, заявившихъ свои имена въ печати; послё того, какъ И. С. Тургеневъ успѣлъ посидѣть въ Москвѣ въ арестантской Пречистенской части<sup>1</sup>), почтенный профессоръ и извѣстный ученый А. В. Никитенко отправленъ былъ подъ арестъ за пропускъ противъ военныхъ щеголей невинныхъ строкъ, не понравившихся Клейнмихелю. Цензура пришла въ какое-то оцѣценѣніе, не зная, какого направленія держаться; цензора боялись погибнуть за самую ничтожную строчку. Цензурный комитетъ остановилъ не только новое изданіе Гоголя, но и напечатанный уже романъ Даля; министръ просвѣщенія Уваровъ говорилъ, что онъ хочетъ, чтобы, наконецъ, русская литература прекратилась и т. п. <sup>2</sup>).

"Починъ въ описываемомъ нами дѣлѣ, продолжаетъ г. Максимовъ, принадлежалъ молодому тогда генералъ-адмиралу, предсѣдателю ученаго русскаго Географическаго Общества, великому князю Константину Николаевичу, состоявшему во главѣ коренныхъ преобразованій послѣ севастопольскаго погрома, успѣвшему провести важныя перемѣны во ввѣренномъ ему вѣдомствѣ и флотѣ и готовившемуса къ участію въ великомъ актѣ освобожденія крестьянъ отъ крѣпостной зависимости. Здѣсь онъ показалъ извѣстную исторіи энергическую дѣлтельность и высокопросвѣщенное участіе. "Морской Сборникъ" органъ министерства, находившійся подъ особеннымъ ближайшимъ наблюденіемъ и просвѣщеннымъ покровительствомъ великаго князя, изъ сухого спеціальнаго журнала успѣлъ уже превратиться въ живой органъ, въ которомъ разработывались самые существенные и жгучіе общественные вопросы. Памятно это время процвѣтанія *Морскою* 

Первая мысль этого предпріятія, гдѣ, какъ и въ другихъ дѣлахъ, ближайшимъ сотрудникомъ великаго князя былъ А. В. Головнинъ, впослѣдствіи министръ народнаго просвѣщенія, выражена была въ приказѣ по министерству отъ 11 августа 1855 года, черевъ князя Д. А. Оболенскаго (тогда директора коммисаріатскаго департамента). Великій князъ желалъ, чтобы между молодыми даровитыми литераторами были пріисканы лица, которыхъ можно было бы командировать на время въ Архангельскъ, Астрахань, Оренбургъ, на Волгу и главныя озера наши для изслѣдованія быта жителей, занимающихся морскимъ дѣломъ и рыболовствомъ, и составленія статей въ "Морской

<sup>•)</sup> Это не точно: Тургеневъ сидълъ въ частномъ домъ въ Офицерской улицъ въ Петербургъ.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) "Литературная экспедиція (по архивнымъ документамъ и личнымъ воспомияваніямъ)", С. В. Максимова, "Р. Мысль", 1890, февр., стр. 17-50.

Сборникъ"<sup>1</sup>). Въ письмѣ великаго князя уже названы были Писемскій и Потёхинъ, лично извъстные вел. вн. Константину, который имълъ случай слышать ихъ мастерское чтеніе своихъ произведеній. Поиски лицъ, которыя могли быть исполнителями деля, заняли несколько месяцевъ. Писемскій и Потёхинъ приняли предложеніе; затёмъ самъ предложилъ свои услуги А. Н. Островский, далёе приглашены были С. В. Максимовъ, А. С. Асанасьевъ-Чужбинскій, М. Л. Михайловъ, Н. Н. Филипповъ. Мъстности, описание которыхъ представлялось нужнымъ, распредѣлены были слѣдующимъ образомъ: Островскому предоставлено было описание верхней Волги; Потѣхинъ взялъ на себя изученіе средней Волги отъ устьевъ Ови до Саратова; Писемскій отправился на нижнюю Волгу въ астраханскую губернію; С. В. Максимовъ побхалъ на севоръ; А. С. Асанасьевъ-Чужбинскій на югъ, на Дибиръ и Дибстръ; М. Л. Михайловъ на Уралъ, и Филипповъ на Донъ. "Въ числѣ основаній, -- говорить дальше г. Максимовъ, -- на воторыхъ повонлась мысль генералъ-адмирала. по поводу командировки "молодыхъ" литераторовъ, помимо поддержанія созданнаго и упроченнаго съ 1855 года успѣха "Морского Сборника", находилось и то, чтобы изслёдовать и описать подробности быта, нравы и обычаи того населенія, которое занимается промыслами на водѣ и изъ котораго, слёдовательно, всего бы полезнёе и натуральнёе было "брать матросовъ". Въ преобразовательныхъ предначертаніяхъ морского министерства вырабатывался проектъ рекрутированія флота, по образцу французской записи, именно тёми людьми, которые съ малыхъ лётъ привывають въ жизни и завятіямъ на водъ. Впослъдствіи эта мысль была оставлена въ виду тёхъ соображеній, что Россія, счастливо орошенная громадною цёпью рёкъ и усыпанная озерами, всегда въ состояни представить громадное число людей, обвыкшихъ въ плаваніи на судахъ и приготовленныхъ въ морскому дёлу въ большей или меньшей степени, --- особенно въ съверной лъсной половинъ страны, по Волгѣ съ притоками и даже по ржнымъ главнымъ рыболовнымъ рѣкамъ и по тремъ морямъ (Черному, Азовскому и Каспійскому, по Дону и Дибпру)... По этимъ-то и другимъ причивамъ первоначально намёченныя мёстности для изслёдованій подверглись измёненіямъ и районы наблюденій были расширены въ другомъ направленія".

Вскор'в посл'я того какъ начаты были путешествія, стали прихо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нѣкоторымъ антецедентомъ къ этому служило кругосвътное путешествіе И. А. Гончарова, командированнаго въ званіи секретаря въ адмиралу Путитину, плававшему въ 1853—1854 году для заключенія торговыхъ трактатовъ съ Японіей. Какъ извъстно, статьи г. Гончарова, писанныя съ пути, помѣщались въ "Морскомъ Сборникъ" и составили потомъ столь популярную книгу: "Фрегатъ Паллада".

дить извёстія о ходё дёла и статьи для "Морского Сборника". Присланныя статьи печатались въ журналё съ 1857 года; тамъ были помѣщаемы труды всѣхъ названныхъ путешественниковъ, но далеко не все, что было ими предлагаемо. Дёло въ томъ, что оцёнщивомъ присылаемыхъ трудовъ явился морской ученый комитетъ съ предсвдателемъ его, адмираломъ Рейнеке; оказалось, что комитеть не имълъ никакихъ свёдёній о назначеніи названныхъ писателей и объ условіяхъ, на которыхъ они были приглашены; когда свъдънія эти были получены, морской комитеть или его предсъдатель оказались не весьма гостепріимны, многіе изъ присланныхъ трудовъ были признаны неудобными для журнала или вообще не имъющими литературныхъ достоинствъ <sup>1</sup>). Поэтому многое изъ того, что было наработано экспедиціей, появилось вні "Морского Сборника" въ другихъ журналахъ. Такъ вромъ статън Потьхина: "Ръва Керженецъ", помъщенной въ "Современникъ", другая статья его: "Съ Ветлуги", явилась въ журналъ "Въкъ"; С. В. Максимовъ печаталъ очерки, вошедшіе потомъ въ его внигу "Годъ на съверъ", въ "Библіотекъ для чтенія" и пр.: Асанасьевъ-Чужбинскій печаталь въ "Русскомъ Словъ"; очерви быта волжскихъ татаръ, астраханскихъ колмыковъ и армянъ, Писемскаго, печатались въ "Библіотекъ для чтенія" и пр.

Приводимъ еще нёсколько замёчаній г. Максимова, какъ близкаго свидётеля, о томъ благотворномъ вліяній, какое имѣла эта экспедиція на дальнёйшую дѣятельность нёкоторыхъ изъ ея участниковъ. Онъ говорить напр., объ Островскомъ. Въ его бумагахъ осталось мно-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Изъ статей Островскаго исключаются тё мёста, гдё авторъ дёлится личными впечатлёніями съ читателенъ подъ вліяніенъ навёянныхъ на художественную душу врасотами природы или вызванныхъ какими-либо резкими характерными чертами быта, представшими на глаза наблюдателя въ неприкрашенномъ видѣ. Отдается предпочтеніе лишь тёмъ фактамъ, которые им'йють непосредственное отношеніе къ воді и далеко стоять отъ живой жизни, между тёмъ какъ именно на нее сдёланы прямыя указанія въ програмий, предоставлявшей просторъ для свободнаго избравія и формы ивложенія, и тёхъ размёровь, которые каждому окажутся наиболёе подходящими. Браковка производилась по военному, съ изумительною самоуверенностию, безъ справокъ съ желаніями авторовъ и властною рукой, не признававшею обычныхъ правъ сочинителей. Литературные обычаи, установленные въ частныхъ журналахъ на правилахъ истинной деликатности и уваженія въ самостоятельнымъ авторскимъ вкусамъ и прісмань, не входили въ соображеніе при расцёнке трудовь даже тёхъ писателей, которые пріобрёли почетное имя и заслужили известность, какъ Островскій, Писенскій и Потёхинъ. Статья А. Потёхина "Рёка Керженецъ" была возвращена автору, какъ не подходящая, хотя она въ прелестной литературной форме излагала данныя о лёсномъ торгё на одномъ изъ притоковъ Волги, прославленномъ знаменитнии раскольничьние скитами. Статья должна была искать другого места для обнародованія, и нашла его себѣ въ строгомъ на выборъ статей Современныкъ".

жество любопытнѣйшаго матеріала по изученію Волги <sup>1</sup>); но путешествіе несомнённо отразилось и на его художественномъ творчествё. "Сильный талантомъ художнивъ не въ состояніи былъ упустить благопріятный случай при разнообразныхъ дорожныхъ встрёчахъ исполнить то, что составляло призвание и основную цёль жизни. Онъ прододжаль наблюденія наль харавтерами и міросозерцаніемь коренныхъ русскихъ людей, сотнями выходившихъ въ нему на встрёчу и поддававшихся его изучению. Это предвидёлось и тёмъ, отъ кого полученъ былъ заказъ на изслёдованія иного рода. Действительно, въ полную мёру доставлена была возможность довершить свое развитіе нашему драматическому писателю, бравшему художественные типы прямо изъ жизни и вырабатывавшему пёльныя картины по непосредственнымъ личнымъ впечатлѣніямъ. Онъ почерпнулъ здѣсь и живые образы, и заручился новыми матеріалами для послёдующихъ литературныхъ произведеній. Волга дала Островскому обильную пищу, указала ему новыя темы для драмъ и комедій и вдохновила его на тв изъ нихъ, которыя составляють честь и гордость отечественной литературы". Волгой вдохновленъ "Сонъ на Волгъ", "Дмитрій Самозванецъ", "Гроза", "На бойкомъ мъстъ". "Родная автору Волга, во всякомъ случай, подслужилась достаточнымъ количествомъ свёжихъ и живыхъ впечатлѣній, сдѣлалась ему родною и своею и въ этомъ отношения вліяла на его творчество"...

Подобнымъ образомъ, въ иныхъ размърахъ и примъненіяхъ, экспедиція послужила и другимъ ся участникамъ. Новый запасъ знанія народнаго быта, обычая и языка вынесли отсюда Писемскій, Потѣхинъ, Максимовъ; у послъдняго она еще надолго направила этнографическіе вкусы и работы, о которыхъ скажемъ далъе. Была и иная сторона вліянія мысли, создавшей эту экспедицію.

"Какъ бы количественно ни были малы вклады очерковъ изъ поѣздокъ по отдаленнымъ захолустьямъ русскаго царства въ "Морскомъ Сборникѣ",—продолжаетъ г. Максимовъ,—начинаніе покровителя ихъ не прошло безслѣдно, но принесло, очевидно, обильные благіе плоды. Сверхъ указанныхъ косвенныхъ, не замедлили обнаружиться и такія послѣдствія, починъ которыхъ принадлежитъ на бранномъ полѣ застрѣльщикамъ, а на мирныхъ пажитяхъ засѣвальщикамъ, съ легкою и наметаньою рукой. Не замедлили явиться подражатели и послѣдователи съ готовымъ запасомъ свѣдѣній, пріобрѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ газетахъ (февраль, 1890) читаемъ извъстіе о предполагаемомъ изданіи общирной переписки Островскаго, а "рядомъ съ этою перепискою предполагается напечатать неопубликованныя еще многочисленныя записки А. Н. Островскаго изъ его путешествія по Волгъ́, которое онъ совершилъ въ свое время одновременно съ А. Ө. Писемскимъ и С. В. Максимовымъ по порученію морского министерства".

теннымъ ранбе, именно въ тбхъ мбстахъ, которыми интересовался августёйшій генералъ-адмиралъ и которыя изслёдовались командированными имъ лицами. Конечно, наибольшее внимание возбуждало разнообразно-живое сверное поморье, гдъ, дъйствительно, море было тёмъ полемъ, на которомъ пріобрѣтались жителями всё свойства и блестящія вачества, необходимыя и приличныя вореннымъ и образцовымъ мореходамъ". Слёдомъ за статьями г. Максимова печатались въ "Морскомъ Сборникъ" очерки съвера Б. В. Яновскаго, изучавшаго врай во время продолжительнаго пребыванія въ средѣ промышленниковъ и притомъ въ самыхъ далевихъ, едва доступныхъ захолустьяхъ. Первое ознакомленіе съ матеріаломъ, находившимся въ литературѣ и мѣстныхъ изданіяхъ, указывало интересныя мѣстности. "Въ глухой и безпредбльной степи объявились вбхи, подъ указаніемъ коихъ можно было смёло отправляться въ путь, втянуться въ дёло, ублечься до того, чтобы, войдя въ самую глубь, съ прямого пути свертывать на любопытные проселки, забывать програмные пункты и ставить свои новые, далекіе отъ интересовъ морского дѣла, но цённые въ интересахъ этнографической науки. Конечно при этихъ торопливыхъ попыткахъ и скороспѣлыхъ наблюденіяхъ ускользало отъ вниманія очень многое; въ работѣ оказывались значительные и очень важные пробълы. Для заполненія ихъ требовались новыя силы: онъ-то и явились на страницахъ "Сборнива", гостепріимно и широко отврытыхъ именно для постороннихъ сотрудниковъ-добровольцевъ, представившихъ свои труды изъ благороднаго соревнованія и честнаго соперничества" 1).

"Морской Сборникъ, — говоритъ г. Максимовъ въ заключение своихъ воспоминаний, — въ истории нашей литературы успѣлъ уже занять почетное мѣсто именно въ эти годы, когда руководился указаниями

<sup>4</sup>) Таковы были напр., "Очерки Финляндін", А. Милюкова (М. Сб., 1856) и др. Косвенное отношеніе къ экспедиціи имѣлъ Г. П. Данилевскій; но его очеркъ

"Чумаки", не принятый морскимъ комитетомъ, напечатанъ былъ въ "Библ. для Чтенія" 1857, апрёль—іюль.

"Просторнѣе и свободнѣе", по выраженію г. Максимова, стали отношенія писателей къ "М. Сборнику", когда въ 1860 г. редакторомъ его назначенъ былъ В. Ц. Мельницкій (ум. въ сентябрѣ 1866 г.).

Въ тоже время появляется въ нашей морской литературъ множество описаній изъ заграничныхъ плаваній. Въ одно изъ таковыхъ, послѣ примѣра г. Гончарова, приглашенъ былъ Д. И. Григоровичъ ("Корабль Ретвизанъ"). Изъ прежнихъ кругосвѣтныхъ плаваній, нѣкоторыя прошли совершенно безвѣстно. "Такова была, между прочимъ, долговременная кругосвѣтная экспедиція адмирала Васильева, строто вострещавщато своимъ офицерамъ что-либо сообщать въ печати о самомъ пути и испытанныхъ во время его внечатяѣніяхъ. Всѣ усилія редакціи "Морского Сборника" найти въ архивѣ какіе-либо матеріали объ этомъ загадочномъ странствованіи ме увѣнчались никакимъ успѣхомъ". Таковы были времена и нравы. А. В. Головнина и состоялъ подъ особымъ ближайшимъ покровительствомъ и подъ высокою защитой просвъщеннъйшаго генералъ-адмирала. То было вообще незабвенное время свътлыхъ упованій, свободныхъ и веселыхъ работъ, требовавшихъ неустанной энергіи молодыхъ силъ на всъхъ путяхъ и разнообразныхъ поприщахъ, обезпечивающихъ свободу отъ кръпостного труда". Извъстно, что тотъ же "Морской Сборникъ" далъ мъсто знаменитымъ "Вопросамъ жизни" Пирогова (1856), которыя произвели въ то время такое сильное внечатлъніе на умы общества...

Такова была эта замёчательная и единственная въ своемъ родѣ экспедиція, любопытная тѣмъ, что отражала въ себѣ созрѣвавшее давно общественное стремленіе къ изученію народной жизни. Починъ нашелъ продолжателей въ цѣломъ рядѣ дѣятелей, направившихъ свой трудъ съ одной стороны на собираніе фактовъ народнаго быта и поэзіи, съ другой—на ихъ научное объясненіе. Эти труды вознаграждены были богатыми результатами, совершенно измѣнившими видъ русской этнографіи, открывавшими неподозрѣваемое обиліе народной поэзіи. Мы остановимся сначала на этихъ этнографахъ-собирателихъ.

Первое мёсто въ ряду ихъ принадлежитъ несомнённо Рыбникову. Біографія его въ сожалёнію не была достаточно изложена людьми, его знавшими <sup>1</sup>). Павелъ Николаевичъ Рыбниковъ (род. въ 1832 г.) происходиль изъ московской купеческой семьи и, по словамъ г. Модестова, еще въ свои молодые годы "быль человѣкъ высокаго образованія, какое рёдко было и въ то время между молодыми людьми, а теперь еще ръже. Образование это онъ частию получилъ въ московскомъ университетъ на историко-филологическомъ факультетъ, въ блестящую еще пору послёдняго, частію въ заграничномъ путешествін, предпринятомъ имъ еще до университетскихъ студій, частію въ кругу образованнъйшихъ въ то время въ Москвъ людей, между прочимъ, въ кружкъ Хомякова, частію-и это главное-посредствомъ чтенія, широваго и плодотворнаго. Онъ быль знакомъ съ исторіей философіи и ближайшимъ образомъ съ Гегелемъ, ему была хорошо извѣстна экономическая литература Франціи и Германіи, особенно направленія, такъ сказать, лъвой стороны... Независимо отъ этого онъ былъ хорошій знатовъ богословской литературы (вліяніе Хомя-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Моженъ указать только статью В. Модестова: "Два слова о П. Н. Рыбнековъ", въ "Новостяхъ" 1885, 24 дек. № 854, н краткія свъдънія въ "Обзоръ" Д. Дзыкова за 1885 г. (Историч. Въстн. 1888, декабрь).

кова), особенно русской сектантской, зналъ хорошо бытъ раскольниковъ, усердно занимался статистикой и изучалъ народную жизнь во всевозможныхъ направленіяхъ".

Это было именно то оживленное время нашей литературы и общественной жизни, когда, въ параллель съ планами правительственныхъ реформъ, въ обществё и особливо молодомъ поколёніи развивалось стремленіе въ изученію народной жизни и въ служенію самому народу. У Рыбникова увлечение западными передовыми писателями очевидно соединялось съ твиъ, что послъ стали называть народничествомъ. Его университетскій курсъ шелъ какъ-то неправильно; еще до окончанія его онъ дѣлалъ путешествіе за границу, и окончилъ вудсь только въ 1858 году. Затёмъ, по тому же разсказу г. Модестова, "Рыбниковъ отправился собирать народныя пъсни и сказанія въ черниговскую губернію и тамъ своими связями съ старообрядческимъ купечествомъ возбудилъ противъ себя неудовольствіе духовныхъ властей, а затёмъ и полиціи. Быть можеть, у него и вырвалось тамъ и сямъ при случав какое-нибудь неосторожное слово (покойный сообщаль инв о своемь неумвстномь спорв съ тогдашнимъ черниговскимъ архіереемъ), но что онъ не могъ вызвать противъ себя заслуженнаго полицейскаго преслёдованія, это для меня не подлежало и теперь не подлежить никакому сомнѣнію. Онъ былъ, во-первыхъ, слишкомъ хорошо образованный, а во-вторыхъ, слишкомъ осторожный человѣкъ, чтобы позволить себѣ какія-нибудь дѣянія, за которыя могъ рисковать тюремнымъ заключеніемъ или ссылкою. Что васается связей его съ раскольниками, то эти связи у него отчасти были семейныя. Онъ происходилъ изъ московской купеческой семьи, въ которой въ старшихъ поколёніяхъ были люди, придерживавшіеся оппозиціи противъ Никоновской церковной реформы. У него хранился, какъ нѣкая святыня, портретъ казненнаго при Петрѣ княва Мышецкаго, котораго онъ считалъ тоже какъ-то себѣ родственнивомъ. Рыбнивовъ былъ горячій любитель народнаго быта, исповѣдываль въ философіи и въ политической экономіи (я говорю о петрозаводскомъ времени) довольно передовыя ученія, по революціонеромъ въ какомъ бы то ни было смыслё онъ не былъ никогда и, повторяю, не могь быть ни въ какомъ случав... Поэтому нельзя не пожалвть, что обстоятельства, вытекшія изъ какого-то страннаго недоразумёнія, легли такимъ тяжелымъ гнетомъ на всю жизнь даровитаго и образованнаго человѣка, казалось, предназначеннаго къ очень видной роли въ обществѣ".

Рыбниковъ сосланъ былъ административно въ Петрозаводскъ въ 1859 году. Здёсь встрётился съ нимъ въ 1860 году, г. Модестовъ, назначенный туда учителемъ гимназіи. "Цёлые вечера, иногда даже

цвлыя ночи мы проводили съ нимъ въ разговорахъ, которые заставляли забывать, что живешь въ отдаленномъ городъ съверной Россіи, едва насчитывавшемъ тогда 8.000 жителей вмёстё съ заводскими рабочнии, которые составляли половину его населенія, въ городѣ, гдѣ имена Гереля, Фейербаха, Макса Штирнера, Вико, Монтескьё, Луи Блана и Прудона едва ли не въ первый разъ раздавались въ человёческихъ жилищахъ, по крайней мёрё, такъ часто и съ такимъ увлечениемъ со стороны спорящихъ". Но пребывание Рыбникова въ Петрозаводскъ памятно для русской науки тъми замъчательными отврытіями, вавія были имъ сдёланы въ области народной поэзіи. Интересъ, вынесенный еще съ дътства, былъ награжденъ здъсь богатыми находками. Рыбниковъ сталъ собирать пёсни и однажды, отправившись по служебному поручению на востокъ Олонецкой губернін, встрётился съ людьми, знавшими былины, и вскор'в разыскаль цёлый рядь пёвцовь, знавшихъ множество эпическихъ сказаній (Леонтій Богдановъ, Козьма Романовъ, Рябининъ, Щеголенковъ, Нивифоръ Прохоровъ и др.). Онъ началъ записывать былины и уже вскорѣ въ его рукахъ собралась такая масса этого рода произведеній, что уже въ 1861 году онъ началъ ихъ изданіе, составившее четыре большихъ тома <sup>1</sup>). Передъ тёмъ русская этнографія знала, въ отдёлё былинъ, только Киршу Данилова, немногія пьесы въ "Памятникахъ великоруссваго нарвчія"; думали, что былинъ должно искать гдвнибудь въ Сибирн, — и вогда цълый огромный запасъ ихъ найденъ быль въ недалекомъ сосёдствё Петербурга, то первымъ впечатлёніемъ ученаго міра было изумленіе, а потомъ у иныхъ недоумъніе и даже недовѣріе. Казалось невѣроятнымъ такое богатство, являвшееся внезацно, когда никто его не ожидаль и даже не считаль возможнымъ. Это недоумѣніе и недовѣріе отразилось въ рецензіи Срезневскаго на первый томъ собранія Рыбникова.

"Сборникъ II. Н. Рыбникова, — инсалъ Срезневскій, — достоинъ вниманія *даже* по своей громадности: еслибы и нельзя было надъяться на изданіе еще двухъ такихъ томовъ, какъ первый уже изданный, еслибы весь сборникъ г. Рыбникова состоялъ только изъ того, что вошло въ изданный томъ, то и тогда бы нельзя было не считать этого сборника явленіемъ, поразительнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>()</sup> Пѣсни, собранныя П. Н. Рыбниковымъ. Часть І. Народныя былины, старины и побывальщины. Москва, 1861.

<sup>-</sup> Часть П. Москва, 1862, съ огромной "Замѣткой" г. Безсонова, стр. XIX-СССХЦІУ.

<sup>---</sup> Часть III. Народныя былины, старины, побывальщины и пёсни. Изданіе Олонецкаго губ. статистическаго Комитета. Петрозаводсиз, 1864.

<sup>—</sup> Часть IV. Народныя былины, старины, побывальщины, песни, сказки, поверья, суевёрья, заговоры, и т. п. Изд. Д. Е. Кожанчикова. Спб. 1867.

по внёшнему объему. Не менёе достоинь вниманія этоть сборникь и по своему содержанію: онъ свидётельствуеть, что вь памяти народа нашего еще уцёлёло много остатковь старинной народной поэзіи, и между прочимь такихь остатковь, которые доселё не были вовсе извёстны или по крайней мёрё не предполагались существующими въ народё. Замёчателенъ сборникъ г. Рыбникова еще и тёмъ, что почти весь какъ есть составленъ въ одномъ сравнительно небольшомъ краѣ русскомъ, въ Олонецкой губерніи.

"Тѣмъ легче могь онь произвести на нѣкоторые умы впечатлѣніе тяжелое въ родѣ того, какое когда-то произведено было ирландскими пѣснями въ переводѣ Макферсона, или Словомъ о полку Игоревѣ и какое до сихъ поръ на кое-кого производять песни Краледворской рукописи, впечатлёніе, ведущее за собою нервшимость простодушно доверять, что собранныя песни суть действительныя произведенія народныя, а не подражанія имъ. Сомнёніе зарождается и укореняется тёмъ естественнёе, чёмъ менёе противопоставлено ему преградъ; а при изданіи сборника г. Рыбникова не сдёлано въ , этомъ отношенія почти ничего: нёть ни оть г. Рыбникова, ни оть издателей никакихъ поясненій, которыми читатель могъ бы руководиться при обозрѣнія сборника, при оценке его достоинства. Еще было бы можно обойтись и безъ нихъ, если бы этоть сборникь быль только сравнительно небольшимь дополнениемъ къ прежде извёстному; а туть явидась разомъ такая масса пёснопёній, что скорёе вакъ на часть ея самой можно было смотрёть на все другое, дотолё изданное и собранное въ разныхъ краяхъ Руси. У г. Рыбникова готова или приготовляется объяснительная записка; но ся напечатание отложено до второго тома - зачемъ? Мне важется, ею бы и надобно было начать первый томъ".

Это было совершенно справедливо. Пёсни Рыбникова являлись на первый разъ безъ всякаго объясненія того, какъ онёбыли найдены и какъ записываемы: Рыбниковъ объяснилъ это только позднёе. Но Срезневскій въ этотъ разъ сдёлалъ собственныя справки относительно составителя и его работы: онъ могъ получить свёдёнія отъ Д. В. Полёнова и г. Модестова, знавшихъ Рыбникова на мёстё; къ своей замёткё Срезневскій присоединилъ письма того и другого въ отвётъ на его вопросы, и изъ письма одного изъ его корреспондентовъ <sup>1</sup>) видно, что слово "подражаніе", употребленное Срезневскимъ, означало именно поддёлку <sup>2</sup>). Во второмъ томѣ были помѣщены выдержки изъ писемъ Рыбникова о его работахъ, а въ третьемъ томѣ онъ далъ, наконецъ, подробный разсказъ о своихъ странствіяхъ по Олонецкому краю, о томъ, какъ былъ открытъ имъ былинный эпосъ, какъ онъ разыскивалъ пѣвцовъ, которыхъ перечисляетъ поименно съ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) ...,Я считаю долгомъ свидётельствовать, какъ человёкъ, имёвшій случай повёрнть собственными глазами, убёдиться изъ факта, что большая добросовёстность, чёмъ та, съ какой относидся къ дёлу Рибниковъ, едва ли можетъ существовать. Но прежде спрошу васъ: билины, возбуждавшія ваше недоумёніе, относятся ли къ тёмъ, запись которыхъ принадлежитъ самому Рибникову", и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Извѣстія" второго отдѣленія Академін, т. Х. 1861—1868, стр. 248—254.

указаніемъ ихъ ивстопребыванія и пр. Дальше скажемъ, что несмотря на всё подтвержденія подлинности собранія Рыбникова, которое размножилось вскорё на цёлые четыре тома, повидимому оставалось еще тёнь сомнёнія до тёхъ поръ, пока въ Олонецкій край не сдёлалъ свои поёздки Гильфердингъ, пріобрётенія котораго въ этой области были, быть можеть, еще поразительнлёе чёмъ коллекція Рыбникова. Въ тоже время (съ 1860) началось печатаніе сборника Кирёевскаго и съ тёхъ поръ русская этнографія пріобрёла драгоцённый матеріалъ, который вскорё потомъ отразился замёчательнымъ расширеніемъ самыхъ изслёдованій.

Со времени изданія своего сборника, Рыбниковъ уже не обращался болёе къ вопросамъ этнографія; въ шестидесятыхъ годахъ онъ покинулъ Олонецкій край, былъ вице-губернаторомъ въ Калишѣ и умеръ тамъ въ 1885 г.

Въ пятидесятыхъ годахъ выступиять въ этнографической области другой собиратель, болёе старшаго поколёнія и совсёмъ особаго типа, Павелъ Ив. Якушкивъ (1820—1872).

Въ шестидесятыхъ годахъ, въ литературныхъ кругахъ въ Петер. бургѣ и Москвѣ развѣ немногіе только не знали Якушкина, добродушнаго чудака, извѣстнаго своими "хожденіями въ народъ", собираніемъ піссенъ, разсвазами изъ народнаго быта. Онъ бросался въ глаза уже своей внёшностью-носиль какой-то полународный костюмъ, непохожій на "н'вмецкое" платье, въ видахъ сближенія съ народомъ; съ Якушкинымъ бывали случаи, что его принимали за "ряженаго", твиъ больше что онъ носилъ очки. Но костюмъ во всякомъ случав былъ не общепринятый и могъ сойти за народный. Въ наружности и пріемахъ Якушкина-отъ природы, или отъ сношеній съ простонародной средой-была извъстная мужицкая складка; выраженіе лица казалось на первый взглядъ какъ-будто рёзкимъ, но подъ этой внёшностью скрывалось большое добродушіе или простодушіе. Внѣшняя грубоватость манеры и мнимо-народный костюмъ не разъ дълали его "подозрительнымъ": онъ былъ "polizeiwidrig"-во Исковѣ его арестовали; въ послѣдніе годы жизни выслали изъ Петербурга. Біографы Якушкина сообщають забавное свёдёніе, что фотографическія карточки Якушкина продавались, и покупались, за портреты Пугачева. Къ сожалѣнію, отъ "общенія съ народомъ" онъ пріобрёлъ прискорбный народный недостатовъ; онъ сильно испивалъ.

Якушкинъ происходилъ изъ стараго дворянскаго рода; въ близкой роднѣ его былъ Якушкинъ, извѣстный декабристъ. Отецъ его былъ помѣщикъ въ Орловской губерніи и женатъ былъ на своей крѣпостной дѣвушкѣ, умной и характерной. Въ 1840 году Якушкинъ поступилъ въ Московскій университетъ по математическому факультету,

яст. этногр. п.

но курса не кончиль; онъ быль уже на четвертонь курсь, когда знакомство съ 11. В. Кирћевскимъ, которому онъ доставилъ нѣсколько иѣсенъ, увело его совсѣмъ на другую дорогу; онъ сталъ этногра фомъ и народникомъ. Кнрћевскій отправилъ его для собиранія пѣсенъ въ сѣверныя поволжскія губерніи. Якушкинъ взвалилъ на плечи лубочный коробъ, наполнилъ его офенскими товарами, разсчитанными на слабое дѣвичье сердце, и отправился для записыванія пѣсенъ—въ обмѣнъ на свой товаръ. Много пришлось ему встрѣтить и перенести испытаній — и труднаго пути, и опасной болѣзни, и риска имѣть на глухой дорогѣ дѣло съ волками, и не меньшаго риска нмѣть дѣло съ подозрительнымъ начальствомъ.

"Выходъ Якушкина (въ сороковыхъ годахъ), надо помнить, былъ новый, — говоритъ его біографъ, — никто до него таковыхъ путей не прокладывалъ. Пріемамъ учиться было негдѣ, никто еще не дерзалъ на такіе смѣлые шаги, систематически разсчитанные, и на дерзостные поступки — встрѣчу глазъ на глазъ съ народомъ. По духу того времени, затѣю Якушкина можно считать положительнымъ безуміемъ, которое, по меньшей мѣрѣ, находило себѣ оправданіе лишь въ увлеченіяхъ молодости".

Первое странствіе сошло благополучно, и Якушкинъ уже сивло отправляется въ дальнёйшія. Не обходилось конечно безъ приключеній: онъ встр'вчаль добродушное гостепріниство бабь, не хотввшихъ брать съ него денегъ за отдыхъ и пищу, предупредительность мужиковъ, выпроваживавшихъ его заблаговременно отъ захвата начальствомъ; его зазывали въ барскія пом'ящичьи хоромы, гдъ по неосторожности его разговора угадывали въ немъ не простого коробейника. Разъ въ глухой деревит ему случилось заболъть оспой и остаться безъ помощи врача. "Коробейникъ поправился, - разсказываеть біографъ,---но на всю жизнь сохранияъ на лицъ сябды довольно тяжелой оспы. Лицо было серьезно изуродовано, и Якушкину не разъ приходилось потомъ платиться за это случайное несчастіе оть тёхь людей, которые по лицу привыкли составлять впечатлёніе. Опушенное длинной бородой, при длинныхъ волосахъ, лицо его изуродованное неожиданной посётительницей, действительно оттёняло его изъ ряду обывновенныхъ людей... Онъ признавался, что первыми непріятными столкновеніями онь обязань быль именно подозрительности своей физіономіи, усиленной сверхътого врестьянскимъ востюмомъ при очвахъ, при лоскутвахъ бумаги и варандашѣ... О псковскомъ полиціймейстерѣ, имя котораго тесно связалось, благодаря журнальнымъ статьямъ, съ именемъ Якушкина, Цавелъ Ивановичъ всегда отзывался съ вротостью, не памятуя вла и не ставя его въ вину и осуждение". Эта исторія съ полиційнейстеромъ, арестовавшимъ Якушкина во Псковѣ, послужила нѣкогда (въ концѣ 50-хъ годовъ), особливо на страницахъ "Русской Бесѣды", однимъ изъ первыхъ сюжетовъ для обличительной публицистики на тему о полицейскомъ самоуправствѣ. Послѣ, когда исторія кончилась, Якушкинъ былъ въ пріятельскихъ отношеніяхъ съ этимъ Гемпелемъ.— Языкъ его, по долгой привычкѣ, пріобрѣлъ дѣйствительно народную складку и тогда, безнамѣренно, выходилъ забавнымъ и типичнымъ. Когда въ Петербургѣ его потребовали къ генералъ-губернатору, онъ говорилъ пріятелямъ что "городничій освѣдомляется" объ немъ; къ сожалѣнію, "городничій" выслалъ его изъ Петербурга.

Якушкинъ.прибылъ въ Петербургъ въ 1858 году, въ разгаръ тогдашняго возбужденія, въ которомъ такую большую роль занимало ожидаемое освобожденіе крестьянъ. Якушкинъ, какъ извѣстный уже народолюбецъ и этнографъ, былъ радушно встрѣченъ въ литературныхъ кружкахъ: его тогдашніе друзья отозвались впослѣдствіи своими восноминаніями объ немъ <sup>1</sup>). Это былъ народолюбецъ правтическій, какихъ было еще не много; добродушный, котя часто нелѣный, чудакъ, къ которому трудно было не быть снисходительнымъ; въ благополучныя минуты, его разсказы о своихъ похожденіяхъ и о народныхъ нравахъ не были лишены характерной новизны. Не великъ былъ и его литературный талантъ, но онъ могъ разсказать только то, что видѣлъ и слышалъ. Затѣй теоретическихъ у него не было и не могло быть.

Литературные труды Якушкина всё относятся къ этнографіи; прямо или косвенно. Это — или "путевыя письма", или разсказы изъ народнаго быта, или пёсенные сборники: "Путевыя письма", изъ губерній новгородской, псковской, орловской, черниговской, курской, астраханской, печатались въ "Русской Бесёдё" 1859 г., въ "Современникѣ", "Отеч. Запискахъ", "Основѣ" и др. въ шестидесятыхъ годахъ, и одна часть ихъ вошля потомъ въ отдёльное изданіе <sup>2</sup>); разсказы печатались съ шестидесятыхъ годовъ въ разныхъ журналахъ и почти сполна собраны были въ отдёльномъ изданіи <sup>3</sup>).

Собираніемъ пёсенъ Якушкинъ сталъ заниматься, какъ замёчено, съ сороковыхъ годовъ подъ руководствомъ П. В. Кире́евскаго; по его

5\*

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. "Сочиненія П. И. Якушкина. Съ портретомъ автора, его біографіей С. В. Максимова и товарищескими о немъ воспоминаніями: П. Д. Боборикина, П. И. Вейнберга, И. Ф. (Ф.) Горбунова, А. Ф. Иванова, Н. С. Курочкина, Н. А. Јейкина, Н. С. Лъскова, Д. Д. Минаева, В. Н. Никитина, В. О. Португалова и С. И. Турбина". Изданіе Вл. Михиевича. Спб. 1884. (Мой отчеть объ этой книгѣ въ "В. Евр." 1884, январь, стр. 415-420).

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) "Путевия письма изъ новгородской и псковской губерній". Изд. Кожанчикова. Спб. 1860.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Бывалое и небывальщина". Спб. 1865.

собственнымъ словамъ <sup>1</sup>) онъ "занимался у Петра Васильевича болѣе двадцати лѣтъ по части собиранія пѣсенъ". Записанныя пѣсни поступали, повидимому, въ собраніе Кирѣевскаго. Якушкинъ упоминаетъ, что онъ собиралъ также и сказки, которыя были переданы въ тоже собраніе; по словамъ его <sup>2</sup>), Кирѣевскій предлагалъ ему издать сказки, а впослѣдствіи, когда это изданіе не состоялось, Якушкинъ, выбравъ изъ бумагъ Кирѣевскаго записанныя имъ сказки, сообщилъ ихъ черезъ В. Елагина Асанасьеву, который по ошибкѣ обозначалъ ихъ, какъ записанныя Кирѣевскимъ. Въ концѣ пятидесятыхъ годовъ Якушкинъ самъ началъ печатать пѣсни, имъ записанныя и сообщенныя ему другими. Такимъ образомъ 25 пѣсенъ было имъ сообщено въ "Лѣтописяхъ русской литературы и древности" г. Тихонравова, 1859; 6 пѣсенъ напечатано было въ сборникѣ Погодина "Утро", 1859; и наконецъ въ "Отеч. Запискахъ", 1860, и отдѣльно<sup>3</sup>).

Къ тому же времени и подъ тёми же возбужденіями началась этнографическая дёятельность весьма извёстнаго теперь собирателя И. В. Шейна (род. 1826). Родомъ изъ достаточной еврейской семьи въ Могилевѣ на Днѣпрѣ, онъ получилъ сначала нѣкоторое образованіе въ еврейской средѣ у раввина, не чуждаю европейскому просвѣщенію, и попаль затѣмъ въ Москву (въ сент. 1843) по слѣдующей случайности: отецъ его велъ въ Москвѣ дѣла и когда затѣмъ вышель новый законь, стёснявшій пребываніе евреевь въ столицё. онъ пом'естилъ въ Москв'в въ больницу своего сына, потеравшаго вслъдствіе бользни способность ходить, и для попеченія о немъ самъ получилъ право оставаться въ Москвѣ. Въ больницѣ Шейнъ пробылъ три года и это время имѣло вліяніе на всю его дальнѣйшую жизнь. Воспитанный въ упорныхъ еврейскихъ антицатияхъ противъ христіанъ, мальчикъ увидёлъ здёсь совершенно иныя правственныя понятія и отношенія; переработавъ свой жаргонъ на литературно-пѣмецкій языкъ, онъ познакомился съ н'ёмецкими поэтами; выучившись по-русски, увлевался Жуковскимъ и Пушкинымъ, и вообще такъ сроднился съ новой средой, что когда леченіе въ больницѣ нѣсколько

Относительно переряживанья Рыбниковъ ("Пѣсни", т. 3, стр. Х.—ХІ) полагалъ, что оно совсѣиъ не нужно для сближенія съ пародомъ в записыванья пѣсенъ. Едва ли также было нужно и исканіе пѣсенъ въ кабакахъ, какъ думалъ Якушкинъ: для него самого оно кончилось алкоголизмомъ.

<sup>1)</sup> Сочиненія, 1884, стр. 463.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 465.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Русскія пёсни, собранныя П. Якушкинымъ", Сиб. 1860, 106 страницъ, и затёмъ болёве обширное собраніе: "Народныя русскія пёсни изъ собранія П. Якушкина". Сиб. 1865, 288 страницъ. Кромё того, что помёщено было въ "Отечественныхъ Запискахъ", сюда вошли пёсни изъ "Лётописей" Тихонравова, но не вошли пёсни изъ сборника "Утро".

облегчило его положение и онъ долженъ былъ выписываться, передъ нимъ сталъ вопросъ-или возвратиться въ прежнюю среду, которая стала для него уже чужда, или выдти на новый путь. Подъ вліяніемъ нёкоторыхъ докторовъ больницы и другихъ лицъ, лютеранъ по вфроисповфданію, Шейнъ принялъ лютеранство: такимъ образомъ старыя отношенія были порваны и начата новая жизнь. Онъ принять быль въ сиротское отдёленіе лютеранской школы въ Москв'я, гдѣ однимъ изъ его преподавателей былъ извѣстный въ свое время литераторъ и поэтъ-переводчикъ Ө. Б. Миллеръ. Шейнъ нашелъ доступъ въ литературно-художественный вружовъ, въ которому Миллеръ принадлежалъ, и этотъ кружовъ оказалъ ему помощь въ пріисканіи средствъ къ жизпи. Онъ сдёлался сначала домашнимъ учителемъ, жилъ нёсколько лёть въ разныхъ помёщичьихъ семействахъ въ провинціи, временами жилъ въ Москвѣ, гдѣ между прочимъ встрѣчаль радушный пріемь въ семь Шевыревыхъ и Аксаковыхъ. Въ концѣ 1850-хъ годовъ онъ увлекается "Русской Бесѣдой" и, получивъ опять мѣсто домашняго учителя въ симбирскую губернію, рѣшиль посвятить себя изучению народной поэзіи: составивь небольшое собраніе историческихъ пѣсенъ и былинъ Корсунскаго уѣзда, онъ привезъ свой сборникъ въ Москву, въ кружокъ Хомякова и Аксаковыхъ. Этотъ первый сборникъ напечатанъ былъ Бодянскимъ ВЪ "Чтеніяхъ" московскаго общества исторіи и древностей (1859, книга III, стр. 121-170). Съ тѣхъ поръ Шейну приходилось жить въ разныхъ краяхъ Россіи въ качествѣ уѣзднаго учителя, смотрителя уѣздныхъ учидищъ, учителя гимназіи-въ Тулъ, Епифани, Витебскъ; въ вакадіонное время онъ фадиль въ губерніи рязанскую, исковскую, новгородскую. Начатое собирание продолжалось и мало-по-малу у г. Шейна собрался весьма общирный матеріаль, первая часть котораго, законченная въ Витебски въ 1867 году, помищена была въ твхъ же "Чтеніяхъ", 1868-1870, и вышла затёмъ отдёльной книгой <sup>1</sup>). Вторая часть остается до сихъ поръ не изданной. Со времени службы въ западномъ краћ г. Шейнъ занялся собираніемъ пвсенъ бѣлорусскихъ, о чемъ скажемъ въ своемъ мѣстѣ<sup>2</sup>).

Не перечисляя другихъ трудовъ того времени по собиранію па-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Русскія народныя пёсни, собранныя П. В. Шейномъ". Ч. І, изд. Имп. Общ. исторія и древностей росс. при Московскомъ университетѣ. Москва, 1870, 568 страницъ; XXIX стр. подробнаго оглавленія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Біографическія свёдёнія см. въ статьё Всев. Ө. Миллера въ "Р. Вёдомостяхъ" 1884, № 290, и отдёльно: "Павелъ Васильевичъ Шейпъ, собиратель памятниковь народнаго творчества. По поводу исполнившагося двадцатилятилётія его дёятельности". М. 1884. Ссылка здёсь (стр. 12) на "знаменитую книгу Добровскаго" заключаеть въ себё онибиу.

матниковъ народной словесности, о чемъ скажемъ въ своемъ мѣстѣ, остановимся на собирателѣ иного рода, принимавшемъ участіе въ описанной выше литературной экспедиціи патидесатыхъ годовъ и съ тёхъ поръ посвятившемъ свои работы иногоразличному изслёдованію и описанию народнаго быта. Это-Сергай Вас. Максимовъ. Сынъ убзднаго почмейстера. Максимовъ родился (въ 1831 г.) въ посадъ Парфентьевѣ, Костроиской губерніи, кологривскаго уѣзда. Первоначальное обучение онъ получилъ въ посадскомъ народномъ училищѣ. а впослёдствін поступиль сначала въ московскій университеть, потонъ въ медико-хирургическир академію въ Петербургв, и началь писать съ первыхъ пятидесятыхъ годові, прежде всего для того, чтобы имѣть средства въ существованию. Эти первые труды завлючались въ этнографическихъ очеркахъ изъ быта мѣщанъ и крестьянь, къ которому молодой писатель присмотрёлся еще съ дётства. Очерки его обратние на себя внимание и ободренный Тургеневымъ, который всегда съ добрымъ чувствомъ слъдилъ за молодыми вознивающими дарованіями, г. Максимовъ предпринялъ въ 1855 году на свой страхъ литературно-этнографическую экскурсію, а именно, пѣшеходное странствіе по Владимирской губернін, быль потомъ въ Нижнемъ во время ярмарки и въ глухихъ местахъ Вятской губернін. Это былъ одинъ изъ первыхъ опытовъ прямого изученія народнаго быта вь молодомъ поколёнія того времени. Мы помнимъ впечатленіе, какое производили тогда эти разсказы "изъ народнаго быта" (и въ числъ ихъ разсказы г. Максимова), которые были привътствованы какъ но. вая полоса литературныхъ интересовъ, становившихся тогда все болье и живыми общественными интересами: изучение народнаго быта было на очереди, когда въ обществъ начались оживленные толки о приближающемся освобождении врестьянъ. Достаточно пересмотрёть темы, на которыхъ останавливался г. Мавсимовъ, чтобы составить себѣ представление о кругѣ народнаго быта, привлекавшемъ его наблюдения. Въ этихъ первыхъ очеркахъ, которые являлись съ пятидесятыхъ годовъ въ "Библіотекъ для чтенія" и впослъдствія вошля въ отдъльную квигу подъ названіемъ: "Лісная Глушь" (Сиб. 1871, два тома), передъ нами проходять: врестьянскія посидьлки Костроиской губернін, извощики, швецы (т.-е. портные), сергачъ (вожакъ медвъдя), вотяки, булыня (скупщикъ льна), Нижегородская ярмарка, маляръ, колдунъ, сотскій, повитуха, знахарка, дружка, питерщикъ, пастухъ и т. д. Эти очерки изъ народнаго быта отдичались отъ техъ, какихъ являдось съ твхи поръ и донынѣ безконечное множество, очерковъ, разсчитанныхъ на чисто литературный интересъ, на мимолетную картинку, не имъющую этнографическаго значенія; въ этомъ послѣднемъ отношенін разсказы г. Максимова ближе подходили въ подобнымъ очеркамъ Даля, но и здёсь была та ощутимая разница, что въ то время какъ у Даля при всемъ его народолюбім картинка изъ народнаго быта все-таки рисовалась съ высока какъ нёчто не столько любопытное или важное, сколько курьезное, иной разъ съ оцёнкой народнаго смысла, а другой разъ съ великимъ пренебреженіемъ къ народной глупости, которую надо безъ церемоніи учить вразумительными для нея способами, — у г. Максимова господствуетъ иное настроеніе, а именно желаніе понять народный бытъ какъ онъ есть, съ создававшими его условіями, понять равноправно и человѣчно, иной разъ, какъ бывало у позднѣйшихъ народниковъ, съ особеннымъ удареніемъ, на мудрости и мудрености народнаго быта, которыхъ нелегко уразумѣть не-народному человѣку; наконецъ въ описаніяхъ бывала такая точность, что разсказы пріобрѣтали и значеніе этнографическое.

Имя г. Максимова было уже достаточно извёстно, когда набирались исполнители для упомянутой экспедиціи, задуманной по мысли вел. вн. Константина Николаевича. Поприщемъ для его изученія выбранъ былъ сѣверъ. Исполнля порученіе, г. Максимовъ отправился къ Бѣлому Морю и уже по собственному желанію добрался до Ледовитаго океана и до Печоры; результатомъ былъ рядъ статей, которыя помѣщались въ "Морскомъ Сборникъ" и другихъ журналахъ, а затѣмъ вышли отдѣльной книгой: "Годъ на сѣверѣ" (первое изданіе въ 1859; 3-е изданіе, 1871, двѣ части: Бѣлое Море и его прибрежья; поѣздка по сѣвернымъ рѣкамъ и по Печорѣ).

Работы г. Максимова на севере ниели большой успехъ въ литературѣ и, повидимому, произведи столь же пріятное впечатлёніе въ морскомъ вѣдомствѣ, такъ что тотчасъ по окончанім сѣверной повздки ему предложена была повздка на дальній востовъ. Это было то самое время, когда только-что пріобрѣтенная Амурская область была предметомъ оживленной, даже ръзкой полемики, которую вели въ особенности г. Романовъ съ одной стороны и Д. Завалишинъ, защитникъ и противникъ новопріобрѣтеннаго края и способовъ его колонизаціи. Путешествіе г. Максимова было предметомъ новаго ряда статей въ "Морскомъ Сборникъ", вышедшихъ потомъ отдѣльной внигой <sup>1</sup>). Когда предстояло возвращение въ Россию, г. Максимому дано было еще на годъ новое поручение-сделать поездку по Сибири лля обозрвнія тюремъ и быта ссыльныхъ; книга объ этомъ предметв не была разръшена въ опубликованию предсъдателемъ сибирсваго и давказскаго комитетовъ Бутковымъ и она издана была только въ ограниченнонъ числѣ экземпляровъ (500), "секретно", подъ названіемъ:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "На Востокі, поїздка на Амуръ (въ 1860 — 1861 г.), дорожныя замітки и воспоминанія". Спб. 1864; 2-е изд. 1871.

"Тюрьма и ссыльные". Впослёдствіи отдёльныя статьи являлись въ журналахъ ("Вёстникъ Европы", "Отеч. Записки") и въ цёломъ, значительно дополненная противъ прежняго, книга явилась въ 1871 г.<sup>1</sup>). Послё сёвера и востока, въ 1862—1863 годахъ г. Максимовъ сдёлалъ еще третью поёздку на юго-востокъ, именно на прибрежья Каспійскаго моря, а также на Уралъ. Изъ этой поёздки только двё статьи (Съ дороги на Уралъ; Изъ Уральска) помёщены были въ "Морскомъ Сборникъ"; дёло въ томъ, что въ это время программа этого журнала измёнилась, она стала строго спеціальной, литературный отдёлъ упраздненъ и г. Максимовъ долженъ былъ направить свои труды въ другія изданія. Такимъ образомъ рядъ изслёдованій о названномъ краё, особливо о разныхъ формахъ мёстнаго раскола: "Иргизскіе старцы"; "Ленкорань"; "Секта общихъ"; "Молокане — Укленны"; "Духоборы"; "Субботники" и пр. былъ помёщенъ въ "Отеч. Запискахъ", "Дёлё", "Семъё и Школё" и пр. <sup>2</sup>).

Въ 1865 году, по приглашенію издательской фирмы "Общественная Польза", а потомъ въ коммиссіяхъ, по устройству народныхъ чтеній въ Соляномъ городкѣ и въ министерствѣ просвѣщенія, г. Максимовъ редактировалъ книжки для народнаго чтенія и между прочимъ составилъ самъ до 18 такихъ книжекъ, особливо по описанію различныхъ краевъ Россіи въ общедоступной формѣ: "Мерзлая пустыня"; "Дремучіе лѣса"; "Степи"; "Мертвая страна"; "Соловецвій Монастырь" и пр.

Въ 1868 году, когда въ Географическомъ Обществъ обсуждалась этнографическая экспедиція въ западный край, именно въ губерніи съверо- и юго-западныя, бълорусскія и малорусскія, относительно послъднихъ задачу экспедиціи взялъ на себя извъстный Чубинскій, исполнившій ее вскоръ въ извъстныхъ замъчательныхъ "Трудахъ", о которыхъ скажемъ въ своемъ мъстъ, а обозръніе съверо-западнаго края бралъ на себя г. Максимовъ. Онъ посътилъ семь губерній этого края и хоти задача Географическаго Общества осталась невыполненной, г. Максимовъ воспользовался своей поъздкой для нъкоторыхъ работъ о Бълоруссіи (о нихъ упомянемъ далѣе). Укажемъ далѣе книгу: "Куль хлѣба и его похожденія" (Спб. 1873; 2-е изд. 1875): книгу о нищихъ и бродягахъ <sup>3</sup>).

<sup>4</sup>) "Сибирь и каторга". Спб. 1871, въ трехъ томахъ: I) несчастние; II) преступленія и несчастія; III) политическіе и государственные преступники.

<sup>2</sup>) Еще раньше была издана имъ небольшая книжка: "Разсказы изъ истории . старообрядства, по раскольничьниъ рукописямъ, переданные С. Максимовымъ". Съ портретомъ инока Корнилія. Изд. Кожанчикова. Спб. 1861.

<sup>8</sup>) Бродячая Русь Христа-ради: прошаки, запрощики, кубраки, лабори, нищая братья, побирушки, погорёльцы, нищеброды, калуны, калики перехожіе (сяёпцы), богомольцы, скрытники и христолюбцы. Спб. 1877.

Далее, остается не собраннымъ целый рядъ статей г. Максимова о различныхъ сторонахъ народнаго быта въ разныхъ мъстностяхъ Россіи. Въ своихъ путешествіяхъ онъ собралъ матеріалъ для географическихъ характеристикъ въ мёстномъ бытё, преданіяхъ и т. п. Напримеръ, статьи о казакахъ на Дону, на Урале и въ Черноморье, о русскихъ инородцахъ въ Сибири, въ Бѣлоруссін; о "чудесахъ и дивовинкахъ" на русской землЪ, какъ подземныя озера, плавающіе острова, чудныя и чудныя озера, падающія волокольни, подвемные города и подводныя церкви. Остается не собраннымъ рядъ статей, затерянныхъ въ газетахъ, о народныхъ праздникахъ: Христовъ день; Веливодни (въ Бѣлоруссіи); Новолѣтіе встарь; Красная горва; Петровка; Купала; Вознесеньевъ день; Ильинская пятница и пр. Навонецъ одинъ изъ самыхъ любопытныхъ трудовъ г. Максимова составляеть рядь статей, также разсванныхь по газетамь и заключающихь бытовое объяснение различныхъ словъ и оборотовъ, первоначальный смыслъ которыхъ для большинства совершенно затерянъ: "Не спуста слово молвится" и "Крылатыя слова" 1).

Труды Географическаго Общества и литературная экспедиція (изъ которой въ особенности г. Максимовъ вышелъ ревностнымъ дъятелемъ въ изученіи народнаго быта) много содъйствовали распространенію въ нашей литературѣ мѣстныхъ описаній, бытовыхъ разсказовъ и т. п. Къ чистой этнографіи присоединяется особая литературная разновидность-разсказа или очерка "изъ народпаго быта", которые распространились у насъ до цёлаго обширнаго отдёла новъйшей беллетристики. Ожидание крестьянской реформы въ 50-хъ годахъ дало новый толчекъ къ размножению разсказовъ изъ народнаго быта, которые послѣ первыхъ опытовъ, указанныхъ нами у Даля, и извъстныхъ произведеній Тургенева и Григоровича привлекаютъ силы беллетристовъ пятидесятыхъ годовъ, какъ Потехинъ, Писемскій, Мельниковъ (Андрей Печерскій), Т. Кокоревъ, потомъ шестидесятыхъ, какъ Глёбъ Успенскій, Левитовъ, Слёпцовъ, Рёшетниковъ, Златовратскій, Наумовъ, и т. д. до самого гр. Льва Толстого. Понятно, что эта беллетристика не давала непосредственныхъ результатовъ для этнографіи, но несомнѣнно имѣла для нея немалое косвенное значение --- распространяя интересь въ народному быту, раскрыван иныя его стороны, именно правственно-бытовое настроеніе народа, такъ, какъ этого еще не сдёлала этнографическая наука. Повъсть, очеркъ изъ народнаго быта стали обыкновеннъйшей формой нашей беллетристики; для нихъ окончательно завоевано лите-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Статьн, печатавшіяся подъ этими заглавіями въ "Новомъ Времени" и "Новостяхъ" за послёдніе годы, должны теперь выдти въ отдёльномъ изданія.

ратурное право, какъ, сравнительно съ прежнимъ, чрезвычайно разширена область народной стихіи въ литературномъ язывѣ. Съ другой стороны обильно размножается масса народно-бытовыхъ описаній, предпринимаемыхъ съ чисто этнографическими цѣлями; огромное количество ихъ начинаеть появляться особливо въ изданіяхъ провинціальныхъ, какъ признакъ развивающагося мъстнаго интереса, -- что важно въ томъ отношения, что только на мъстахъ можеть быть собрань съ достаточною полнотой матеріаль, необходимый для этнографическихъ выводовъ и обобщеній. Съ бытовыми описаніями идеть рядомъ усердное собираніе устныхъ памятни. ковъ народной словесности: былинъ, песенъ, сказокъ, пословицъ, заговоровъ, причитаній, новърій, мъстныхъ легендъ и преданій и т. д. Наличный составъ народной поэзіи и обычая является въ изобиліи, которое еще недавно было немыслимо: въ шестидесятыхъ годахъ мы уже окончательно находимся въ иномъ періодѣ русской этнографін.

Параллельно съ этимъ, въ пятидесятыхъ годахъ впервые установляется научное изслёдованіе этнографическихъ данныхъ, гдё одна изъ главнёйшихъ застугъ принадлежитъ трудамъ Ө. И. Буслаева.

74

## ГЛАВА Ш.

## О. И. Буслаевъ: труды по этнография.

Главнымъ представителемъ новаго движенія въ нашихъ этнографическихъ изслёдованіяхъ и первымъ начинателемъ у насъ того направленія науки, которое было создано въ Германіи въ особенности трудамъ Гримма, былъ съ пятидесятыхъ годовъ или даже раньше Ө. И. Буслаевъ. Въ 1888 году (18-го августа) вспомянуть былъ пятидесятильтній юбилей педагогической деятельности г. Буслаева, который почти совпадаеть съ пятидесятильтіемъ его ученой дъятельности въ области русской этнографіи. Имя г. Буслаева уже теперь становится почетнымъ историческимъ именемъ. Въ привѣтствіяхъ, какія были вручены и высказаны ему по поводу этого юбился отъ ученыхъ учрежденій, какъ Московскій и Петербургскій университеты и Академія наукъ, отозвалось то представленіе объ его ученой заслугѣ, какое внушается обзоромъ его многочисленныхъ работъ по изученію русскаго языка, старой русской инсьменности, народной поэзіи и навонецъ стараго руссваго искусства. Ръдко дъятельность ученаю бываеть въ такой степени вся проникнута однимъ общимъ настроеніемъ, и ръдко это настроеніе бываеть въ такой степени одушевлено возвышеннымъ идеализионъ, въ которомъ народолюбіе подкрёпляется благородными внушеніями науки.

По поводу юбнлея была пересказана и несложная внёшняя біографія г. Буслаева. Онъ родился въ 1818 году въ г. Керенскё, пензенской губернія, гдё отець его служиль небольшимь чиновникомь. Рано потерявь отца, онъ провель дётскіе и отроческіе годы въ Пензё и учился въ тамошней гимназін, гдё между прочимъ одно время его учителемъ по русской словесности былъ Бёлинскій. Кончивъ здёсь курсъ, г. Буслаевъ поступилъ въ 1834 году въ Московскій университеть по историко-филологическому (тогда словесному) факультету.

## ГЛАВА III.

Уже въ это время онъ своею талантливостію и трудолюбіемъ обратилъ на себя вниманіе графа С. Г. Строгонова, въ то время попечителя Московскаго университета. Окончивъ курсъ въ 1838, г. Буслаевъ назначенъ былъ въ августъ этого года сверхштатнымъ учителемъ во вторую московскую гимназію, но уже въ половинѣ слѣдующаго года получилъ возможность отправиться за границу, въ качествъ донашняго учителя въ семействъ гр. Строгонова. Зависимое положеніе кибло свои неудобства, которыя однако вознаграждались внимательнымъ отношеніемъ къ пему самаго попечителя и особливо возможностью изучения тёхъ сокровищъ науки и искусства, какія представляла Италія, гдѣ главнымъ образомъ проведено было это время. Г. Буслаевъ пробылъ за границей два года и по возвращении занялъ (въ 1841 году) мъсто учителя въ 3-й московской гимназіи, а вскоръ вступилъ и на ученое литературное поприще. Въ 1844 году онъ издалт книгу "О преподавании отечественнаго языка", которая произвела въ свое время большое впечатлёніе. Съ января 1847 года овъ сталь читать въ московскомъ университетѣ въ качествѣ сторонняго преподавателя сравнительную грамматику и исторію русскаго языка, а въ 1848 защищалъ диссертацію на степень магистра: "О вліянія христіанства на славянскій языкъ" и назначенъ адъюнктомъ по каеедръ русскаго языка въ Московскомъ университетъ. Въ 1852 году уже въ качествѣ авторитетнаго спеціалиста, онъ приглашенъ былъ (вифсть съ г. Галаховымъ) управлениемъ военно-учебныхъ заведений для преобразованія преподаванія русскаго языка и словесности въ этих в заведеніяхъ, составилъ съ этой цёлью конспекть, а затёмъ и руководящія книги: "Историческую грамматику русскаго языка" и "Историческую христоматію церковпо-славянскаго и древне-русскаго языка <sup>1</sup>). Въ 1859 году онъ приглашенъ былъ преподавать русскій

— "Историческая христоматія церковно-славянскаго и древне-русскаго язнковъ", М. 1861, гдё памятники напечатаны съ сохраненіемъ стараго правописанія и между прочимъ помёщены памятники неизданных, — но въ хронологическомъ порядкѣ рукописей. Другая книга: "Русская христоматія. Памятники древне-русской литера-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) На внигѣ "О преподаванін" мы остановимся дальше.

<sup>— &</sup>quot;Опыть истор. грамматики русскаго языка", М., 1858, 2 части; со 2-го изданія, 1863, и далёс, подъ заглавіемъ: "Историческая грамматика русскаго языка", но безъ предисловія, гдё въ первомъ изданій былъ библіографическій обзоръ пособій. Книга вызвала много разборовъ; болёс важны: К. Аксакова, въ "Р. Бесёдё" 1859, и въ Собраніи сочин., т. II, 1875, стр. 439 — 650; П. Лавровскаго, по поводу 2-го изданія, въ "Запискахъ" Акад. Наукъ, т. VIII, 1865; Майкова, въ "Библ. для чтенія", 1859, № 10—12; чешскаго филолога Гатталы, въ "Часописъ" чешскаго Музея, 1862 и 1864; Колосова, въ "Замёткахъ о звукахъ русскаго и старославянскаго языковъ", Воронежъ, 1872; наконецъ въ разныхъ филологическихъ трудахъ А. А. Потебин, указываемыхъ далёе.

языкъ и литературу покойному наслёднику десаревичу Николаю Александровичу (съ сентября 1859 по декабрь 1860). Въ 1861 г. Буслаевъ издалъ въ двухъ большихъ томахъ собраніе своихъ прежнихъ и новыхъ трудовъ по русской старинв и народности: .Историческіе очерки русской народной словесности и искусства", одинъ изъ замѣчательнѣйшихъ трудовъ въ русской этнографіи и главнѣйшее произведение тогдашныго періода нашей науви <sup>1</sup>). Съ шестидесятыхъ годовъ г. Буслаевъ продолжаетъ въ особенности свои работы по древнему русскому искусству, начатые въ "Историческихъ Очеркахъ". Таковы "Общія понятія о русской иконописи <sup>2</sup>); таковы изданные имъ, въ Обществъ любителей древней письменности въ Петер. бургћ, образцы письма и украшеній изъ Псалтыри XV въка (1881), и особливо громадный трудъ по изучению лицевого, т.-е. снабженнаго картинами, стараго русскаго Апокалипсиса <sup>8</sup>). Въ 1881, г. Буслаевъ оставилъ службу въ Московсконъ университетъ, не прекращая, какъ сейчась указано, своихъ трудовъ по русской старинѣ, и въ послѣдніе годы издаль также новыя собранія своихь трудовь, разсвянныхъ по журналамъ и посвященныхъ какъ этнографія, такъ и общимъ вопросамъ литературы и современной жизни: "Мон досуги" (2 тома, М. 1886) и "Народная поэзія. Историческіе очерки" (Спб. 1887).

Первая книга  $\Theta$ . И. Буслаева <sup>4</sup>) была первымъ русскимъ научнымъ трудомъ, построеннымъ на основании новѣйшаго языкознанія, и началомъ многолѣтняго поприща, о которомъ мы сейчасъ говорили. Первая часть книги посвящена дидактическимъ вопросамъ преподаванія, гдѣ авторъ желалъ освѣжить и расширить гимназическій курсъ русскаго языка указаніями филологической науки <sup>5</sup>). Бо-

•) Дальше упомянемъ о послёдующихъ трудахъ его въ этой области. Московскій университеть даль тогда г. Буслаеву степень доктора русской словесности.

<sup>2</sup>) Въ "Сборникѣ Общества древне-русскаго искусства", 1866, — гдѣ овъ былъ секретаренъ.

<sup>8</sup>) Русскій лицевой Апокалипсисъ. Сводъ изображеній изъ лицевыхъ Апокалипсисовъ по русскимъ рукописямъ съ XVI вёка по XIX, 1884, съ атласомъ изъ 308 таблицъ. Другія круппыя и мелкія работы по археологіи искусства въ "Современной Літописи", "Критическомъ Обозрёніи" и пр.

<sup>4</sup>) "О преподаванія отечественнаго языка. Сочиненіе Өедора Бустаева, старшаго учителя 3-й московской реальной гимназів". М. 1844, 2 части. Второе изданіе, съ изм'тненіями, М. 1867.

<sup>5</sup>) Новѣйшіе критики находили крупные недостатки въ этой дидактической сторовѣ книги (ст. Полевого, въ "Историч. Вѣстн.", 1888, окт., стр. 202-204); но ошибки не такъ велики, и сущность дѣла была не въ этомъ,

туры и народной словесности", М. 1870, и др. изданія, какъ и "Учебникъ русской грамматики, сближенной съ церковно-славялскою" и пр., М. 1869, разсчитаны для цёлей преподаванія.

лее любопытна и важна для исторіи нашей науви вторая часть книги, гдѣ авторъ переходитъ на филологическую почву и въ видѣ матеріаловъ для русской грамматики предлагаеть цёлый рядъ изслёдованій и замвчаній о свойствахъ, содержаніи и исторической судьбъ русскаго языка. Сравнительное языкознаніе и историческій методъ въ первый разъ примѣпены здѣсь къ русскому языку, и этимъ сдѣланъ былъ въ его изучения шагъ впередъ, столько же важный, какъ то, что сдёлано было въ исторіографіи трудами Кавелина и Соловьева. Въ эти годы верхомъ филодогическаго знанія считалась внига Павскаго ("Филологическія наблюденія надъ составомъ русскаго языва", 1841-42), - книга, действительно замечательная по большой наблюдательности и остроумію соображеній, но составленная по старымъ схоластико-грамматическимъ способамъ, безъ того историческаго элемента, который послѣ Гримма сталъ неизбѣжнымъ научнымъ условіемъ въ изслѣдованіи языка. Съ появленіемъ книги г. Буслаева, "Наблюденія" Павскаго, не говоря о другомъ грамотвйствѣ, сразу теряли свое значение <sup>1</sup>).

Г. Буслаевъ взялъ себъ руководителемъ Гримма, и какъ замѣчаетъ онъ въ предисловіи, взялъ именно потому, что "почитаетъ его начала самыми основательными и самыми плодотворными и для науки, и для жизни". Онъ примѣняетъ сравнительный и историческій методъ Гримма къ объясненію русскаго языка, его звуковъ и формъ, изучаетъ народную реторику и стилистику, впервые дѣлаетъ попытку "исторіи народнаго языка"<sup>2</sup>), извлекаетъ изъ стараго и народнаго языка матеріалы для исторіи быта—военнаго, юридическаго, религіознаго, семейнаго, для опредѣленія языческаго и христіанскаго взгляда на природу; разсматриваетъ грецизмы и варваризмы въ старомъ языкѣ, наконецъ—провинціализмы или областной языкъ различныхъ краевъ Россіи.

Вторымъ замѣчательнымъ трудомъ г. Буслаева была его диссертація: "О вліяніи христіанства на славянскій языкъ" (М. 1848). Онъ опредѣляетъ вопросъ по древнему переводу св. писанія на славянскій языкъ и по тѣмъ средствамъ, какія въ немъ употреблены для передачи неизвѣстныхъ прежде языку христіанскихъ понятій, отвлеченныхъ (религіозныхъ и нравственныхъ) и реальныхъ. Это было новое примѣненіе общихъ положеній и критическаго метода нѣмецкой науки; уже въ первомъ своемъ трудѣ авторъ показалъ близкое

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ср. "О препод.", 1-е изд. II, стр. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Чтобы узаконить необходимость взученія народнаго языка, слёдуеть показать тёсную связь нашей народной поэзія съ древиййшими цамятниками какъ русской литературы, такъ и прочихъ славянскихъ племенъ, и съ произведеніями новёйшихъ писателей". О преподаванія, II, стр. 209—210.

знакомство съ ея литературой, -- темъ более теперь. По сущности вопроса внига раздёлена на двё части: харавтеристика, по языку, періода мноологическаго, до христіанскаго, и періода христіанскаго. Въ этомъ послѣднемъ авторъ ставитъ слѣдующіе вопросы: возведеніе исторіи славянскаго языка къ ІУ вёку (слёды его отыскиваются въ готскомъ переводѣ евангелія этого вѣна); отвлеченныя понятія,. выраженныя славянскимъ переводомъ писанія; древнъйшія славянскія слова, значенія чисто христіанскаго (авторъ убѣждаетъ, что еще до IX въка славянский языкъ бывалъ уже органонъ понятий христіанскихъ); слова, составляющія переходъ отъ древнѣйшаго періода въ христіанскому; начало славянской грамотности, опредбляемое гот. скимъ переводомъ библіи, IV въка; исторія понятій семейныхъ въ языкь; языкъ въ періодъ развитія общественныхъ отношеній изъ семейныхъ; расширеніе домашняго круга воззрѣній въ языкѣ; грецизмы. Сравнивая славянскій и готскій переводы писанія, г. Буслаевъ приходить въ выводу, что славянскій языкъ задолго до Кирилла и -Меволія подвергся вліянію христіанскихъ идей; что въ то время, какъ готскій переводъ Ульфилы сохраняетъ языческія преданія для выраженія христіанскихъ идей, переводъ славянскій отличается большею чистотою этого выраженія вслёдствіе отстраненія намековъ на языческій, до-христіанскій быть; что когда въ языкѣ готскаго перевода замѣчается большее развитіе государственныхъ понятій, переводъ славянский отпосится въ той порв народной жизни, когда въ язывъ господствовало еще во всей силѣ понятіе о семейныхъ отношеніяхъ и проч. ("Положенія"). "Трудъ г. Буслаева, —писалъ послѣ Котляревскій, —имфеть болфе археологически-бытовой или культурный характеръ, чъмъ строго формально лингвистическій; нъкоторыя стороны и вопросы его позднѣе съ большею точностью и опредѣлительностью разсмотрѣны Миклопичемъ (Christliche Terminologie), открылось много новыхъ матеріаловъ для дополненій; но въ цёломъ изслёдованіе г. Буслаева доселё не замёнено ничёмъ лучшимъ и остается однимъ изъ замѣчательнѣйшихъ "опытовъ исторіи языка", понимаемой не внѣшнимъ образомъ, а въ связи съ движеніемъ жизни и исторіи  $^{1}$ ).

Общія положенія диссертація, что исторія языка стоить въ тѣсиѣйшей связи съ преданіями и вѣрованіями народа, что въ періодъ своего образованія языкъ носить на себѣ слѣды народной мисологіи, что древнѣйшія формы эпической поэзіи ведуть начало отъ образованія самаго языка, что родство индо-европейскихъ народовъ сопро-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Котляревскаго, "Вибліологическій опыть о древней русской письменности" (Изъ Филолог. Записовъ 1879—80). Воронежъ, 1881, стр. 120—124.

вождается согласіемъ ихъ повѣрій и преданій, что мисологическія преданія славянъ должны быть изучаемы въ связи съ преданями другихъ средневѣковыхъ племенъ, особливо нѣмецкихъ, —эти положенія прямо принадлежатъ ученіямъ Гримма ').

Диссертація г. Буслаева была въ нашей литературѣ совершенной •новостью: это былъ первый опытъ примѣнить сравнительное и историческое языкознаніе въ древностямъ славянскаго языка, откуда извлекалась бытовая картина такой далекой поры, на изслѣдованіе которой подобнымъ путемъ еще никогда не покушалась русская наука.

Впослидствия, ученая диятельность г. Буслаева состояла въ дальнвишемъ применения этого метода къ старой русской народной словеспости, быту и миеологіи. Таковы были: "Дополненія и прибавленія" къ "Сказаніямъ" Сахарова съ объясненіями стараго языка и народно-мисологическихъ представлений<sup>2</sup>); таковъ общирный трактать: "Русскія пословицы и поговорки"<sup>3</sup>), "Русская поэзія XVII въка" \*), накопецъ, цълый рядъ изслъдованій въ области русской старины, впослѣдствіи собранныхъ въ извѣстномъ изданіи <sup>в</sup>). Вмѣстѣ съ научнымъ методомъ, выработаннымъ по Гримму, г. Буслаевъ, по свойству своего дарования соединиять и другую черту, отличантую знаменитаго нъмецкаго ученаго: Гриммъ не только критически, но фантазіей и поэтическимъ чувствомъ возстановлялъ любимую старину; подобная черта давала привлекательность и трудамъ г. Буслаева. Онъ съ любовью раскрывалъ преданія старины, вникалъ въ ея затаенный смыслъ, собиралъ ея поэзію въ твхъ membra disjecta, въ которыхъ она по большей части у насъ сохранилась, и объяснялъ ее современному читателю.

Въ этногръфическихъ изученіяхъ, совершавшихся въ послѣднія десятилѣтія, есть одна любопытная область, по которой въ особен-

<sup>5</sup>) "Исторические очерки русской народной словесности и искусства". Спб. 1861, 2 большихъ тома.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ частности, образцомъ изслёдованія послужило (по предположенію Котлиревскаго) сочинсціе Рудольфа Раумера: Die Einwirkung des Christenthums auf die althochdeutsche Sprache. Stuttg. 1845, —на которое г. Буслаевъ, между прочимъ, ссылается въ своей книге (стр. 124).

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) "Архивъ", Калачова. М. 1850, кн. I, отд. IV, стр. 1-48.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Архивъ", II, половина вторая. М. 1854, отд. IV, стр. 1—176. Сборникъ пословицъ, здёсь напечатанный, не былъ потомъ, къ сожалёнию, повторенъ въ издании трудовъ г. Буслаева, 1861 г.

<sup>4) &</sup>quot;Мосв. Ведоности" 1852, № 52-57, и отдельно. М. 185?.

Отивтимъ еще изъ той поры критическую статью по поводу "Филолог. наблюденій" прот. Павскаго, въ "Отеч. Зап." 1852, т. LXXXI—LXXXII, двё статьи; объ "Извёстіяхъ" II Отд. Акад. и объ "Опытё областного великорусскаго словара", тамъ же, т. LXXXIII, XXXXV.

ности можно судить объ успёхё научнаго объясненія старины и народности, гдё сошлись у одной цёли разнообразныя изслёдованія, приведшія въ неожиданнымъ и любопытнымъ результатамъ. Это--изученіе народнаго эпоса, въ его различныхъ вётвяхъ и ступеняхъ.

Предметь изученія было народное творчество, въ созданіяхъ котораго ожидали найти отголосовъ отдаленнёйшей старины, сбереженной народною намятью до нашего времени, услёдить формацію народнаго характера, выражение народнаго идеала, воплощеннаго въ образахъ эпическихъ богатырей. При нынёшнемъ состоянии историкофилологическаго знанія, вопросъ пересталъ уже казаться столь простымъ, кавъ считали прежде; его нельзя было обойти реторикой. Чтобы объяснить созданія народнаго творчества, требовались всѣ средства историво-филологической науки: нужно было исторически возстановить періодъ, въ который должно быть помѣщено содержаніе народнаго эпоса, опредёлить источники и способы народнаго поэтическаго творчества, свладъ миенческихъ и бытовыхъ представденій, судьбу эпической п'єсни отъ ся зарожденія до позднійшей эпохи народной жизни. Такимъ образомъ начался пересмотръ старыхъ источниковъ, и еще болёе раскрытіе новыхъ, указавшихъ цёлую, прежде едва подозрѣваемую литературу нашихъ среднихъ вѣковъ; начались изслёдованія сравнительно-филологическія, которыя впервые научно проникали въ древнъйшія эпохи языка и быта, и давали богатыя указанія о свойствахъ первобытныхъ поэтическихъ представленій; предприняты были изысканія мисологическія; археологія должна была разъяснить черты матеріальнаго быта, формы вотораго являются въ древней поэзіи; наконецъ, явилась новая теорія народнаго эпоса.

Мы видѣли выше, какъ неумѣло приступала наша старая "наука", даже у лучшихъ ея представителей двадцатыхъ и тридцатыхъ годовъ, къ вопросу древней народной поэзіи; какъ даже въ сороковыхъ годахъ "наука" еще не въ силахъ была справиться съ этимъ вопросомъ и довольствовалась однимъ литературнымъ впечатлѣніемъ, не умѣя понять ни историческаго склада древняго эпоса, ни смысла его фантастическихъ созданій, ни особенностей формы. Теперь возникала для объясненія этой области цѣлая сложная наука, направленная на объясненіе древнѣйшаго періода народныхъ представленій—въ бытѣ, религіи (миеологіи), поэвін.

Наконецъ, давнишнее стремленіе къ уразумѣнію вопроса о народной старинѣ нашло первую прочную опору въ нѣмецкой наукѣ. Это было въ пятидесятыхъ годахъ. Съ тѣхъ поръ новое изученіе чрезвычайно расширилось и повело къ разнообразнымъ выводамъ литературнымъ, этнографическимъ и даже національно-историческимъ:

HOT. STHOPP. II.

6

виёстё съ массой вновь открытыхъ памятнивовъ народной поэзін, явился рядъ изслёдованій, раскрывавшихъ различныя стороны предмета и постепенно выяснявшихъ его прежде недоступныя трудности. Образовалась цёлая литература о народномъ эпосё: мнёнія распадались, и возникала горячая полемика. Таковы были болёе или менѣе извѣстные, даже въ большой публикѣ, труды: по собиранію паматниковъ народной поэзіи-Рыбникова, Гильфердинга, Якушкина, Варенцова, Безсонова, Шейна; по ся объяснению, вслёдъ за Буслаевымъ и Асанасьевымъ, труды Ореста Миллера, Л. Майвова, Квашнина-Самарина, Стасова, --- въ новъйшее время Александра Веселовскаго, Ягича, Кирпичникова, Жданова, Колмачевскаго; наконецъ, иностранныхъ ученыхъ-Рамбо, Рольстона, Волльнера, Вестфаля и проч. Вопросъ научный не преминулъ получить тенденціозную окраску. Онъ еще далеко не былъ выясненъ, однако на немъ уже строились національно-археологическія теоріи и примѣнядись въ настоящему: нашъ народный характеръ, національное предназначеніе, современныя политическія дёла, наши общественныя направленія опредёлялись и судились по былинамъ объ Ильъ Муромцъ и Добрынъ Никитичь, -- все это не безъ большихъ странностей. Наконецъ, въ популярную литературу и учебники, подъ видомъ научно несомнѣнныхъ истинъ, входили подобныя мало достовърныя представленія древности, окрашенныя въ національно-мистическій колорить.

Но въ теченіе двухъ или трехъ послёднихъ десятилітій въ самой наукъ произошли однако весьма важныя перемъны и новыя пріобрётенія. То, что недавно принималось еще съ полной вёрой, было значительно измѣнено, а иногда совсѣмъ подорвано новыми изсл'Едованіями, — такъ что старыя положенія не могуть быть повторены теперь или совсёмъ, или, по крайней мёрѣ, безъ значительныхъ оговорокъ и исправленій. Въ этой переработкѣ прежнихъ взглядовъ наша наука сдълала многое самостоятельно, но не менъе и при помощи уже не только нёмецкой, но обще-европейской науки. Нѣмецкая школа сравнительнаго языкознанія и мисологіи, на которой воспитались первые изслёдователи нашего народнаго эпоса, въ самой Германіи развилась въ новую ступень и, въ связи съ изысканіями въ другихъ областяхъ науки, становится на иную точку зрънія: вопросъ о первобытныхъ временахъ изъ вруга археологическаго романтизма и изъ въдънія чистой филологіи переходить въ область болѣе сложныхъ, нерѣдко и болѣе реальныхъ изученій, какъ антропологія, исторія культурныхъ и исторяко-литературныхъ взаимодъйствій. Этотъ научный переворотъ отразился и у насъ.

Въ планъ вашего труда не входить изложение частныхъ вопросовъ; мы постараемся только указать главныя направления, въ которыхъ она двигалась, ихъ источники и параллели въ европейской наукъ, въ которую наши изслъдователи вносили наконецъ и свой самостоятельный вкладъ— вновь открываемаго народно-поэтическаго матеріала и историко-филологической критики.

Мы говорили выше, что еще съ половины сороковыхъ годовъ т. Буслаевъ принималъ ученіе Гримма, какъ руководство не только въ наукѣ, но и въ жизни <sup>1</sup>). Это было чрезвычайно характерно, потому что Гриммовскій пріемъ заключалъ въ себѣ не только научную теорію, но и нравственно-общественное направленіе. Замѣчаніе г. Буслаева показывало, что онъ именно понялъ или почувствовалъ это;

--- "Русскіе духовные стихи", по поводу сборника духовныхъ стиховъ Варенцова и "Каликъ перехожихъ" Безсонова, въ "Русской Речи", 1861, и отдельной брошорой.

— "Русскій богатырскій эпось" (по поводу изданія пѣсенъ Рыбникова, ч. 1—2, и пѣсенъ Кирѣевскаго, вып. 1—4) въ "Русск. Вѣстникѣ", 1862, № 3, 9, 10.

— "Слѣды русскаго богатырскаго эпоса въ мненческихъ представленіяхъ индоевропейскихъ племенъ", въ Фялологическихъ Запискахъ, 1862—63, вып. 2—3.

— "Сравнительное изучение народнаго быта и поэзии", въ "Русск. Вѣстникъ", 1872, № 10; 1873, № 1, 4.

— "Догадки и мечтанія о первобытномъ человѣчествъ", по поводу книги Каспари, Die Urgeschichte der Menschheit, 1873, въ "Русск. Въстникъ", 1873, № 10.

— "Клинообразныя надписи Ахеменидовъ, въ изданіи проф. К. А. Коссовича" (1872), тамъ же, 1873, № 12.

— "Странствующіе пов'єти и разсказы", тамъ же, 1874, № 4 — 5.

 Разборъ сочинения Стасова: "Происхождение русскихъ былинъ", въ Отчетв о 12-иъ присуждении Уваровскихъ наградъ, 1870.

— Разборъ книги Ор. Миллера объ Ильй-Муромцй въ "Журн. Мин. Просв". 1871. априль, и въ Отчети о 14-из присуждени Увар. наградъ, 1872.

— Разборъ сочиненія А. Веселовскаго, въ Отчетъ о 16-мъ присужденія, 1874.
— "О значеній современнаго романа и его задачахъ". Москва, 1877. (Изъ Газети А. Гатцука, брошора).

- Разборъ книги Віодле-ле-Дюка о русскомъ искусстве (переведенной Н. Султановымъ, М. 1879), въ "Критическомъ Обозрении", 1879, № 2, 5.

— Изъ новъйшихъ изданій г. Буслаева, "Мон досуги. Собранныя изъ періодическихъ изданій мелкія сочиненія" (М. 1886, двъ части) представляють собраніе статей изъ путешествій на западъ и очерковъ изъ исторіи литератури и искусства. Въ книгѣ "Народная поэзія. Историческіе очерки" (Спб. 1887) собраны статьи, писанныя въ 1861—1871 годахъ, а именно: "Русскій богатирскій зпосъ", 1862; "Слѣды славянскихъ эпическихъ предавій въ нёмецкой мвеологіи", 1862; "Бытовые слон русскаго эпоса", 1871; "Пѣсня о Роландъ", 1864; "Испанскій народный эпосъ о Сидъ", 1864; "Русскіе духовные стихи", 1861. Статьи повторены здѣсь лишь съ небольшими измѣневіями.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Послѣ "Историческихъ очерковъ русской народной словесности и искусства" слёдовалъ рядъ новыхъ статей г. Буслаева по объяснению русской народной поезии и по общему вопросу:

и дъйствительно, не нужно большихъ сличеній, чтобы въ томъ и другомъ увидёть близкое согласіе обонхъ писателей. Но скажемъ впередъ, что это вовсе не было только подражаніе, повтореніе миžній учителя. Нашъ ученый принялъ, правда, готовыми многія изъ положеній нёмецкаго авторитета-считая ихъ научно установленными; но часто тёсное совпаденіе нашего изслёдователи съ знаменитымъ дѣятелемъ германской науви имѣло болѣе глубовую причину. А именно — лля нашего общественнаго образованія пришла пора переживать то настроеніе, которое выразилось въ деятельности научноромантической школы Гримма и его спутниковъ. Чисто литературныя вліянія нѣмецкаго романтизма дошли до насъ гораздо раньше-со временъ Жуковскаго; но собственно этнографическая наука наша съ двадцатыхъ по сороковые года едва подозръвала о существовании Гриммовой школы, — уже десятками лётъ дёйствовавшей въ Германіи <sup>1</sup>); наша этнографія и народная археологія въ ту пору все еще были въ рукахъ самоучевъ, какъ Сахаровъ или Даль, и даже люди ученые, какъ Надеждинъ, Максимовичъ и пр., не проходили правильной филологической школы. Наконець, къ намъ стали проникать и эти изученія: школа Гримма занимала столь господствующее положеніе въ наукѣ, что миновать ее было невозможно; она должна была оказать свое действіе и у насъ. Нашей этнографической археологіи именно не доставало научнаго смысла (вспомнимъ грубыя нелѣпости Сахарова, и даже гораздо болѣе разумное эмпирическое собираніе Снегирева); а затѣмъ недоставало историческаго, а также нравственнаю освѣщенія тѣхъ сочувствій къ народному преданію, которыя усићли уже развиться въ обществѣ до сильно распространеннаго интереса къ этнографіи и археологіи. За неимѣніемъ научной и гуманитарной подкладки, это стремленіе къ народности принимало, какъ мы видёли, самыя фальшивыя выраженія и примѣненія, начиная отъ варамзинской чувствительности, соединявшей идиллію съ защитой крѣпостного права, до оффиціальной народности, видъвшей существо народнаго духа, между прочимъ, въ томъ же крѣпостномъ рабствѣ, до Сахаровской ненависти ко всему чужеземному, до фантазій Морошкина и Савельева-Ростиславича, до мнимо-народнаго прибауточнаго стиля въ литературъ, до вражды въ образованию-потому что оно европейское... Писатели прогрессивнаго направленія (Бѣлинскій, Герценъ, Грановскій, Тургеневъ и пр.) отвергали это извращеніе "народности", которое было имъ слишкомъ очевидно; но прогрессивная школа всѣ свои силы полагала на вопросы современной

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Труды Явова Гримма начинаются еще въ первомъ десятилётіи нашего вёка. Въ двадцатыхъ годахъ онъ былъ уже знамевитый ученый.

общественности и просвъщенія: народный вопросъ быль близовъ и дорогъ ея чувству и убъждению какъ вопросъ нравственно-соціальный, но въ народной старинѣ она относилась равнодушно, какъ къ пережитому прошедшему; въ современной жизни народа видёла бёдствія несвободы и невѣжества и искала для нея освобожденія и шволы; народъ былъ для нея богатая, много об'вщающая, но стихійная сила, ждущая сознанія, --- далевое прошедшее елва ли имбло не одну отрицательную назидательность. Съ другой стороны, славянофильство было перетоненной, полу-мистической отвлеченностью, воторая бывала далева отъ непосредственной действительности и могла быть даже эксплуатируема обскурантами. Таковы были условія. Естественно было логически искать исхода изъ этихъ различно неудовлетворяющихъ точекъ зрѣнія на народность, и когда въ противоположность всёмъ этимъ крайностямъ или недоразуменіямъ являлась Гриммовская теорія — вооруженная научной силой, глубовимъ проникновеніемъ въ недоступныя ранѣе области старины и народной жизни, сознательнымъ возвеличеніемъ народно-поэтическаго содержанія, теплымъ отношеніемъ къ народу какъ носителю этого содержанія, — эта теорія нашла отголосовъ и въ нашей литературѣ. Она была нужна здъсь, какъ научная основа для истолкованія народности и не могла не встрётить сочувствія въ людяхъ, у которыхъ научная приготовленность въ ея усвоенію соединялась съ такимъ же любящимъ отношеніемъ въ народу, съ умѣньемъ понимать и одушевленно воспроизводить поэтическія стороны народнаго преданія, часто сврытыя отъ обыкновеннаго глаза. Такой отвётъ съ русской стороны на учение Гримма и поданъ былъ всего болѣе г. Буслае-BUMB.

Это была такимъ образомъ своеобразная точка зрѣнія, отличавшаяся отъ обычныхъ тогдашнихъ направленій, и въ особенности совсѣмъ не похожая на минмо-народныя тенденціи во вкусѣ "Маяка" и оффиціальной народности. Нечего говорить, что для ученаго, хорошо подготовленнаго, какъ г. Буслаевъ, съ чувствомъ поэтическаго достоинства и изящества, не могли быть сочувственны тѣ уродливыя проявленія, какими выражалось всего чаще тогдашнее народничество, — они должны были представляться ему просто грубо фальшивыми. Но г. Буслаевъ остался чуждъ и обоимъ господствовавшимъ тогда лагерямъ. Прогрессивная школа, какъ мы сказали, видѣла народный вопросъ только съ его соціальной стороны; г. Буслаевъ, напротивъ, совсѣмъ не касавшійся этой стороны, негодовалъ на отсутствіе пониманія того нравственно-поэтическаго содержанія, какимъ по его взгляду исполнена была народная старина и поэзія. По всей видимости, г. Буслаеву была и вообще чужда литературная школа

сороковыхъ и пятидесятыхъ годовъ, главнымъ представителенъ которой быль Тургеневь, школа, посвящавшая свой трудь изображенію различныхъ отношеній культурнаго "общества" и оказавшая самому дёлу пониманія народности несомиённую и великую услугуно въ глазахъ нашего поэта-археолога виновная отсутствіемъ тогоидеалистическаго отношенія кънароду, какое внушала новая теорія. Это быль цёлый взглядь, цёлое направленіе вкуса, которые не ограничивались конечно одной русской литературой. Это теоретическое нерасположение простиралось у г. Буслаева вообще на ту новую литературу, которая съ эпохи Возрожденія порвала средневѣковую традицію, потеряла связь съ народными элементами поэзіи и, связавъсебя классическимъ преданіемъ, развивалась въ искусственныхъ формахъ: съ Петровской реформы сюда же примкнула и русская литература, черезъ край напитанная чужими вліяніями и забывшая своюстарину. Столько же или, можетъ быть, еще болёе несочувственно было г. Буслаеву другое изъ тогдашнихъ направленій: славянофильство не разъ вызывало его жествій отпоръ; при всемъ увлеченіи народностью, онъ не делилъ славянофильскихъ теорій, потому вероятно, что видѣлъ въ нихъ довтринерство, воспитанное опять на чужой почвѣ и навязывающее народности несвойственныя ей качества. Собственный взглядъ г. Буслаева-по спорнымъ вопросамъ подобнаго рода, волновавшимъ тогда литературу - обыкновенно высказывался только эпизодически, при случав; и иной разъ бывало даже ивскольконеясно, куда же простираются его несогласія съ направленіемъ прогрессивнымъ и гдѣ отличіе его возвеличеній народности отъ славянофильскихъ. Впослёдствіи, эта особенность его особой точки зрёнія стала виднёе: г. Буслаевъ, какъ человёкъ науки, не былъ врагожъ. свободной критики и не быль полу-слёпымъ приверженцемъ московскихъ преданій; его идеаломъ была свободная жизнь народности, согрѣтая возвышеннымъ поэтическимъ преданіемъ старины.

Такимъ образомъ, ученіе, которое излагалъ у насъ г. Буслаевъ, вступало въ литературу совсёмъ особеннымъ и исторически необходимымъ элементомъ. Для того, чтобы новѣйшія народныя стремленіа пріобрѣли свою логическую и нравственную полноту, нужно было, чтобы къ точкѣ зрѣнія прогрессистскаго круга, ставившей по преимуществу вопросъ только о соціальномъ положеніи народа, присоединилось стремленіе проникнуть въ его внутреннюю жизнь и исторію, въ смыслъ его преданій, въ задушевныя тайны его поэзіи. Для этого послѣдняго нужны были не только средства новѣйшаго научнаго анализа, но и любящее отношеніе къ простымъ созданіямъ народа, способность поэтическаго воспроизведенія далекихъ временъ и наивнаго міросозерцанія, продолжающееся присутствіе котораго въ совреиспноиъ складъ пародныхъ понятій и есть одна изъ преградъ, дълящихъ народъ отъ "общества". Въ сочиненіяхъ г. Буслаева и сказались эти черты — обладаніе прісмами нёмецкой филологической науки, помогавшими дешифрировать затемнившійся и забытый смысль народнаго преданія, и то, совстить новое у насъ отношеніе въ народности, гдѣ не только не допускалась мысль о "снисхожденіи" къ грубости народныхъ понятій и поэзіи, но требовалось къ нимъ высовое уважение, гдъ произведения народной поэзи излагались и комментировались съ такимъ же признаніемъ ихъ достоинства, какое привыкли отдавать лучшимъ произведеніямъ искусственной литературы, и съ неменьшимъ, если еще ие большимъ сочувствиемъ указывались высовія правственныя начала, лежащія въ ихъ основѣ, и особенности ихъ поэтическаго стиля, съ живой образностью котораго искусственная поэзія не можеть и равняться. Г. Буслаевь умёль дъёствительно расврывать привлокательныя стороны народно-поэтическихъ созданій, какъ до того времени не было еще дѣлано въ нашей литературь. Установление этого новаго отношения въ народной старинѣ и поэзіи-кромѣ многихъ, въ спеціально-научномъ отношенія важныхъ наслёдованій, — составляеть канятальную заслугу г. Буслаева, которая должна быть высоко оценена въ исторіи изученій русской народности.

Въ чемъ же состояла сущность его взглядовъ на народную старипу и ея отношение въ развитию литературы? Мы можемъ только немногими выдержками указать, или напомнить, читателю основныя мысли, внесенныя г. Буслаевымъ въ наше историко-литературное достояние и открывавшия новый періодъ въ истолковании народнаго предания.

"Въ самую раннюю эпоху своего бытія народь имъеть уже всю главнъйтія основы своей національности въ языкъ и мноологія, которыя состоять въ тъснъйшей связи съ поэзіею, правомъ, съ обычаями и нравами-такъ начинаеть г. Буслаевъ свои "Историческіе Очерки".-Народъ не помнить, чтобъ когда-инбудь изобръть онъ свою мнеологію, свой языкъ, свои законы, обычан и обряды. Всъ эти національныя основы уже глубоко вошли въ его нравственное бытіе, какъ самая жизнь, пережитая имъ въ теченіе многихъ до историческихъ вѣковъ, какъ прошедшее, на которомъ твердо покоится настоящій порядокъ вещей и все будущее развите жизни. Потому всъ нравственныя иден для народа эпохи первобытной составляють его священное преданіе, великую родную старину, святой завѣть предковъ потомкамъ.

"Слово есть главное и самое естественное орудіе преданія. Къ нему, какъ къ средоточію, сходятся всё тончайшія нити родной старины, все великое и святое, все, чёмъ крёпится нравственная живнь народа.

"Начало поэтическаго творчества теряется въ темной, до-исторической глубний, когда созндается самый явыкъ, и происхождение языка есть первая самая рёшительная и блистательная попытка человёческаго творчества. Слово —не условный знакъ для выраженія мысли, но художественный образъ, вывванный живёйшимъ ощущеніемъ, которое природа и живнь въ человёкё возбудили. Творчество народной фантазіи непосредственно переходитъ отъ явыка къ поэзіи. Религія есть та господствующая сила, которая даетъ самый рёшительный толчекъ этому творчеству, и древнёйшіе мисы, сопровождаемые обрадами, стоять на пути совиданія языка и поэзіи, объемлющей въ себё всё духовные интересы народа"... (Т. І, стр. 1-2).

"Въ образования и строения языка оказывается не личное мышление одного человѣка, а творчество цѣлаго народа. По мѣрѣ образованія народъ все болѣе и болёе нарушаеть нераздёльное сочетание слова съ мыслыю, становится выше слова, употребляеть его только какъ орудіе для передачи мысли и часто придаеть ему иное значеніе, не столько соотвётствующее грамматическому его ворню, сколько степени умственнаго и нравственнаго образованія своего. Вся область мышленія нашихъ предковъ ограничивалась языкомъ. Онъ былъ не внёшнымь только выраженіемь, а существенною составною частью той нераздільной нравственной діятельности цізлаго народа, въ которой каждое лицо хотя и принимаеть живое участие, но не выступаеть еще изъ свлошной массы цалаго народа. Тою же силою, какою творился языкъ, образовались и мием народа, и его поэзія. Собственное имя города или какого-нибудь урочища приводило на память цёлую сказку, сказка основывалась на преданіи, частью нсторическомъ, частью миеическомъ; мнеъ одевался въ поэтическую форму пѣсни... Все шло своимъ чередомъ, какъ заведено было испоконъ вѣку; та же разсказывалась сказка, та же палась пасня и теми же словами, потому что изъ пъсни слова не выкинешь; даже минутныя движевія сердца, радость и горе выражались не столько личнымъ порывомъ страсти, сколько обычными изліяніями чувствь — на свадьбѣ въ пѣсняхъ свадебныхъ, на похоровахъ въ причитаньяхъ, однажды навсегда сложенныхъ въ старину незацамятную и всегда повторявшихся почти безъ переминь. Отдільной личности не было исхода изъ такого замкнутаго круга.

"Явыкъ такъ сильно проникнутъ стариною, что даже отдѣльное реченіе могло возбуждать въ фантазіи народа цѣлый рядъ представленій, въ которыя онъ облекалъ свои понятія. Потому внѣшняя форма была существенной частью эпической мысли, съ которой стояла она въ такомъ нераздѣльномъ единствѣ, что даже возникала и образовывалась въ одно и тоже время. Составленіе отдѣльнаго слова зависѣло отъ повѣрья, и повѣрье, въ свою очередь, иоддерживалось словомъ, которому оно давало первоначальное происхожденіе. Столь очевидной совершеннѣйшей гармоніи идеи съ формою исторія литературы нигдѣ болѣе указать не можеть.." (Тамъ же, стр. 6-7).

Эта старина и привлекала автора интересомъ первобытнаго умственнаго и поэтическаго творчества, цёльностью быта и общенароднаго міровоззрёнія, выражавшейся въ той *поэзі*и, которая одна была дёйствительно *народной*, создавалась всёми и каждымъ, заключала общія, всёми испытанныя и провёренныя мысли, чувства и поэтическія представленія. Позднёйшая письменная литература составляеть явленіе совсёмъ иного порядка: въ ней уже нётъ привлекательной цёльности общенароднаго творчества; это уже дёло личнаго знанія и таланта; она разнообразнёе, но и произвольнёе; движеніе ея сложнѣе, — но чтобы изучать ся развитіе и сиысль, необходимо обращаться въ источникамь и началамь.

Основнымъ выраженіемъ старины было эпическое творчество. При его наблюдении, бросалось въ глаза прежде всего совершенное разичие народнаго эпоса оть той некусственной эпонен, которая распространилась въ новъйшихъ европейскихъ литературахъ вслёдствіе псевдо-классическаго подражанія и считалась прежде настоящимъ эпосомъ: не было ничего общаго между этой искусственной формой, наполненной произволомъ личной фантазіи, и тѣмъ естественнымъ созданіемъ народа, гдѣ въ освящаемыхъ преданіемъ образахъ сложились мнонческія и геронческія сказанія. Этоть народный эпось быль созданіемь долгихь вёковь, созданіемь, которое хранилось и лелёялось цёлымъ народомъ; въ немъ нётъ мёста произволу и вифств чему-нибудь ложному и безправственному, что такъ легко проникаеть въ произведенія литературы искусственной, --- потому что здёсь, въ народной поэзіи, все личное и ложное отбрасывается общенароднымъ инстинитомъ добра и правды; самое зло является въ эпосъ какъ порождение темныхъ силъ. Авторъ приводитъ замъчание братьевь Гриммовъ-первыхъ знатоковъ народной эпической поэзіи, -что имъ не случилось въ ни одной народной пъснъ найти ничего ложнаго, никакого обмана <sup>1</sup>).

Это эпическое міровоззрѣніе, и особенности эпической поэзін по содержанію и формѣ, составляли одинъ изъ любимыхъ предметовъ объясненій автора. Смыслъ этого особеннаго интереса заключался именно въ высокой оцѣнкѣ творчества всенароднаго по содержанію, всѣмъ понятнаго и близкаго, наивнаго, но нравственно чистаго и возвышеннаго, хранящаго исконное пародное міровоззрѣніе и поэтическій характеръ, по формѣ богатаго непосредственными красотами народной рѣчи, образностью выраженія: это было общенародное достояніе, въ которомъ быль залогъ народной личности и единства.

По уб'яжденію автора, — совершенно справедливому, — этотъ мірь народнаго творчества, до т'яхъ поръ мало или совсёмъ не сознаваемый или грубо объясняемый, долженъ былъ наконецъ войти въ кругъ понятій общества и занять въ литературныхъ идеяхъ подобающее м'есто. Мы приведемъ еще, изъ числа многихъ, одинъ образчикъ взглядовъ автора.

"Теоретическое изучение литературы и искусствь состоить въ тёснёйшей связи и во взаминомъ вліянии не только съ практическою художественною дёятельностію своей эпохи, но и вообще еъ юсподствующими идеями, со всёмъ умственнымъ и правственнымъ, общественнымъ и политическимъ направлениемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Истор. Очерки, I, стр. 55 и далве.

и, конечно, никогда не чувствовалась эта связь такъ живо, какъ въ настоящее время. При благотворномъ вліянім христіанскаго просв'єщенія, въ теченіе візковъ выработалось наконець то всеобъемлющее, безпредёльное чисство человиколюбія, которое всёмъ и каждому внущаеть уваженіе и любовь къ массамь народныма и на пользу этихъ послёднихъ вызываетъ къ множеству геніальныхъ отврытій и великодушныхъ предпріятій, которыми становится знаменито наше время. Этому господствующему направлению вволне соответствуеть, въ теоретическомъ изучении литературы и искусствъ, блистательная разработка народныхъ поэтическихъ элементовъ. Лучше всего убѣждаетъ насъ въ этомъ Германія, эта классическая страна учености. Какь лёть за двадцать пять тому назадъ теорія словесности и искусства была загромождена кучами всевозможныхъ нъмецкихъ учебниковъ и изслъдований эстетическихъ, пінтическихъ, стилистическихь; такъ въ настоящее время непрестанно ввдаются тамъ сборники народныхъ песенъ, сказокъ, повествованій, а также памятинки средневёковой интературы, съ комментаріями и словарями, разработывается народная мисологія, исторія правовъ, обычаевъ и вообще всего народнаго быта.

"Каковы бы ни были теоретическія погрѣшности курсовъ словесности, пропретавшихъ въ нашихъ унпверситетахъ леть иятнадцать тому назадъ <sup>4</sup>) и основанныхъ на Шлегелъ, Вильменъ, Сисмонди и на нъкоторыхъ скудныхъ результатахь философіи искусства, --главизйшій и существеннайшій недостатокъ этихъ курсовь состоить въ томъ, что они отвлекали здоровыя и свъжія силы учащихся отъ благотворнаго изследованія фактовь; вместо самостоятельнаго изученія предметовъ науки, давали безжизненныя формулы философскія и, полагая философскими возврёніями расширять свободный кругъ мышленія, только сковывали мысль, насильственно налагая на нее готовыя формулы вакой-нибудь эстетической теорін. Но самое влое и вредное въ этихъ эстетическихъ руководствахъ было, закъ сказать аристократическое ихъ направление. Не только съ точки зрвнія эстетической, но и исторической, изслёдователь обращался только въ свётиламъ литературы и искусства, и именно въ свётиламъ первой величины: выставлялъ великія достоинства Данта и Шекспира, Ломоносова и Державина, и съ высоты своего эстетическаго трибунала, -вооруженный мнимо безпристрастною критикою, -- величаво раздаваль мелкія награды прочниъ писателниъ, которыхъ удостонвалъ своей эстетической оденки, Что за дѣло было такому выспреннему критику до нашихъ народныхъ пѣсенъ. оскорблявшихъ его утоиченный вкусъ, воспитанный въ аристократической обстановкъ такъ-называемыхъ образцовыхъ академическихъ произведений? Что за дъло было ему до нашихъ старинныхъ сборниковъ XV, XVI и XVII в., ваполненныхъ поученіями и повёствованіями на локаномъ болгаро-русскомъ и польсво-русскомъ языка, наполненныхъ сочиненіями, которыя, можетъ быть, виолнъ удовлетворяли нашихъ грубыхъ предковъ, но къкоторымъ нельзя было приложить формулы объ отношения художественной иден въ формъ, опредъляемой законами его эстетики? - И такіе теоретикп-критики не только не хотвли знать нашей письменной старины и народности, но и на самомъ дълв не знали ни той, ни другой, и своими выспренними взглядами, становясь будто-бы выше нашей старлны и народности, только возбуждали къ той и другой презрѣніе, приведшее въ вредному предразсудку, довольно распространенному еще и теперь, будто можно составить себъ върное понятіе объ исторіи русской литературы на взучении поздивйтихъ писателей, начиная отъ Кантемпра или

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Разумѣются тридцатые и сороковые года.

Ломоносова, безъ основательнаго знанія нашей древней литературы и безъ живѣйшаго сочувствія къ народной словесности.

"Между тёмъ, изученіе собственно народной словесности, т.-е. пёсенъ, свазокъ, народныхъ преданій и повёстей, и другихъ такъ-называемыхъ народныхъ книгъ, это благотворное изученіе, которымъ современная наука преимущественно обязана энергической геніальной дёятельности Я. Гримма и его многочисленныхъ послёдователей, дало новое направленіе изслёдователямъ исторіи литературы и расширило ихъ воззрёніе...

"Хотя на западё уже много сдёлано для изученія старины и народности, несравненно больше чёмъ у насъ; но постоянно открываемые и издаваемые памятныки литературы и искусства въ Германіи, Франціи и другихъ евроцейскихъ странахъ, эта энергическая и дружно стремящаяся впередъ литературная и ученая дёятельность къ изслёдованію сокровенныхъ основъ національности,-пріуготовляетъ блистательную будущность историческому изученію...

"Подъ кажущевося сухою положительностью этихъ непрестанныхъ изданій старинныхъ и народныхъ памятниковъ литературы и искусства, болёе внимательный выглядъ не можетъ не замётить ихъ высокаго значенія для успёховъ просвёщенія, не можетъ не открыть зародышей для правильнаго развитія философской, эстетической мысли на твердыхъ основахъ.

"Литература и искусство служать только вибшимиь выраженіемь духовныхъ отправленій жизни народной. Въ прежнее время, останавливаясь только на геніальныхъ личностяхъ въ исторіи художественнаго и литературнаго развитія, думали въ этихъ личностяхъ, такъ сказать, подслушать отвёты на задушевные вопросы той эпохи, къ которой каждая изъ геніальныхъ личностей принадлежнть. Теперь не довольствуются такимъ привилегированнымъ положеніемъ генія, отв'ятствующаго на вопросы своей эпохн; думають, что трудно и даже невозможно бываеть понять этого геніальнаго отвёта безъ всестороннаго, подробнивато изучения самыхъ вопросовъ, которые предложены были ему эпохою. И вотъ — около прославленнаго геніальнаго имени изучаемой эпохи скоиляется цізый рядъ произведеній, правда-не столько знаменнтыхъ, не столь превознесенныхъ эстетическою критикою, но столько же исполненныхъ жизненнаго интереса, чаяній и ожиданій, вполит характеризующихъ господствующее настроеніе цёлыхъ народныхъ массь... Аристократизмъ гевіальной личности уступаетъ мъсто, въ своемъ нравственномъ значении, высокому, гуманному достоинству духовныхъ стремленій целой эпохи; нечувствительно вносится онъ въ пирокій потовъ духовной жизни ижлаго народа; онъ низводится, такниъ образомъ, до своихъ коренныхъ, народныхъ основъ и, слъдовательно, сглаживаеть съ себя феодальный характерь исключительнаго превосходства.

"Едва-ли нужно доказывать, какъ много обязанъ своимъ происхожденіемъ такой широкій, безпристрастный ввглядъ на литературу—разработкѣ собственно такъ-называемой *народной безъискусственной словесности*, живущей въ устахъ простого народа. Именно, эта словесность стоить внѣ всякой личной исключительности, есть по преимуществу слово цѣлаго народа, *гласъ народа*— какъ выражается извѣстная пословица, есть эпосъ (то-есть, слово)—какъ она называется въ эстетикахъ, хотя и не умѣвшихъ оцѣнить великаго ея значенія"... (Т. І, стр. 401-405).

Эти народныя изученія вносням въ науку новый элементъ, новую область, которой по незнанію не давала м'аста прежняя исторія литературы и эстетика; между тамъ значеніе этой новой области — столь общирное и основное, что исторія литературы и теорія поэзіи и искусства теряли безъ нея научный смыслъ,—и имъ такимъ образомъ предстояло полное преобразованіе...

Съ такимъ широкимъ взглядомъ на предметъ г. Буслаевъ приступаль въ объяснению народной словесности русской, и довольно припомнить харавтеръ нашихъ историво-литературныхъ изученій въ концу сороковыхъ и началу пятидесятыхъ годовъ, чтобы видёть, что этоть взглядъ теперь впервые высказывался въ нашей литературѣ. Читатель замѣтилъ безъ сомнѣнія, что въ словахъ г. Буслаева относилось и въ русской исторіи литературы и эстетикѣ того времени: это было осуждение философскихъ эстетиковъ 30-хъ годовъ и критики Бѣлинскаго. Какъ историческая оцѣнка, это осужденіе не было вполнъ справедливо. И философія 30-хъ годовъ и въ особенности вритива Билинскаго были необходимымъ и благотворнымъ шагомъ впередъ въ ходъ нашихъ общественно-литературныхъ понятій. До нихъ, въ нашей литературв и совстьмо не было никакихъ прочныхъ теоретическихъ понятій о значенія поэзія, никакого сознательнаго отношенія въ общественному смыслу литературы или (въ огромномъ большинствѣ) достаточно развитого вкуса къ ея художественнымъ достоинстванъ. Нътъ сомития, что безъ шволы Бълинскаго самые взгляды г. Буслаева не имели бы почвы въ нашей литературе: въ подоженіяхъ этой школы могъ быть пробълъ, но въ нихъ была твердая теоретическая подвладка. Новые результаты историко-филологической критики были возможны только при посредстве этихъ предшествовавшихъ ступеней: самая мысль о необходимости народнаго элемента въ нашей литературъ всего больше подготовлена была внутреннимъ смысломъ вритики Бѣлинсваго. Но затѣмъ взглядъ, проводимый г. Буслаевымъ, открывалъ новыя стороны вопроса и долженъ былъ многое исправить, или указать вновь въ нашей старинв и въ понимании современной народности.

Мы видёли выше, что, начиная съ прошлаго вёка, изученія народности съ каждымъ поколёніемъ все возрастали въ объемё и важности, — такъ что новое возвеличеніе народности являлось послёдовательнымъ завершеніемъ давнихъ стремленій. Но въ то же время это было опять однимъ изъ самыхъ яркихъ проявленій вліянія европейской, и тогда особливо нёмецкой, науки. Въ сущности, возвеличеніе русской народной поэзіи было, въ его научной сторонѣ, примѣненіемъ открытій германской учености. Дёйствительно, при первомъ сличеніи не трудно увидёть, что какъ ни глубоко былъ проникнутъ г. Буслаевъ любовью къ народному міру, сколько ни положилъ онъ внимательнаго и самостоятельнаго труда, остроумія и поэтической отгадки на изучение русской старины, руководящая основа его изысканий лежала въ "гениальныхъ открытияхъ" Гримма.

Главные труды Гримма были совершены задолго до того, вогда они стали этой оживляющей силой для русскихъ изученій <sup>1</sup>). Взгляды Гримма на народность и старину коренились въ нёмецкомъ національномъ движеніи начала столётія, приготовлявшемся давно и тогда особливо возбужденномъ бъдствіями Германіи въ Наполеоновскія войны. Это была пора процвётанія романтизма; но въ то время какъ литературный романтизмъ, бросаясь въ средніе вѣка-, назадъ", "домой"-превращался въ туманную мистику или даже въ узкую, крайне непривлекательную реакціонную тенденцію, Гриммъ остался в'вренъ лучшимъ стремленіямъ національной идеи. Взглядъ его былъ въ сущности романтическій, -- но, поддержанный научнымъ знаніемъ, личнымъ характеромъ и дарованіемъ, выросъ въ возвышенное поэтическое возсоздание древности, которая представилась ему какъ пора неиспорченнаго дётства и отрочества народовъ, исполненная чувства природы, вравственной чистоты и непосредственности, богатаго творчества фантазіи, оживленная и выраженная общенародною поэзіей. Громадная начитанность въ средневёковыхъ памятникахъ нёмецкаго и всёхъ другихъ европейскихъ народовъ, историческое и сравнительно-филологическое изучение языка дали Гримму возможность произвести грандіознию реставрацію средневёковой старины-въ языкё, юридическомъ бытѣ, религіи (миеологіи), поэзіи. Средневѣковый міръ предсталь въ его трудахъ въ яркой поэтически-окрашенной картинъ, своеобразнымъ и величавымъ, — и это изображение среднихъ въковъ и ихъ отраженія въ бережно хранимыхъ преданіяхъ современнаго народа произвело сильное впечатлёніе, которое отозвалось и у насъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Именно: Kinder- und Haus-Märchen вышля въ 1812 — 15, Deutsche Grammatik—1819, Deutsche Rechtsalterthümer—1828, Reinhart Fuchs—1834, Deutsche Mythologie — 1835 (2-е изданіе 1844), Geschichte der deutschen Sprache — 1848, Deutsches Wörterbuch (начало) — 1852. Его частныя изслёдованія, разсёянныя въ журналахъ и разныхъ изданіяхъ почти съ начала столётія (1807), собраны въ Kleinere Schriften, 1864 и слёд.

О жизни и трудахъ Гримма: — его собственныя автобіографическія статьи: Selbstbiographie, Ueber meine Entlassung, Rede auf Wilhelm Grimm, Rede über das Alter (въ Kleinere Schriften, т. I); далѣе:—Die Gebrüder Jakob und Wilhelm Grimm, ihr Leben und Wirken. Ein Vortrag, gehalten von Oberlehrer, Dr. B. Denhard. Hanau, 1860;—Zum Gedächtniss an Jacob Grimm. Von Georg Waitz. Göttingen, 1863;—Les Frères Grimm, leur vie et leurs travaux, par Fréd. Baudry. Paris, 1864;—Die Brüder Grimm, von Julian Schmidt (въ Deutsche Rundschau, 1881, Januar); — въ исторіяхъ нѣмецкой новой интературы Юл. Шиндта и Геттнера; но особенно въ Geschichte der Germanischen Philologie, Рудольфа Раумера, Münch. 1870 (стр. \$78-452, 495-540, 682-658) и въ книжкѣ: Jacob Grimm, von Wilh. Scherer. Berl. 1865.

Уже при самомъ началѣ его трудовъ, при первыхъ приступахъ въ изучению народной древности и ея упѣлѣвшихъ донынѣ остатвовъ, у Гримма составилось высовое представление о достоинствъ народнаго преданія. Онъ пріобрѣлъ убѣжденіе о несравненномъ превосходствь первобытной народной позвіи, превосходствь, которое могло быть ограничено только отрывочностью преданія 1). Уже въ то время онъ выяснилъ себѣ понятіе о народномъ эпосѣ 2), вѣрно указываль его сущность и заложиль прочное основание дальнёйшихъ изслёдованій, которыя были сдёланы послё имъ самимъ и его школой. Гримиъ былъ увѣренъ, что народное сказаніе всегда истинно, всегда въ основѣ его лежитъ поэтическая и нравственная правда: эпось не есть ни чистый миеъ, ни чистая исторія, сущность его состоить въ ихъ взаимномъ проникновении. Для возникновения эпоса необходимъ историческій фавтъ, которымъ народъ долженъ быть охваченъ такъ живо, что къ нему могъ бы пристать миеъ. Такимъ образомъ эпосъ носитъ въ себѣ божественную и человѣческую долю: одна возвышаеть его надъ исторіей, другая снова приближаеть въ ней. Боги превращаются въ людей, и перерожденія сказаній подходять въ намъ все ближе и ближе. Если выдёлить эти составныя части эпоса, то изъ него можно извлечь не мало данныхъ для миеологія.

У Гримма мы найдемъ уже въ полномъ развити возвеличение древняго міровоззрѣнія, когда весь бытъ отличался полной цѣльностью и единствомъ, когда была одна, обще-народная поэзія, сливавшая думы и чувства всѣхъ и каждаго, и когда всѣ проявленія жизни, бытовой и нравственной, освѣщались возвышенными и нравственно чистыми созданіями эпоса, соединявшаго божественное и человѣческое, религію и исторію.—Средина дѣятельности Гримма, именно давшая ему славу и общирное вліяніе въ наукѣ, — занята была изслѣдованіемъ языка, который, по его представленію, самъ былъ поэтическое созданіе народа, и изслѣдованіемъ древняго права и миеологіи.

На "Древностяхъ нѣмецкаго права" и "Миеологіи" одинаково отразились и высовія достоинства теоріи Гримма, какія мы встрѣтимъ и въ ученіяхъ г. Буслаева, и недостатки, которые также отразились въ этихъ послѣднихъ. Мы упоминали прежде, что Гриммъ, въ своемъ отношеніи къ среднимъ вѣкамъ, стоитъ въ тѣсной связи съ нѣмецкой романтической школой. Въ изученіи средневѣковой поэзіи ояъ имѣлъ прямыми предшественниками Шлегеля и Тика, даже Арнима и Но-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Scherer, J. Grimm, crp. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gedanken über Mythos, Epos und Geschichte, 1813,-Kleinere Schriften, IV, crp. 74-85.

валиса; но онъ уберегся отъ тѣхъ реакціонныхъ общественно-полнтическихъ выводовъ, какіе дѣлали многіе романтическіе приверженцы средневѣковой старины, и изъ ея идеализаціи усвоилъ только ея гуманныя и поэтическія стороны. Но это все-таки была романтическая идеализація: германская древность и средніе вѣка почти казались ему простодушной, но невинной и поэтической Аркадіей, у которой во всякомъ случаѣ многому могли учиться позднѣйшія времена. Его личная натура, увлеченіе ученаго и пристрастіе идеалиста выискивали въ этомъ мірѣ все, что было въ немъ поэтическаго, человѣчески истиннаго и достойнаго; и народный обычай и предянье, въ которыхъ онъ находилъ это, получали въ его глазахъ ореолъ высокаго достоинства.

Въ "Древностяхъ права" Гриммъ имѣлъ много предшественниковъ, собиравшихъ факты, памятники и юридическія толкованія, но его трудъ представилъ нѣчто небывалое. Гриммъ оставилъ прежній путь объясненія оффиціальныхъ юридическихъ источниковъ, изслѣдованія учрежденій: онъ ставить своей задачей раскрытіе собственно народной идеи права-въ твхъ формахъ, въ какія облекало се народное преданіе и поэзія, въ тёхъ симводическихъ дёйствіяхъ, на воторыя дотоль обращали мало вниманія и которыя именно осталясь слёдомъ первобытнаго права; въ тёхъ юридическихъ обычаяхъ, изреченіяхъ, пословицахъ, которыя сбережены въ старыхъ памятникахъ (Weisthümer) и народномъ воспоминании; наконецъ, въ сравненіяхъ съ подобными явленіями юридической древности у другихъ народовъ-словомъ, во всёхъ тёхъ проявленіяхъ, которыя несли на себѣ печать древне-народнаго міровоззрѣнія. Такого труда еще не представляла собственно-юридическая литература; онъ и не шелъ въ эту литературу, но онъ давалъ замѣчательное изображеніе древнѣйшаго придическаго быта и первый опыть новой науки-сравнительнаго изученія права.

"Гриммъ прочно устроился въ ромаптическомъ туманѣ древнихъ живописныхъ учрежденій, — говоритъ одинъ изъ лучшихъ его критиковъ, — и удивительно ли, что изъ-за нихъ настоящее иной разъ его не удовлетворяло? Онъ мало понималъ необходимости жизни, которыя принуждаютъ къ сухому и суровому ходу дѣлъ, и почти жалѣлъ о медлительныхъ подробностяхъ старыхъ символическихъ дѣйствій права. Здѣсь эстетическая сторона слишкомъ легко брала верхъ надъ нимъ. Онъ жалѣлъ о томъ, что развитіе своего домашняго изъ самого себя было прервано. Еслибы христіанство и римское право не вмѣшались и не нарушили этого развитія, думаетъ онъ, то только тогда мы могли бы судить о настоящемъ достоинствѣ этой образной и нравственной основы нѣмецкаго права. Даже благородная демократическая черта сочувствія къ низшимъ народнымъ классамъ, проходящая черезъ все произведеніе, могла, въ свою очередь, усиливать въ немъ эти наклонности. Въ виду положенія нынёшнихъ фабричныхъ рабочихъ, старая крёпостная зависимость и рабство получають отъ него извёстную похвалу. Въ виду нашихъ тюремъ старыя наказанія, соединенныя съ калёченіемъ, кажутся ему почти мягкими. Тотъ недостатокъ новёйшаго правового сознанія, который историческая школа унаслёдовала отъ Мёзера, выступаетъ здёсь снова" и т. д. <sup>1</sup>).

Въ ученомъ изслёдователё, очевидно, сказывался романтикъ; свои богатыя свёдёнія онъ окрашивалъ поэтической идеализаціей ста рины.

Тёмъ же настроеніемъ отличается знаменитая "Мисологія".

Съ первыхъ страницъ предисловія Гримиъ съ любовью говорить о національной древности и съ негодованіемъ о тіхъ, кто не хочеть или не умбеть цёнить памятниковь прошлой народной жизни, или видить въ ней одно варварство<sup>2</sup>). Книга начинается картиной распространения въ Европъ христіанства, передъ которымъ мало-помалу падаеть и исчезаеть язычество. "Христіанство не было народно. Оно пришло изъ-чужа и хотвло вытвенить старыхъ домашнихъ боговъ, которыхъ вемля уважала и любила. Эти боги и служеніе имъ связаны были съ преданіями, учрежденіями и обычаями народа; ихъ имена возникли на родномъ языкѣ и освящены стариной; короли и внязья вели свой родъ отъ различныхъ боговъ; лѣса, горы, озера получали отъ ихъ близости живое освященіе. Отъ всего этого народъ долженъ быль отказаться, и то, что вообще восхваляется какъ върность и приверженность, представлялось и преслъдовалось возвёстителями новой вёры, какъ грёхъ и преступленіе. Происхожденіе и мѣсто святого ученія было навсегда отодвинуто въ далевія

<sup>3</sup>) "Мнѣ отвратителенъ тотъ спѣсивий взглядъ, что будто жизнь цѣлихъ вѣковъ была проникнута тупымъ, безрадостнымъ варварствомъ; этому противорѣчила бы уже любвеобильван благость Бога, который свѣтитъ всѣмъ временамъ своимъ солнцемъ и людямъ, которыхъ онъ снабдилъ дарами тѣла и души, влилъ сознаніе висшаго руководящаго промысла: всѣмъ, даже самимъ обезславленнымъ вѣкамъ дано благословеніе счастія и блага, которое у благородно развившихся народовъ оберегало ихъ. обичай и ихъ право"...

"Къ народному преданью надо прикасаться и читать его цёломудренно; вто берется за него грубо, передъ тёмъ оно свернетъ свои листви и задержитъ наполняющее его благоуханіе. Въ немъ кроется такой кладъ богатаго развитія и разцеётанія, что онъ въ своемъ неполномъ видё удовлетворяетъ своей естественной красотой, но былъ би нарушенъ и поврежденъ чужой прибавкой. Кто рёшился би на такую прибавку, тотъ долженъ би быть посвященъ въ невинную природу всей народной позвін", и т. д. D. Mythologie, 2-е изд., стр. VII, XII.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Scherer, стр. 189.

страны, и на родныя мёста могла быть перенесена только производная, болёе слабая честь.-Новая вёра являлась въ сопровождения, чужого языка. Обратители язычниковъ, строго благочестивые, умѣренные, убивавшие плоть, неръдко мелочные, безпокойные и въ рабсвой зависимости отъ далеваго Рима, должны были безпрестанно оскорблять національное чувство. Имъ были ужасны не только грубыя, вровавыя жертвоприношенія, но в образная, жизненно-радостная сторона язычества. Но чего не достигали ихъ слово и ихъ чудотворство, то новообращенные христіапе часто совершали огнемъ и мечомъ противъ упорныхъ язычниковъ. Победа христіанства была побѣда вроткаго, простого, духовнаго ученія надъ чувственнымъ, свирѣпымъ, одичающимъ "язычествомъ. За обрѣтенное спокойствіе души, за объщанное небо человъкъ отдавалъ свои земныя радости и память о своихъ предкахъ. Многіе слѣдовали внутреннему внушенію сердца, другіе прим'тру толпы, а многіе и впечатлѣнію неизбъжнаго насилія.-Хотя погибающее язычество намфренно оставляется лётописцами въ тёни, однако иногда вырывается трогательная жалоба на потерю старыхъ боговъ или честное сопротивление насильно навязанной новизнв"...

Ученый не остается равнодушенъ, напротивъ, онъ принимаетъ въ сердцу эту жалобу: язычество многіе въка было внутренней жизнью народа, въ немъ сложились не только черты первобытной грубости, но и лучшія нравственныя движенія народа, составившія его религію; изслёдователь разбираеть, что было уничтожено и что спаслось, и черезъ послёднее реставрируетъ этотъ первобытный божественный міръ язычества. На первомъ планъ — главныя правящія божества, богослужение, затьмъ второстепенные боги и богини, низшія мноичоскія существа, исполины и т. д.; далье преданія о твореніи, о стихіяхъ и силахъ природы, о началъ и концъ міра; жизнь природы, съ ея миоическими вліяніями и отношеніями въ человъку деревья и животныя, небо и звѣзды, ночь и день, солнце и зима; понятія о судьб'; среднев' вовыя представленія о чорт', волшебство и т. д., заговоры и заклятья. Словомъ, это широко задуманная и широко исполненная картина народной религи, не только первобытнаго язычества, но и его позднёйшихъ видонзмёненій въ средневъковую народно-христіанскую мнеологію. На исполненіе этой картины употребленъ былъ громадный запасъ фактическаго матеріала. никогда прежде не собранный въ такомъ обиліи изъ древнихъ поэтическихъ сказаній, своихъ и чужихъ историковъ и летописцевъ, изъ разнообразныхъ отголосковъ старины у новъйшихъ писателей, изъ народныхъ обычаевъ, изъ сравненія съ мнеологіей другихъ народовъ.--объясненный съ новыми средствами филологической науки.

HCT. STHOPP. II.

Книга Гримма (доступная, конечно, только приготовленнымъ читателямъ) произвела сильное впечатлёніе въ ученомъ мірё: она была принята какъ "геніальное открытіе". На многіе годы авторитетъ Гримма былъ непререкаемый; цёлыя группы ученыхъ направились на поиски по указанному имъ пути,—эта пора его вліянія именно и отразилась на его русскихъ продолжателяхъ,—но, наконецъ, теорія встрётила и серьезныя возраженія и ограниченія. Развитіе науки, такъ сильно имъ возбужденной, открыло новыя стороны предмета, изслёдованіе пошло дальше, что, не умаляя исторической заслуги Гримма, свидётельствовало о плодотворности его первой основной мысли.

Слёдующее поколёніе ученыхъ, которые воспользовались уже новыми пріобрётеніями науки, находило, что съ одной стороны Гриммъ мало воспользовался мисологическимъ матеріаломъ національнаго эпоса, а съ другой ввелъ въ мисологію больше, чёмъ могла допустить строгая критика, — при которой, правда, и не могла бы явиться такая одушевленная и поэтическая книга. Что же останавливало новыхъ изыскателей въ пріемахъ и точкъ врёнія Гримма? Шереръ слёдующимъ образомъ опредёляетъ эту неудовлетворяющую сторону его труда:

"...Здёсь принять и употреблень въ дёло въ качестве мнеологическаго матеріала рядъ такихъ источниковъ, права которыхъ на это по меньшей м'врѣ очень сомнительны. Относительно связовъ, ихъ годность для мноологіи отпадаеть уже вслёдствіе отврытія чужого происхожденія. Безъ сомнѣнія, много иноземнаго проскользнуло и въ эпическія сказанія (саги), и прочныя пріобрѣтенія могуть быть извлечены изъ нихъ только при величайшей осмотрительности. Поэзія ХШ въка также откажеть будущему изследованию въ той миенческой добычё, которую она какъ будто доставляла Якову Гримиу, и олицетворенія идеала или поэзіи нельзя будеть больше считать за отголоски Водана или съверной саги. Наконецъ, какъ много изъ того, что Яковъ Гриммъ считалъ и бралъ за нѣмецкое и языческое, должно быть отдано христіанской мисологіи, это уже не разъ оказалось при новъйшихъ изслёдованіяхъ и, быть можеть, окажется еще во многихъ случаяхъ.-Очень редко случается, чтобы у великихъ людей являлись товарищи или ученики, которые исправляли бы ихъ труды именно тамъ, гдѣ они настоятельно нуждаются въ поправкѣ, и продолжали именно тамъ, гдѣ оставленъ конецъ, къ которому можно привязать продолжение. Гораздо чаще бываеть наобороть, и примъръ этому-судьба нъмецкой мисологіи. Именно слабыя стороны вниги оказались производительными и возбуждающими въ соревнованию. Сказки и саги вдругъ показались теперь чрезвычайно важными, не просто какъ проявленія народнаго духа и какъ истинная поезія, но какъ слёды убёгающихъ боговъ, которыхъ форму нало осторожно срисовывать и изслёдовать съ крайней заботливостью. Начались безконечныя собранія сагь и сказовъ. При этомъ сдѣланы были действительно цённыя находки старыхъ уцёлёвшихъ обрядовъ. Но большею частью являлось здёсь слишкомъ много лишняго. Неутокимо записывались и все снова издавались безчисленныя варіаціи одной и той же исторіи. И этого мало: свазви и саги должны были помогать недостатку живых ь инсовь, который чувствовали очень вёрно. Когда охотникъ для защиты своей всунеть кулавъ въ пасть льва, вспоминали съвернаго бога войны Тора, который въ видъ залога вкладываеть свою руку въ пасть волка Фенрира. Когда похищаются строго оберегаемыя женщины, не могло быть сомнѣнія, что за похитителенъ скрывается богъ Фрейръ, а за похищенной -- преврасная великанша Герда. Когда убиваются какіе-нибудь великаны, то видели здёсь божество грома. Что только есть краснаго на свете, то тотчасъ сильно заподозръвалось въ таниственной связи съ рыжебородымъ громовнивомъ. И оселъ, который двоякимъ способомъ выпускаеть золото, естественно должень быль происходить оть раздавателя богатства Водана, хотя первоначально онъ есть скромная фигура изъ итальянской новеллы.-Въ послёдніе годы усердіе смѣлыхъ отврывателей нёсколько охладёло, и торопливая радость устуинда мъсто нъкоторому отрезвлению. Что нъмецкая мнеологія попала на ложную дорогу, это можно утверждать теперь безь опасенія. И остается только пожалёть, что надобно прибавить: эту дорогу указаль Яковь Гриммъ"... <sup>1</sup>).

Изложенныя мивнія о трудѣ Гримма не были только личнымъ взглядомъ отдѣльнаго ученаго: наука все расширяла горизонтъ наблюденій, усиливала требованія критическія, и, наконецъ, отвлекала отъ точки зрѣнія Гримма лучшихъ и преданнѣйшихъ учениковъ.

7\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Scherer, стр. 148—150. Далёе слёдують подобныя замѣчанія о Гринмовомъ Reinchart Fuchs.—Котляревскій, въ разборё книги Асанасьева (Отчеть о десятомъ присужденія наградъ гр. Уварова. Спб. 1868), осуждаеть этоть отвывь Шерера: "чтобы такой приговорь получиль оправданіе, —замѣчаеть онъ, — необходимо сначала самымъ дёломъ доказать, что мнеологическая наука на другомъ пути можеть принести по крайней мёрё такіе удовлетворяющіе и обяльные результаты, какіе принести по крайней мёрё такіе удовлетворяющіе и обяльные результаты, какіе принесла она въ школё Гримма и его преемниковъ" (стр. 43). Но въ томъ и дёло, что результати перестали казаться удовлетворяющими. Шерерь не отвергаеть совсёмъ значенія труда Гримма, а только указываеть ошибку нёкоторыхъ его пріемовъ,—ошибка не подлежить сомнёнію и критика не только въ правё, по и должна указать замѣченный ошибочный путь, хотя би даже не нашла еще другого. Въ разборё книги Асанасьева, Котляревскій дёлаеть самъ противъ нея нёсколько важнихъ замѣтаній, *именно* въ томъ смислё, какъ Шереръ неотивъ Гримма.

Таковъ былъ Вильгельмъ Маннгардтъ, одинъ изъ ревностнѣйшихъ изслѣдователей въ области нѣмецкой мисологін. Приводимъ его критическія замѣчанія, чтобы выяснить положеніе вопроса въ самой нѣмецкой наукѣ, которое у насъ было или мало извѣстно, или мало оцѣнивалось. Нѣкогда вѣрный послѣдователь Гримма, этотъ замѣчательный ученый въ послѣдніе годы своей дѣятельности измѣнилъ направленіе своихъ трудовъ въ виду новыхъ пріобрѣтеній науки, и въ предисловіи въ своему послѣднему большому труду, излагая исторію своихъ взглядовъ наряду съ движеніемъ мисологической науки, такъ опредѣляетъ значеніе Гриммовой "Мисологіи".

"Мастерское, фундаментальное произведеніе Гримма, какъ всѣ подобныя историческія созданія, явилось не безъ предшественниковъ. Уже со временъ реформаціи, частью для объясненія запрещенія идолопоклонства въ катехизисѣ, частью изъ гуманистическихъ или національно-антикварскихъ стремленій, люди какъ Мелеціусъ Агрикола, Портанъ, Арнкиль, Дёдерлейнъ, К. Шюцъ, Моне и Финнъ Магнусенъ признали и изучали въ отдѣльности суевѣрія, обычаи и народныя сказанія, какъ остатки языческой миеологіи.

"Геній Як. Гримма, вооруженный удивительнымъ даромъ вомбинаціи, умѣвшій въ то же время дѣтски наивно чувствовать духъ древности, въ первый разъ собралъ въ самомъ грандіозномъ объемѣ подобные источники въ одно цёлое, связалъ ихъ съ уцёлёвшими въ скудномъ количествъ непосредственными свидътельствами о нъмецвомъ язычествё и поставилъ ихъ въ связь съ языкомъ, который былъ имъ приведенъ къ историческому пониманію, съ обычаями и міровоззр'йніемъ нашей древности и съ мнеологіей родственваго съвера. Тогда впервые найдено было яйцо Колумба и народамъ указанъ путь, который, казалось, могъ провести ихъ черезъ общирное Mare incognitum въ золотую страну ихъ собственнаго детства и, распространяя ихъ воспоминание о самихъ себѣ на далекий періодъ назадъ, могъ многое прибавить къ ихъ жизни и ихъ личности. Цередъ глазами удивленныхъ современниковъ возстала картина древне-германской религіи, въ главномъ столь схожая, что она останется образцомъ, который надо будетъ развивать и совершенствовать дальнъйшимъ изслѣдованіемъ, и вмѣстѣ такъ необычайно богатая, что она теперь почти полъ-столётія господствуеть надъ паукой 1). Мало-помалу она начинаеть превращаться въ свободную духовную собственность изслёдователей и подпадаеть столь необходимой критической оцънкъ для того, чтобы по удаленіи ся недостатковъ, выйти изъ нея въ очищенномъ и помолодъвшемъ видъ. Ръдко книга пріобрътала

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Писано въ 1877. Первое изданіе "Мисологін"-1885.

такое грандіозное вліяніе, какъ эта. Стало національнымъ дёломъсобирать и объяснять обычан, сказанія, сказки, суевёрія, пёсни, словомъ-устныя преданія всякаго рода, какъ памятники отечественной древности. Этому стремленію мы обязаны множествомъ отчасти прекрасныхъ сборниковъ. За нами стали дёлать это другія племена Европы, и всего ревностиёе тё, которыя не имѣли почти никакихъ свёдёній о религіи своихъ предковъ и этимъ путемъ надёялись выяснить, какъ выражался духъ ихъ народа въ своихъ идеальнёйшихъ представленіяхъ въ эпоху нетронутой національной жизни до введенія христіанства (напр. славяне, мадьяры). Равнодушиёе остались другіе народы (напр. скандинавы, романскія племена), которые, обладая богатыми извёстіями о своихъ предкахъ, не чувствовали никакого влеченія умножать это сокровище, было ли оно велико или мало, изъ новыхъ, дотолё столь презираемыхъ рудниковъ".

Авторъ замѣчаетъ, что вслѣдствіе этого тогдашняго преобладанія чисто національной тенденціи и его собственные первые труды преимущественно были посвящены живому народному преданію, "какъ мнимому главному источнику собственно нёмецкой мнеологін",---даже тогда, вогда онъ увидълъ необходимость цъльнаго историко-критическаго изслёдованія сёверной мнеологін; онь надёется, что "тёнь аодогого учителя" не будеть гнёваться, — "если тё, кто стоить на его плечахъ, виесте съ благодарнымъ признаніемъ полученнаго отъ него прочнаго достоянія, дадуть теперь місто и сознанію, что его величественный трудъ во многихъ отношеніяхъ остается еще неполонъ и неудовлетворителенъ, что зданіе, которое онъ возводилъ, часто нибло въ самыхъ основаніяхъ вривое направленіе и давало поводъ въ дальнейшей непригодной стройке". "Критика, исключающая все ошибочное и недоказанное, - продолжаеть Маннгардть, - уменьлила бы объемъ вниги Гримма, быть можетъ, не менве чвиъ на подовину. Здёсь не мёсто объяснять это подробнёе 1); я укажу только немногое. Яковъ Гриммъ сдёлалъ веливій шагъ впередъ, когда взглянуль на мисологію не какъ на произведеніе совнательнаго умозрѣнія, но какъ на созданіе безсознательно поэтически творящаго народнаго духа, аналогичное съ языкомъ. Этимъ онъ положило основаніе научному разумънію не только зерманской, но также греческой и римской и всякой другой мивологии. Но въ исполнении онъ не дълалъ никакого строгаго различія между дёйствительными образами народнаго миса, и часто почти до тождественности похожими на нихъ метафорами и олидетвореніями субъективныхъ поэтовъ. Онъ остался также чуждъ тому взгляду, къ которому пролагалъ путь уже

. .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Онъ ссылается здёсь и на указанныя выше замёчанія Шерера.

Гейне <sup>1</sup>), но еще больше Давидъ Штраусъ, что мноъ утверждается на вакомъ-нибудь определенномъ міровозорёнія или способё мышленія, воторыми всякій народъ долженъ по необходимости отличаться на извёстныхъ ступеняхъ развитія. Этоть способъ мышленія. при успѣхахъ образованія, остается достояніемъ отстающихъ нившихъ слоевъ народа и частію поддерживаеть между ними, какъ убъждение, уиственные продукты прошедшаго, опереженнаго болъе развитыми влассами, частію низводить въ своему уровню идеи и созданія преобразованной или извив заниствованной высшей религія. (христіанство, исламъ, буддизиъ и т. д.) и передѣлываетъ ихъ посвоимъ категоріямъ, частію продолжаетъ обнаруживаться въ нёкоторыхъ новыхъ миеическихъ представленіяхъ различнаго матеріала. Ставя эти различія на второй планъ, Я. Гриммъ долженъ былъ быть склоненъ — все миенческое въ народныхъ массахъ нашего времени принимать за осадовъ, за новую одежду, за ослабленную или болёе грубую форму первобытной языческой мисологіи и притомъ за продолжающійся по прямой линии отголосовъ мисслогія именно того народа, у котораго найдено данное преданіе. Потому что онъ упустиль изъ виду и то, что въ теченіе исторіи непрерывное движеніе населеній и сословій и въ низшихъ классахъ народа благопріятствовало. обширному обмѣну идей и преданій даже съ чужими странами. Наконецъ, онъ слишкомъ преувеличивалъ вліяніе миса на языкъ. Вслёдствіе этихъ ошибокъ, Гриммъ во многихъ случаяхъ принималъ за. свидѣтельства о розыскиваемой имъ нѣмецко-языческой мисологін вакъ чисто поэтическія олицетворенія средневѣковыхъ поэтовъ <sup>2</sup>), такъ и преданія, вознившія изъ христіанской симводики или изъ случайныхъ тенденціозныхъ фантазій церковниковъ, также и разнообразныя общечеловеческія или чужеземныя суеверія, заинствованныя въ трудно опредѣлимое время. Но въ особенности... онъ слишкомъ преувеличивалъ сходство съверной и нъмецкой саги, когда, поспособу старой теологіи, считаль миеы Эдды за цёльное соединеніе одвородныхъ возврѣній, отпечатлѣвающихъ исконную народную религію свверныхъ германцевъ, между твиъ какъ въ действительности въ этихъ мноахъ надо видёть послёдній результать историческаго развитія, въ которомъ главная доля принадлежитъ послёднимъ въкамъ до введенія христіанства, слёд. послё отдёленія отъ пжныхъ германцевъ, и въ этомъ періодѣ — преимущественно сознательному труду поэтовъ искусственной литературы, все дальше развивавшихъ мысли и картины своихъ предшественниковъ. Запасъ подлинныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е. знаменитый филологъ.

<sup>\*)</sup> Frou Zuht, Frou Ese, diu Triuwe, Wunsch H T. J.

старыхъ народныхъ мноовъ въ Эддѣ очень незначителенъ; но часто еще можно указать ступени, которыя проходила обработка отдѣльныхъ мноовъ подъ рукой поэтовъ. Эта мноологія въ гораздо большей степени, чѣмъ принимаютъ обыкновенно послѣ Гримма, была своеобразнымъ произведеніемъ скандинавскаго сѣвера, обусловленнымъ природой и исторіей ся родины".

Такимъ образомъ, продолжаетъ Маннгардтъ, приходится исключить изъ нёмецкой мисологіи цёлый рядъ божествъ, внесенныхъ вънее Гримпомъ по ошибкё метода. Его ученики въ нёмецкой литературё повторяли и часто доводили до послёдней крайности ошибки учителя. "Прочную прибыль об'ёщало только такое продолжение начатого гигантскаго труда, которое прежде всего разобралось бы въ самомъ матеріалё и, не обращая вниманія на прежде выставленный результатъ, съ одной стороны сравнило бы народныя преданія между собою, съ другой—съ ближайшими родственными явленіями" и т. д. <sup>1</sup>).

Мы съ намбреніемъ остановились на этихъ отзывахъ, такъ какъ у насъ не довольно извёстна дальнёйшая судьба трудовъ Гримиа въ инеологической науки, и им предпочли вроий того привести слова компетентныхъ ученыхъ, изъ которыхъ Маннгардтъ былъ именно одинъ изъ ревностивникъ учениковъ Гримма; наконецъ, эти отзывы исторически любопытны потому, что русская школа послёдователей Гримма, во главе которой стонть г. Буслаевъ, раздёлила и достоннства и ошибен первообраза. Мы указывали выше эти достоинства - въ первой научной постановкъ самаго вопроса, въ соединения массы матеріала для объясненія народной старины и поэзін, въ любящемъ отношения въ предмету, хотя вногда неясновъ въ своихъ послёднихъ историческихъ выводахъ и въ приложенияхъ къ современной народности, но проникнутомъ несомивнио искренностью, наконецъ въ остроумін многихъ объясненій и умёньё воспроизводить поэтическія черты старины, какъ до техъ поръ этого еще никому не удавалось. Виесте съ твиъ однако, слабыя стороны ученія повторились и у русскихъ нослёдователей Гримма. Если мы читаемъ у нёмецкихъ его вритиковъ замъчанія, что онъ употребляль въ качествъ мнеологическаго матеріала такіе источники, которыхъ права на это сомнительны; что онъ находнять прямую пресмственность инсологическаго преданія отъ первобытной старины до современнаго сказанья и повёрья, когда на двлё эти эпохи раздвлены множествомъ инородныхъ вліяній и случайностей; что при этомъ, напримъръ, онъ сводилъ въ языческом у

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) W. Mannhardt, Wald- und Feldkulte. Zweiter Teil. Berlin, 1877. V orwort crp. VIII - XIV.

мноу то, что было произведеніемъ средневёкового христіанскаго преданья и церковной символики, и т. д., то всё эти замёчанія приложимы и къ трудамъ нашихъ послёдователей школы, — какъ далёю будемъ имёть случай видёть.

Первое примѣненіе новаго метода въ изслѣдованію русской мнеологической старины произвело у насъ впечатлёніе, подобное тому, какое въ Германіи надолго оставила Гриммова "Мисологія". Цередъ твиъ о нашей мноологической древности знали только по скуднымъ сообщеніямъ лётописи, - церковные составители которой гнушались сказаніями язычества и упоминали о нихъ только при случай, --- и по современнымъ народнымъ повърьямъ, которыя сопоставлялись чисто внёшнимъ образомъ. Теперь, подъ перомъ новыхъ ученыхъ, отврывался цёлый связный міръ преданій, которыя шли оть древньящихъ арійскихъ наслёдій языка до современнаго народнаго преданья; въ народномъ суевърьъ оказывались слъды первобытной языческой религи; въ сказкъ, богатырской былинъ продолжала жить первобытная восмогонія и т. д. Когда найденъ былъ впервые влючъ въ этой темной старинѣ, изслѣдователи предприняли усердное собираніе ся остатковъ и, по прим'тру Гримма, находили множество ихъ и въ нынъ извъстной народной поззіи, и въ старой письменности. Но при этомъ же совершена была та ошибка, въ которой увлекалъ примъръ знаменитаго нъмецкаго учителя. Состояніе источниковъ было далеко не таково, чтобы ихъ можно было употреблять прямо въ качествѣ миеологическаго матеріала. Они не были такъ обильны, какъ были источники нёмецкіе, но часто были пе менёе сложнаго характера, такъ что нужно было выяснить ихъ раньше, чёмъ строить на нихъ мисологические выводы. Письменные памятники старины были еще мало разработаны; многіе изъ нихъ именно въ эти годы впервые привлекали въ себъ вниманіе историковъ литературы (напр. разнообразные старинные сборники, пален, хронографы, прологи, литература повъствовательная, апокрифическая, травники, азбуковники и т. п.); неръдко отрывки изъ неизданныхъ рукописей являлись впервые въ самомъ мнеологическомъ изслёдовании, т.-е. раньше, чёмъ самые памятники были изданы, подвергнуты предварительной критикв, объяснено ихъ происхождение, установлены тексты и т. д. Изъ этихъ памятниковъ, еще требовавшихъ первоначальнаго комментарія, прамо брались цитаты о русской народной древности - между тёмъ вакъ уже вскоръ стало обазываться ихъ книжное, притомъ иноземное происхождение, т.-е. они оказывались источникомъ совсёмъ иной категорін, чёмъ ихъ здёсь принимали, и вели въ инымъ заключеніямъ и объ иной эпохъ древности <sup>1</sup>). Въ подобномъ же положении нахо-

104

<sup>&#</sup>x27;) Примъри укаженъ далъе, гл. IV.

дились источники народно-поэтическіе. Они были довольно богаты; въ первыхъ шестидесятыхъ годахъ ихъ извёстный прежній запась умножился новыми замёчательными собраніями (Кирёвевскаго, Рыбникова, Якушкина, Варенцова, Безсонова и т. д.). Главнъйшее вниманіе было обращено на эпосъ: онъ представлялся единымъ, цёльнымъ и самороднымъ созданіемъ народнаго творчества и однимъ изъ основныхъ источниковъ для системы древней языческой мисологіи. Въ эпосъ былниъ предположено было три ступени: религіозно-миенческая, геронческая (богатырская) и историческая, связанныя крёпвой нитью непосредственнаго развитія. Былина богатырская есть только новая метаморфоза мнеическаго эпоса; за богатырями мы можень еще усмотрѣть тѣнь языческаго божества, и т. д. Между тёмъ на дёлё эпосъ былинъ былъ еще сырой матеріалъ, требовавшій обработки, и когда таковая началась (позднёе), то въ немъ оказались прежде никакъ не ожиданныя черты новой формаціи, и именно внижныя вліянія средневёковой христіанской легенды. Такимъ образоиъ и здёсь ближайшее изученіе давало фактамъ иное хронологическое опредёление: и народное предание получало иное историческое значение.

Словомъ, нужно было еще много предварительной разработки письменныхъ и народно-поэтическихъ памятниковъ, прежде чёмъ сдёлать изъ нихъ мисодогическій источникъ: но пониторь Гримма быль поражающій, объясненіе виділось близко, общій характерь эпической старины вазался разъ навсегда угаданнымъ, --- оставалось широко пользоваться представлявшенся массон фактовъ. Если Гримму помогаль рёдкій дарь комбинаціи, чтобь возсоздавать черты древности, то этимъ даромъ замъчательно отличаются и построенія г. Буслаева, который раздёляль сь главой школы и поэтическую вёру въ идеаль. скрывавшійся въ начаткахъ народной жизни. Если Гримиъ, по словамъ нёмецкаго критика, прочно устроился въ романтическомъ **TV**манъ древняго быта, то этотъ романтическій туманъ и подъ перомъ нашего изслёдователя придаваль поэтическія очертанія нашей собственной старинь. Изучение исходило изъ романтической привязанности въ старинѣ, и само питало эту привазанность: при томъ настроенін, какимъ проникался Гриммъ и его школа, древность являлась со всёми ся привлекательными чертами. Гриммъ почти сожальль о среднихъ въкахъ, объ исчезновении многихъ обычаевъ, хотя жествихъ и грубыхъ, но поэтически окруженныхъ. Похожее настроеніе не трудно видёть и въ археологическихъ взглядахъ г. Буслаева: неясно высказываемые, они давали иногда поводъ въ недоразумъніямъ, въ сибшенію его взглядовъ съ славянофильскими стремленіями въ "мракъ временъ". Какъ недовърчиво, даже недружелюбно г. Бус-

105

лаевъ относился къ прежней литературѣ, не знавшей этого романтическаго отношенія къ народности, — хоти эта литература имѣла несомнѣнную заслугу въ возвышеніи понятія народности, — такъ, по той же причинѣ, онъ былъ не весьма дружелюбенъ и къ новѣйшему движенію, въ которомъ интересъ народа занималъ такую большую роль и возбуждалъ такія несомнѣнно искреннія сочувствія. Въ этомъ движеніи романтическій элементъ дѣйствительно часто отсутствовалъ, поглощаемый практическими стремленіями и забогами объ общественномъ, экономическомъ подъемѣ народной массы, о народной школѣ и т. д.; и тдно отрицательное отношеніе къ этой сторонѣ литературы и общественной жизни могло стать односторонностью.

Спустя четверть стоявтія г. Буслаевъ, переиздавая свои труды шестидесятыхъ годовъ по предложенію русскаго отдёленія Академіи, писалъ: "Съ тёхъ поръ изученія народности значительно расширилось въ объемѣ и содержаніи, и соотвётственно съ новыми открытіями установились иныя точки зрѣнія, которыя привели ученыхъ къ новому методу въ разработкѣ матеріаловъ. Такъ-называемая Гриммовская школа съ ея ученіемъ о самобытности народныхъ основъ месологіи, обычаевъ и сказаній, которое я проводняъ въ своихъ изсяѣдованіяхъ, должна была уступить мѣсто теоріи взаимнаго между народами общенія въ устныхъ и письменныхъ преданіяхъ. Многое, что признавалось тогда за наслѣдственную собственность того или другого народа, оказалось теперь случайнымъ заимствованіемъ, взятымъ извнѣ вслѣдствіе разныхъ обстоятельствъ, болѣе или менѣе объясняемыхъ историческими путями, по которымъ направлялись эти культурныя вліянія" 1).

Рѣшаясь по упомянутому вызову напомнить о своихъ старыхъ работахъ новому поколѣнію ученыхъ, г. Буслаевъ представлялъ эти работы только въ видѣ "матеріаловъ для исторін науки по изученію старины и народности". Но въ данномъ случаѣ историческое значеніе есть великая историческая заслуга. Если установились новыя точки зрѣнія, которыя повели въ новому методу изслѣдованія, то остается въ высокой степени важенъ первый толчекъ и первые опыты ивслѣдованія, до тѣхъ поръ въ нашей литературѣ невиданные и неизвѣстные. Въ этомъ научномъ отношенія заслуга г. Буслаева наглядно обнаруживается чрезвычайнымъ расширеніемъ ивслѣдованій по русской старинѣ и народности частію въ томъ самомъ направленіи, частію въ направленіяхъ сосѣднихъ, гдѣ опять вліяніе его указаній

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Народная поэзія". Сиб. 1887, предисловіе.

и прим'вра было несомивно. На первый разъ существенно важно было то, что изслёдованіе народно-поэтической старины поставлено было какъ цёльная научная теорія: каковы бы ни были потомъ новые взгляды, изслёдованіе уже не сходило и не могло сойти съ научнаго пути; тотъ произволъ и случайность, которые въ прежнее время играли такую большую роль въ объясненіяхъ старины, уже не могли имёть м'ёста; они были осуждены впередъ. Но кромѣ научной стороны была въ трудѣ г. Буслаева другая сторона, общественнонравственная.

Взгляды г. Буслаева въ этомъ отношени были несколько сложны и въ нашей литературъ были во всякомъ случаъ оригинальною новостью. Къ нашему археологу перешла та преданная, ревнивая любовь въ народности и ея созданіямъ, какая отличала благороднаго основателя школы, то же глубокое убъждение въ высокомъ нравственномъ достоянствё народной поезін; оть него не скрываются печальныя и мрачныя стороны прошедшаго, скудость умственной жизни, грубая жестокость нравовъ; приглядываясь въ старинъ, онъ вспоминаеть стихъ знаменитаго поэта-Quanto si mostra men, tanto è piu bella <sup>1</sup>), но въ то же время она кажется ему, какъ нѣмецкая старина Гримму, нанвной, но возвышенной и поэтической Аркадіей. за которую онъ ломаеть копья противъ тёхъ, вто осмёлится ото зваться о ней неуважительно. Онъ относится враждебно въ литературѣ прогрессивной школы сороковыхъ годовъ-какъ любой славянофиль; но находить и ибткія, судовня слова осужденія противь славанофильскихъ пристрастій-какъ истый западникъ... Новъйшій интересь литературы и общества въ народу издавна не удовлетворялъ г. Бус. лаева <sup>в</sup>); ему всегда была несочувственна въ новой литературѣ ея подражательность, ея заимствованія няъ Европы и виёстё забывчивость о народныхъ элементахъ; теперь ему казалось, что даже интересы въ народности брались съ чужого примъра, "на обумъ" и т. д. Можно было бы многое свазать на эти осужденія, напр., что наши заниствованія европейскихъ идей представляють (въ особыхъ вашихъ условіяхъ) явлевіе той самой "взаниности умственныхъ интересовъ", вакую авторъ находить законной и разумной въ отношеніяхъ европейскихъ литературъ <sup>в</sup>); что новое направление литературы отозвалось у насъ небывалою прежде массою цённыхъ трудовъ по всестороннему изучению народной жизни. Далбе, авторъ не однажды вооружается противъ писателей (напр., не однажды противъ Костома-

<sup>1)</sup> Историч. Очерки, П. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См., напр., вводныя страницы къ ст. о "Русскомъ богатырскомъ эпосъ", въ Р. Въстн. 1862, № 3, стр. 14 и далъ́е; и др.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Tams me, crp. 6-7.

рова), находившихъ въ народно-поэтической старинъ проявленія мало нравственной грубости. "Хвалить свое смёшно,-говорить онъ,-потому что и безъ того извъстно, что всякому свое мило, и такан цохвальба всегда можеть быть заподоврвна въ пристрасти: поносить же свою старину и народность значило бы унижать самого себя въ собственныхъ своихъ глазахъ, и въ добавокъ-быть очень невъжлявыжь въ своимъ соотечественникамъ. Очень понятно презръніе въ какому-нибудь современному злу родной земли, потому что преслёдованіемъ существующаго зла можно его устранить; но смѣшно ратовать и донкихотствовать противъ пороковъ и недостатковъ, уже отжившихъ". Авторъ, впроченъ, и не закрываетъ старины отъ критики-"Любить родную старину и народность-не значить все видёть въ радужномъ свётё своихъ идиллическихъ мечтаній; и наоборотъ-съ интересомъ останавливаться на темныхъ сторонахъ древне-русской жизни и въ подробности изучать ихъ, столь же безпристрастно канъ и все свътлое и прекрасное, завъщанное намъ стариною-вовсе не значить быть чужду народныхъ симпатій, не любить своего, руссваго" 1). Но опредѣлать разницу "изученія темныхъ сторонъ жизни" и ся "поношенія" можеть иногда и очень капризный вкусь, который можеть отыскать послёднее тамъ, гдё есть только первое, и при этомъ забыть, что у насъ ссуждения старины всего чаще бывали только отвѣтомъ на ея прикрашиванье въ противномъ лагерѣ, гдѣ восхваденія старины слишвонъ часто бывади оружіснь для защиты застоя. Оставаясь въ области теоріи и идеала, г. Буслаевь не всегда ясно высказываль свои понятія о томъ, какой практическій выволь въ современной жизни должно имъть уважение въ народности: не мулрено, что его взгляды подавали поводъ къ недоумёніямъ 2).

Впрочемъ оставимъ эту полемическую сторону взглядовъ г. Буслаева: она занимаетъ второстепенное мъсто въ его трудахъ. Источникъ этого полемическаго настроенія понятенъ. Долго изучая старину, ся мрачныя и свётлыя явленія, г. Буслаевъ вынесъ убъжденіе въ существованіи въ этой жизни возвышенныхъ правственныхъ идеаловъ, и онъ ревниво бережетъ это убъжденіе, пріобрѣтенное цѣной неустанныхъ изысканій; онъ не хочетъ, чтобы въ этому идеалу касалась рука непосвященныхъ... Но вопросъ народности существуетъ не только въ романтической или ученой идеализаціи, но и въ жизни. Нужна защита народности, т.-е. основныхъ интересовъ народа, среди общества еще слышкомъ грубаго, и не только въ области поэтической археологіи, но и въ насущныхъ вопросахъ народной жизни,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Истор. Очерки, II, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ этомъ см., напримъръ, въ статъъ г. Стасова, "Въстн. Евр." 1870, феврань, стр. 919-920, 934-935 и др.

общественной, экономической и нравственной... Какъ бы отрицательно ни относился г. Буслаевъ къ извёстнымъ направленіямъ новѣйшей литературы, начиная съ критики Бѣлинскаго, исторія скажетъ, что онъ, проповёдуя уваженіе къ народному преданію и народной мысли, дѣлалъ, въ существё своихъ трудовъ, то же самое дѣло, какъ и эта литература—защищалъ, съ своей точки зрѣнія и въ своей области, интересы народа въ канунъ освобожденія крестьянъ и послѣ реформы.

Для того, чтобы привязанность въ народному преданію не осталась одной романтической мечтатальностью, она должна дать мъсто и историческому движенію народности. Народныя массы обыкновенно хранять усердно старину, но эпическія времена прошли или проходять. "Прогрессъ совершается благодаря разуму, — читали мы недавно (1883) въ ръчи Ренана. — Одинъ лишь образованный умъ способенъ созидать... Образованіе *мичности* стало настоятельной необходийостью. То, что въ прежнія времена дълалось съ помощью наслёдственности, въкового обычая, преданій семейныхъ и народныхъ, теперь можетъ быть достигаемо только съ помощью образованія". Нужно, чтобы любовь въ народности не забывала этихъ новыхъ условій народной жнани и дала ей здёсь такую же поддержку науки, какую направляла на ея старыя преданія.

## ГЛАВА ІУ.

## А. Н. Аванасьевъ: труды по этнографии.

Иня Асанасьева принадлежить въ числу нанболее симпатичныхъ именъ въ исторіи русской науки, посвященной изсл'ядованію русской народности и старяны. Въ наше время еще многіе помнять этого ученаго изследователя, въ которомъ глубокая любовь къ наукъ связывалась съ живымъ интересомъ къ народной жезни, и мягкое, человѣчное чувство въ своему народному освѣщалось трудолюбивымъ изученіемъ. Александръ Николаевичъ Асанасьевъ (род. 1826 г.) быль уроженцемъ воронежской губернін, гдё сливаются двё великія отрасли руссваго племени: его трудъ направился впослъдствіи преимущественно на изученія великорусскія, когда трудъ его старшаго землява, Костомарова, былъ въ особенности посвященъ Малороссін. Асанасьевь учился въ воронежской гимназіи и, окончивъ тамъ курсъ въ 1844 году, поступилъ въ мосвовскій университеть по придическому факультету. Въ то время юристы слушали вийстй съ "словесниками" лекція по литератур'в и всеобщей исторія, такъ что Аеанасьевь на своемъ факультетъ былъ ученикомъ Крылова, Ръдкина, Баршева и др. въ лучшую пору ихъ дѣятельности и Кавелина, тогда только-что вступавшаго на учено-литературное поприще, а также былъ слушателенъ Шевырева и Грановскаго. "Сороковые года" оставили на немъ печать идеализма, правственныхъ требованій, твердой въры въ просвъщеніе, которыя составляють столь привлекательную черту лучшихъ людей той эпохи.

Университетское образование Асанасьева было такимъ образовъ собственно юридическое и его первыя литературныя работы, начатыя еще во время пребывания въ университетъ, носили слъдъ этой спеціальности, но по преимуществу или исключительно въ историческомъ примънении. Выше мы говорили, что въ то время подъ влияніемъ западной науки у насъ совершался сильный повороть въ исторіографіи, отличительной особенностью котораго было стремленіе изслёдовать самый генезисъ историческихъ явленій, осмыслить факты прошедшаго указаніемъ ихъ развитія изъ первыхъ зачатковъ до позднёйшихъ сложныхъ формъ общественнаго быта. Къ исторической школё Соловьева и Кавелина достойнымъ образомъ примыкаетъ Асанасьевъ въ своихъ первыхъ работахъ по исторіи нашего юридическаго быта <sup>1</sup>), въ рядё историческихъ реценвій; наконецъ въ своихъ позднёйшихъ работахъ по мисологіи, этнографіи и археологіи Асанасьевъ вступилъ на дорогу, открытую передъ тёмъ г. Буслаевымъ.

По окончанія университетскаго курса въ 1848, Асанасьевъ въ сявдующемъ году поступияъ на службу въ московскій Главный Архивъ министерства иностранныхъ дълъ, въ 1855 назначенъ былъ начальникомъ отдёленія, а затёмъ правителемъ дёлъ состоящей при этомъ Архивъ Коммиссіи печатанія государственныхъ грамотъ и договоровъ и въ этой должности оставался до 1862 года. Въ этомъ году его постигла бъда: онъ, одновременно съ А. А. Котляревскимъ, былъ привлеченъ въ слёдствію по "политическому" дёлу. Все дёло состояло въ свидании съ состоявшимъ тогда въ эмигрантахъ, извёстнымъ В. Кельсіевымъ, прівхавшимъ въ Москву по подложному иностранному паспорту; никакихъ практическихъ результатовъ это свиданіе не нивло и Аезнасьевъ былъ освобожденъ отъ слъдствія, но твиъ не менње потерялъ службу, которая такъ отвѣчала направленію его ученыхъ работь, а со службой и средства существованія. Начались заботы о кускъ хлъба для себя и для семьи; тольво послъ усиленныхъ хлопоть онъ получиль въ Москве место секретаря въ думѣ, а потомъ секретаря мирового съѣзда: существованіе его было этимъ нъсколько обезпечено, но за то служебныя обязанности почти не оставляли досуга для тёхъ работъ, которыя были настоящимъ деломъ его жизни. Въ прежнее время у него собралась замъчательная, драгоцённая библіотека книгъ рукописей: оня не помёщалась въ тесной ввартире, была сложена въ сарай, а затемъ при домашнихъ недостаткахъ продана — по обывновению за бездёнокъ. Надо удивляться, какъ въ этихъ тяжкихъ условіяхъ Аеанасьевъ могъ совершить свой замёчательный трудъ, изданный въ эти самые годы

,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Напр. "Государотвенное устройство при Петр'я Великомъ", въ "Современникъ", 1847, № 6—7; о "Вотчинахъ и пом'ястьяхъ", въ "Отеч. Запискяхъ", 1848, № 6—7; рядъ критическихъ разборовъ книгъ по русской исторіи, какъ напр. "Исторіи финансовихъ учрежденій" гр. Д. Толстого, "Исторіи русской церкви" епископа Филарета, "Дневника Гордона" и мног. др.

и требовавшій сложныхъ поисковъ и упорнаго вниманія: это могла сдёлать только преданная любовь къ наукъ и къ изучаемому народу.

Какъ мы замѣтили, Асанасьевъ еще плошей, въ концѣ сороковыхъ годовъ, выступнаъ съ серьезными работами по исторіи, потомъ по исторіи литературы, особливо XVIII вѣва: въ этой послёдней области ему принадлежить несколько интересныхъ трудовъ 1). Уже вскорѣ однако главный научный интересъ Асанасьева обратился на другую область народной старины-на объяснение народнаго инса, преданій, позвіи и слідовъ древности въ современномъ быті и обычай. Первая иниціатива этого направленія дана была, какъ объяснено выше, въ трудахъ г. Буслаева и частію Срезневскаго; наряду съ ними Асанасьевъ явился самымъ ревностнымъ работникомъ на этомъ поприщѣ, въ то время еще совершенно новомъ въ нашей литературь. Переходъ отъ прежнихъ историческихъ занятий въ этой древности быль впрочемь естественный: археолого-этнографическія изысканія исходили изъ того же общаго историческаго интереса-стренленія объяснять геневись развитія. Казалось, что въ этихъ новыхъ изслёдованіяхъ наука подойдеть въ самымъ первымъ зачаткамъ народной жизни и мысли — мисологической и бытовой, въ исходному пункту дальнѣйшей сдожной исторіи. Родоначальникомъ новой науки для нашнхъ изслёдователей былъ Яковъ Гримиъ, и какъ у него "Нѣмецкой Мисологін" предшествовали "Древности нѣмецкаго права", такъ и у насъ старая народная мисологія привлевла вниманіе новыхъ изслёдователей наряду съ древностями бытовыми. Дальнёйшая дёятельность Асанасьева на этомъ пути совершалась послѣ Гримма, подъ вліяніемъ Куна и Шварца, затёмъ Мавса Мюллера и Цикте.

Новыми поисками были заинтересованы и тё историки, которые, какъ замёчено, около того же времени обновляли и расширяли русскую исторію, ставя вопросъ о внутреннемъ ходё историческаго развитія, какъ Соловьевъ и Кавелинъ; послёдній даже ранёе, и независимо отъ филологовъ-этнографовъ, приходилъ къ подобному генетическому объясненію народнаго обычая. Съ первыхъ 1850-хъ годовъ идетъ длинный рядъ трудовъ Аеанасьева въ этомъ направленіи <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Русскіе сатирическіе журнали. Эпнзодъ изъ исторіи проплаго столётія". М. 1859, и нёсколько статей по тому же предмету. "Библіографическія Записки", 1858—59, гдё между прочних помёщено нёсколько его собственныхъ любопытныхъ статей о малонавейстныхъ явленіяхъ нашей литератури XVIII и XIX столётій, были замёчательнымъ предпріятіемъ для своего времени, не потерявшимъ цёны и понынѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ "Архивѣ историко-юридич. свѣдѣній" Калачова, въ "Извѣстіяхъ" II отд. Академін, "Отеч. Запискахъ", "Современникѣ", "Библ. для чтенія", въ альманахѣ "Комета", "Филологическихъ Запискахъ" г. Хованскато и др.

Кром'в общихъ вопросовъ о начал'в и развитіи миза здісь объясниемы были отдільныя частности древняго преданія съ его отголосками въ живомъ народномъ обычай. Вм'вств съ тімъ Азанасьевъ предпринялъ изданіе самыхъ памятниковъ народнаго преданія и поззіи. Таковы были изв'ястныя "Русскія народныя сказки"<sup>1</sup>), первый научно исполненный сборникъ этого рода въ нашей литератур'я, составленный въ значительной мбр'в по матеріаламъ Географическаго Общества: въ предисловіи "Азанасьевъ указывалъ значеніе сказки какъ остатка до-историческаго преданія, откуда объясняется зам'ячательное сходство сказокъ у разныхъ народовъ, отм'ятилъ немногія прежнія изданія сказокъ у разныхъ народовъ, отм'ятилъ немногія ирежнія изданія сказокъ, въ примъчаніяхъ приводиль параллели изъ сказокъ другихъ народовъ и изъ лубочныхъ изданій. Вторымъ зам'ячательнымъ изданіемъ Азанасьева было собраніе легендъ<sup>3</sup>), къ сожалёнію потомъ, и не для пользы науки, по цензурнымъ причинамъ не повторенное и ставшее библіографическою рівдкостью.

Главнъйшимъ трудомъ Асанасьева была внига: "Поэтическія воззрѣнія славянъ на природу", о которыхъ подробно скажемъ далѣе. Это-громадная работа, гдё Асанасьевъ, изложивъ теорію миса, насколько онъ выработалъ ее на основании изысканий, авторитетныхъ тогда въ западной наувъ, далъ систематическій обзоръ русскихъ и славянскихъ миеическихъ преданій; для этого онъ сопоставилъ разнообразный матеріаль славянскій и русскій, воспользовавшись общирными, хотя отрывочными, данными въ литературѣ и особливо въ мало извёстныхъ и мало доступныхъ провинціальныхъ изданіяхъ. Исходя изъ теорій Гримма, Шварца, Макса Мюллера и пр., Азанасьевъ и въ свое время понималъ ихъ съ нёкоторыми преувеличеніями, увъренный въ непогръшимости своихъ авторитетовъ; не мудрено, что впослёдствін, и даже скоро, когда въ изслёдованіе преднета вошли новыя точки зрвнія, какъ теорія заимствованій Бенфея и т. п., излишества прежняго пріема становились тімь ощутительніе,---но внига Асанасьева несмотря на то остается и въроятно еще долго останется драгоцённымъ сборникомъ приведенныхъ въ порядокъ данныхъ, какъ опытъ пёльнаго взложенія, какіе у насъ къ сожалёнію слишкомъ ръдви. Трудъ Асанасьева остался недовершеннымъ: за изложеніемъ "поэтическихъ воззрѣній" должно было слѣдовать изложеніе древностей бытовыхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Восемь выпусковъ. М. 1855—1863. Нѣкоторые выпуски были переизданы. Изд. 2-е, 1873. Кромѣ того изданы были имъ "Русскія сдатскія сказки", съ картинами. 2 части. М. 1870.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Народныя русскія легенды, собранныя А. Н. Асанасьевымъ. М. 1859. XXXII и 203 стр. Всего 33 нумера; со стр. 115 пом'ящены, объяснительныя прим'ячанія и варіанты.

Труды Асанасьева имбють также большую цёну для русской археологія. Онь изучаль мись и преданіе не вь одной области народной поэзія: предполагая въ первобытныя времена повсюдное господство миса, какъ состоянія мысля, наполнявшаго и быть, Асанасьевь слёднль отраженіе и примёненіе миса также во внёшнемь обычай и обрядё. Въ его первыхъ работахъ уже намёчены вопросы археологіи быта, когда онъ старался объяснить археологическое значеніе "избы славянина" или нашего "Домостроя", или объясняль смысль извёстнаго обряда, символическаго дёйствія и пр.; множество замётокъ подобнаго рода разсёяно въ его главномъ трудѣ. Эта бытовая археологія, затронутая Асанасьевымъ — хотя и съ слишкомъ исключительной точки зрёнія, до сихъ поръ еще мало разработана въ нашей наукѣ.

Такимъ образомъ дѣятельность Ассанасьева касалась весьма различныхъ областей нашей старины: начавъ съ историко-придическихъ изслѣдованій о нашемъ XVII вѣкѣ, онъ работалъ надъ исторіей литературы и нравовъ прошлаго и нынѣшняго вѣка, далъ замѣчательныя для своего времени и до сихъ поръ незамѣненныя другими изданія русскихъ народныхъ скавокъ и легендъ, далѣс, сосредоточилъ свои труды на изслѣдованіи мнеологическихъ преданій русскихъ и славянскихъ, наконецъ, на археологіи быта.

Онъ умеръ 23 сентября 1871 года. Кавъ личный характеръ, Асанасьевъ оставилъ по себъ память безупречнаго человъка, горячо преданнаго интересанъ науки, работавшаго для нея съ ръдкимъ трудолюбіемъ, доходившимъ до самоотверженія, и витесть принимавшаго къ сердцу живые вопросы общественной жизни. Воспитавшись въ просвѣщенномъ вругѣ сорововыхъ годовъ, Аеанасьевъ сохранялъ выработавшійся въ то время складъ понятій объ общественныхъ предметахъ: труды по археологія и этнографія не сдёлаля его ни консерваторомъ, ни національнымъ мистивомъ; его одушевляла мысль о просвѣщеніи и общественномъ благѣ народа, и вромѣ научнаго интереса, его изученія старины проникались стремленіемъ разъяснить внутреннюю жизнь народа, внушить къ ней любовь и уваженіе. То гуманно-поэтическое настроеніе, которое мы указывали у Гримма, вакъ правственное сопровождение научной теоріи, встрѣтилось и совпало у русскаго изслёдователя съ его собственнымъ вравственнымъ содержаніемъ, воспитавшимся на лучшихъ стремленіяхъ нашихъ сорововыхъ годовъ 1).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Біографическія свідінія объ Асанасьеві и опінка его трудовь:

<sup>—</sup> Отрывовъ неъ воспоменаній Ао., въ "Р. Архивъ" 1872, № 3 — 4 (о гимназическомъ ученьй).

Итакъ, въ своихъ трудахъ, посвященныхъ этнографін, Аеанасьевъ остановился въ особенности на вопросахъ мисологіи. Книга, въ которой онъ собралъ свои изслёдованія, представляеть цёлое систематическое изложение предмета, охватываеть весь горизонть древный мисологіи. Она давала большой запась мисологическихь фантовь и объясненій и стала кодексомъ, по которому ть же взгляды распространялись далёв, въ новыя изслёдованія, въ популярныя издоженія и въ учебники <sup>1</sup>).

Основной взглядъ Асанасьева-тоть же, основанный на трудахъ Гримма и его продолжателей, а именно Куна, Шварца, Маннгардта. наконецъ. Макса Мюллера.

Могущественное вліяніе Гриммовой "Миеологіи" оказалось въ появленія многочисленной школы изыскателей, которые съ одной стороны ревностно принялись за собирание сказовъ, преданий и т. п., -подъ руками Гримма доставлявшихъ такой благодарный матеріалъ для раскрытія мнеологической древности,-съ другой развивали самый методъ изслёдованія. Особенно важныя новыя изысканія слёланы были учеными, имепа которыхъ мы назвали.

Гриммъ въ своей картине древняго немецкаго язычества и средневъковой популярной религіи задавался научно-патріотической пълью: онъ хотвлъ защитить старину, возсоздавая то міровоззрвніе, въ кавомъ жили отдаленнёйшіе предки его народа, отыскать въ остаткахъ его возвышенныя и поэтическія черты, которыхъ такъ долго не замѣчали въ этой древности, указать въ нихъ то нравственное достоин-

- "Московскій университеть въ восноминаніяхъ А. Н. Ас., 1843-1849". Сообщ. Е. А. Аммонъ, въ "Р. Старинъ", 1886, августь.
- · Перечень трудовь Ас., имъ самимъ составленный, въ "Р. Архивъ", 1871. ст. 1948-55.
- Некрологь А., К. Бестужева-Рюмина, въ Журн. Мин. Просв. 1871, № 10, стр. 319-321.

- "Памяти Асанасьева", М. Де-Пулс, Свб. Відоности, 1871, № 298.

— Краткая біографія, П. Ефремова, въ "Р. Старнев" 1872, У, стр. 787-790. - Справочный словарь, Геннади, Берлинъ, 1876, І, стр. 54-55.

- Критико-біографическій словарь, Венгерова, Саб. 1889, І. стр. 860-870. ст. А. Кирпичнивова.

Разборь "Поэтическихъ Возврвий", А. Котляревскаго, въ Х-иъ и ХШ-иъ присужденіяхъ Уваровскихъ премій, 1867 и 1872 г. (Сочиненія А. А. Котляревскиго. т. П., Спб. 1889, стр. 256-359); о "Свазвахъ": "Извъстія" П отд. Авад., т. ІУ. вып. 7; т. V, вып. 6; статья г. Буслаева въ "Р. Вѣстнвкѣ" 1856, № 2, стр. 85-94; ст. А. Котляревскаго, "Спб. Вѣдомости" 1864, № 94, 100, 108, и въ "Сочиненіяхъ". т. II, стр. 27-60.

1) Поэтическія воззрівнія Славянъ на природу. Опыть сравнительнаго изученія славлискихъ преданій и вёрованій, въ связи съ мненческими сказаніями другихъ родственныхъ народовъ. Три большихъ тома. Москва, 1865, 1868, 1869.

ство, съ которымъ выступняъ народъ съ первыхъ шаговъ свонхъ въ исторію... Наукъ предстояли затьмъ другія задачи: съ одной стороны ученые старались умножить мноологическій матеріаль, спіша собирать его изъ усть народа; съ другой являлась необходимость опреаблить вопросы. не вполнѣ выясненные Гриммомъ, -- установить путьизслёдованія, и, наконець, выяснить самый процессь созданія миеологін, образованіе миса, его возростаніе, его значеніе, какъ поэзім и какъ религіи, его превращенія и упадокъ, и т. д. Особенно важныя изслёдованія сдёланы были учеными, имена которыхъ мы назвали. Большое вліяніе пріобрѣли уже вскорѣ труды Адальберта Куна, . одного изъ главнъйшихъ авторитетовъ въ области сравнительнаго языкознанія <sup>1</sup>). Кунъ распространилъ методъ Гримма на область индо-европейскую, и съ одной стороны прослёдиль въ памятникахъ санскрита развитіе миса, отъ старъйшихъ представленій до Цёлой. развитой системы, съ другой, указаль возможность раскрытія того первобытнаго начала, которое лежало въ основѣ этого развитія и послужило источникомъ для образованія мисологіи греческой и римской. Съ этими результатами было подорвано старое представление о мноологін народа какъ готовой системь, и задачей науки становился вопросъ объ ся развити. Изследование немецкой и вообще иной ново-европейской мисологіи неразрывно связывалось съ объясненіемъ мнеологія классическихъ, и вообще арійскихъ племенъ. На этой новой ступени наука охватывала все более и более общирный горизонть. Исключительно національная точка зренія расширялась до изслёдованія всей индо-европейской семьи народовъ; изслёдованія Макса Мюллера направились на изучение самой сущности миеа; основаніе "пародной психологіи" ставило вопросъ объ общихъ законахъ религіознаго мышленія, на общечеловѣческой почвѣ. Это широкое развитіе научныхъ изысканій о миеѣ и религіи Маннгардтъ прицисываеть именно возбужденіямъ Куна<sup>2</sup>).

Въ собираніи нѣмецкихъ народныхъ преданій, еще съ начала сороковыхъ годовъ, сотрудникомъ Куна былъ другой ученый, получившій потомъ также авторитетное имя въ мисологической наукѣ— В. Шварцъ <sup>3</sup>). Во время своихъ собирательскихъ работъ эти ученые

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кунъ съ 1852 издавалъ "Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung", гдъ пом'ящено много его мноологическихъ трудовъ; вийстё съ знаменитимъ языкозёдомъ Шлейхеромъ—Beiträge zur vergl. Sprachforschung. Извёстнёйшій трудъ Куна есть: Herabkunft des Feuers und des Göttertranks. Berl. 1359; Entwickelungsstufen des Mythus, въ Abhandlungen берлинской академіи, 1878.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Wald- und Feldkulte, II, crp. XVI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Главизйтіе труди его по этому предмету:—Der heutige Volksglaube und das alte Heidenthum, mit Bezug auf. Norddeutschland. Berl. 1849, 2-е изд. 1862;—

обратили вниманіе на совпаденіе нёкоторыхъ преданій съ живымъ народнымъ взглядомъ на природу: это приведо Куна къ наблюдению аналогическихъ явленій въ индійскихъ Ведахъ; Шварцъ пришелъ въ выводу, что въ сказаніяхъ, живущихъ донынѣ въ народѣ, заключается такъ-называемая имъ "низшая мнеологія", которая до настоящаго времени сохравяеть прежнее состояніе, зачаточную форму позднъйшихъ божествъ, --- хотя бы эти послёднія были извёстны теперь изъ очень древнихъ историческихъ свидётельствъ. Такимъ образомъ, въ современномъ преданьѣ мы имвемъ не ослабленные отголоски болёе развитой первобытной мнеологія (предполагавшейся, напр., въ Эддъ), какъ дуналъ Гримиъ, но именно древнъйшіе мотивы, изъ воторыхъ она сама некогда развилась. Виесте съ темъ онъ сделадъ важное наблюдение тёхъ перемёнъ, какія испытываетъ предание, переходя изъ усть въ уста. Своими изследованіями подобныхъ остатвовъ первобытнаго, болбе грубаго міровозэрѣнія въ мисологіи и другихъ народовъ, Шварцъ способствовалъ дальнёйшему развитію науки. Но въ предълахъ спеціально мнеологическихъ толкованій онъ не сохранияъ, однако, своихъ первыхъ болѣе широкихъ взглядовъ. Позднѣе, и именно въ главныхъ трудахъ своихъ, онъ, вмѣстѣ съ Куномъ, слишкомъ тесно объяснядъ самый источнивъ народнаго миеологическаго творчества. Вся мисологія, по этимъ толкованіямъ, состояла только въ перенесени на землю образовъ явлений природы и, у Шварца, спеціально явленія бури и грозы, -- теорія, которая особенно понравилась нашимъ изслёдователямъ, внесла много фантастическаго произвола въ изложение славано-русской мисологии и много повредила зам'вчательному труду Асанасьева 1).

Книга Куна о "Низведеніи огня" вышла въ 1859; а незадолго передъ тёмъ, въ 1856, вышли "Оксфордскія статьи", которыми открылась плодовитая, оригинальная и вліятельная дёятельность Макса Мюллера, знаменитаго санскритиста, сравнительнаго языковёда и мнеолога<sup>2</sup>).

<sup>\*</sup>) Максь Миллерь уже съ 1840-хъ годовь быль извёстень своими трудами въ области санскритской литератури. Прошедши ученую школу измецкую, онъ дъйствоваль большую часть своей жизни въ Англін; по-англійски являлись и его учение труди:---Oxford Essays,'1856, гдъ явилась его "Сравнительная инсологія", переведен-

Der Ursprung der Mythologie, dargelegt an griechischer und deutscher Sage, 1860; --Sonne, Mond und Sterne. Ein Beitrag sur Mythologie und Culturgeschichte der Urzeit. 1864.

М. Мюллеръ выступилъ съ широкой, своеобразной теоріей. Онъ приняль въ древнъйшей, до-исторической жизни народовъ четыре періода развитія: въ первый, "рематическій", періодъ совершалось образованіе корней и первоначальныхъ грамматическихъ формъ; во второй, періодъ "діалектовъ", произошло обособленіе трехъ основныхъ семействъ языковъ-семитическаго, арійскаго и туранскаго; въ третій, періодъ "мнеологическій", происходило образованіе тёхъ странныхъ, иногда нолбпыхъ народныхъ разсказовъ, которые извъстны подъ названіемъ мноовъ, и такъ какъ въ этомъ періодѣ арійское, или индо-европейское, семейство еще не разбилось на отдёльные народы, то отсюда произошло чрезвычайное сходство, почти тождество мноовъ у народовъ этого семейства. Наконепъ, въ четвертомъ періодъ, періодѣ "народовъ", являются первые слѣды народныхъ языковъ и національныхъ литературъ въ Индіи, Греціи, Италіи, Германіи. Въ поріодъ созданія мноовъ, языкъ отличался чувственнымъ, нагляднымъ характеромъ, называлъ только предметы и ихъ доступныя чувствамъ состоянія; понятій и словъ отвлеченныхъ, - требующихъ сознательной работы мысли, -- еще не было, и вслёдствіе того явленія природы, годовыя и суточныя перемёны, гроза и буря были олицетворяемы. Созданіе мноовь объясняется этимъ свойствомъ первобытнаго языка и теми явленіями его, которыя М. Мюллерь называеть полинимизмомъ и синонимизмомъ (многоименностью и соименностью). Такъ какъ предметы назывались по внёшнимъ признакамъ, а этихъ признаковъ могло быть много, то одинъ и тотъ же предметь могъ получать много различныхъ названій, которыя въ этомъ случав бывали синонимическими. Но въ то же время одинъ признавъ могъ принадлежать многимъ предметамъ, и они по этому общему признаву могли получать одно названіе. Многія изъ этихъ названій бывали метафорическими, и вогда метафоры, съ теченіемъ времени, затемнялись н измѣнялось первоначальное значеніе словъ, то въ результатѣ нарицательныя слова дёлались собственными, наприм., слово, означавшее

Разборъ его теоріи въ статьй г. В. Плотникова: "Замвтки о сравнительной мисологіи Макса Мюллера", въ Филол. Записк. 1879, вид. 2 и 6.

ная по-русски въ "Лётописнъть русской литературы и древности" Тихонравова, т. V, 1863 (французскій переводъ съ болёе полнаго изданія: Essais sur la mythologie comparée, les traditions et les contumes. Paris, 1874);—Lectures on the science of language, двё серія, 1862—64, явились также въ иёмецкомъ переводё (Vorlesungen etc.) и по-русски: "Чтенія по наукъ о языкъ", Спб. 1865, 1-я серія, а 2-я серія, поздиве, въ "Филологич. Запискахъ"; — Ships from a German workshop, 4 vol., Lond. 1867—75;—далёе книга о сравнительной наукъ религія (ибмецкій переводъ: Einleitung in die vergleichende Religionswissenschaft, nebst zwei Essais "über falsche Analogien" und "über Philosophie der Mythologie". Strassburg 1873) и проч.

"небо", превращалось въ имя небеснаго божества. Съ этимъ начинался миеъ. Такимъ образомъ, "чтобы стать миеологическими, извѣстныя слова должны были потерять свое коренное значеніе", и слѣдовательно миеологія происходить отъ ненормальнаго состоянія языка. М. Мюллеръ прямо высказываетъ свое знаменитое мнѣніе, что "мнеологія есть бользнъ языка".— Для анализа мнеа необходимо предварительно "очистить" его, т.-е. выдѣлить его сущность отъ позднѣйшихъ приставокъ, поэтическихъ украшеній и т. п.; и затѣмъ сущность миеа выясняется или прямо изъ самаго языка того народа, которому онъ принадлежитъ (объясненіе собственнаго имени божества его нарицательнымъ значеніемъ съ языками родственными. Отсюда — "сравнительная миеологія".

Что касается объективнаго содержанія мноовъ, то М. Мюллеръ изъ своего изученія арійскихъ мноовъ пришелъ къ выводу, что въ основѣ почти всѣхъ мноовъ лежитъ представленіе о соминъ, — въ противоположность взглядамъ Куна, который, по его мнѣнію, слишкомъ исключительно привязывалъ мноы къ мимолетнымъ явленіямъ облаковъ, бури и грома.

Наконецъ, должно назвать Вильгельма Маннгардта въ числё мнеологовъ, которыхъ часто цитировалъ Асанасьевъ. Маннгардтъ былъ однимъ изъ самыхъ талантливыхъ и трудолюбивыхъ дёятелей въ этой области. Его первые труды <sup>1</sup>),—одни извёстные Асанасьеву, были вёрнымъ повтореніемъ идей Гримма и примёненіемъ его метода жъ массё новыхъ собранныхъ фактовъ. Впослёдствіи Маннгардтъ, какъ выше упомянуто, убёдился въ ошибкахъ метода и въ послёднихъ трудахъ <sup>3</sup>) становился на новый путь изслёдованія.

Асанасьевъ начинаетъ свои изысканія съ вопроса о происхожденіи миса. мотодѣ и средствахъ его изученія.

"Богатый и можно сказать — единственный источникъ разнообразныхъ миенческихъ представленій есть живое слово человѣческое, съ его метафорическими и созвучными выраженіями.. Въ жизни языка, относительно его организма, наука различаетъ два различныхъ періода: періодъ его образованія, постепеннаго сложенія (развитія формъ) и періодъ упадка и расчлененія (превращеній). Первый періодъ задолго предшествуетъ такъ-называемой исторической живни народа, и единственнымъ паматникомъ отъ этой глубочайшей старины остается слово, запечатлѣвающее въ своихъ первозданныхъ выраженіяхъ весь внутренній міръ человѣка. Во второй періодъ прежняя стройность языка нарушается...; этому времени по преимуществу соотвѣтствуетъ забвеніе ко-

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Germanische Mythen. Forschungen. Berlin, 1858; Die Götterwelt der deutschen und nordischen Völker. I. Berlin, 1860; garte: "Korndämonen", "Baumkultus"
<sup>8</sup> пр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wald- und Feldkulte. Mythologische Untersuchungen. 2 Teile. Berlin, 1875-77.

ренного значенія словъ. Оба періода оказывають весьма значительное вліяніе на созданіе баснословныхъ представленій.

"Всякій языкъ начинается съ образованія корней...; такіе корни, представляющіе собою безразличное начало и для имени и для глагода, выражали не более какъ признаки, качества, общіе для многнать предметовъ и потому удобноприлагаемые для обозначенія каждаго наз нихъ. Возникавшее понятіе пластически обрисовывалось словомъ, какъ върнымъ и метенить этитетомъ... По разнообразию признаковъ, одному и тому же предмету или явлению прилавалось по нескольку различныхъ названий. Предметь обрисовывался съ разныхъ сторонъ, и только во множествъ синонимическихъ выраженій получаль свое полное определение. Но... каждый изъ этихъ синонимовъ, обозначая иввъстное качество одного предмета, въ то же самое время могъ служить и для обозначенія подобнаго же качества многихъ другихъ предметовъ, и такимъ образомъ связывать ихъ между собою. Здесь-то именно вроется тотъ богатый родникъ метафорическихъ выражений, чувствительныхъ къ самымъ тонкимъ оттёнкамъ физическихъ явленій, который поражаеть насъ своею силою и обиліемъ въ языкахъ древнѣйшаго образованія... (Съ теченіемъ вѣковъ первоначальное живое вначение корней забывается; народь стремится обратить языкь вь простое орудіе для передачи своихь мыслей; метафоры теряли свой поэтвческій смысль и стали обращаться вь простыя не переносныя выраженія). Вслёдствіе такихъ вёковыхъ утратъ языка, превращенія звуковъ и подновленія понятій, лежавшихъ въ словахъ, исходный смыслъ древнихъ реченій становился все темнёе и загадочнёе и начинался неизбёжный процессь минических обольшений, которыя тёмъ крёцче опутывали умъ человёка, что дёйствовали на него неотразвимыми убъжденіями родного слова. Стоило только забыться, затеряться первоначальной связи понятій, чтобы метафорическое уподобление получило для народа все значение дъйствительнаго факта и послужило поводомъ въ созданию цёлаго ряда баснословныхъ сказаний. Свётила небесныя уже не только въ переносномъ, поэгическомъ смыслё именуются "очами неба", но въ самомъ дёлё представляются народному уму подъ этимъ живымъ образомъ, и отсюда возникають мноы о тысячеглазомъ, неусыпномъ ночномъ страже-Аргусе и одноглазомъ божестве солнда; навилистая молнія является огненнымъ змѣемъ, быстролетные вѣтры надѣляются крыльями, владыка лѣтнихъ грозъ-огненными стрълами. Въ началъ народъ еще удерживалъ сознание о тождествѣ созданныхъ имъ поэтическихъ образовъ съ явленіями природы, но съ теченіемъ времени это сознаніе болье и болье ослабавало и, наконець, совершенно терялось; миенческія представленія отдёлялись оть своихъ стихійныхь основь и принимались какь нёчто особое, независимо отъ нихь существующее... Тамъ, где для одного естественнаго явленія существовали два, три и более названий, — каждое изъ этихъ именъ давало обыкновенно иоводъ въ созданию особеннаго, отдъльнаго миенческаго лица, и обо всъхъ этихъ лицахъ повторялись совершенно тождественныя исторіи; такъ, напримъръ, у грековь рядомъ съ Фебомъ находимъ Геліоса. Неръдко случалось, что постоянные эпитеты, соединяемые съ какимъ-нибудь словомъ, витсть съ нимъ прилагались и въ тому предмету, для котораго означенное слово служило метафорой: солнце, будучи разъ названо львомъ, получало и его когти, и гриву, и удерживало эти особенности даже тогда, когда забывалось самое животненное уподобление. Подъ такимъ чарующимъ воздвйствіемъ звуковъ языка слагались и религіозныя, и нравственныя убъжденія человіка... Если переложить простыя, общепринатыя нами выраженія о различныхъ проявленіяхъ силъ природы на язык

## А. Н. АӨАНАСЬЕВЪ.

глубочайшей древности, то мы увидёли бы себя отовсюду окруженными миеами, исполненными яркихъ противорёчій и несообразностей: одна и та же стихійная сила представлялась существомъ и безсмертнымъ, и умирающимъ, и въ мужскомъ, и въ женскомъ полё, и супругомъ извёстной богини и ея сыномъ, и такъ далёе, смотря по тому, съ какой точки зрёнія посмотрёлъ на нее человёкъ и какія поэтическія краски придалъ тамиственной игрё природы... Мноъ есть древнёйшая поэзія, и какъ свободны и разнообразны могуть быть поэтическія воззрёнія народа на міръ, также свободны и разнообразны и созданія его фантазіи, живописующей жизнь природы въ ея ежедневныхъ и годичныхъ превращеніяхъ" (Поэт. возврёнія Слав. I, стр. 5—12).

Таково основное понятіе о происхожденіи миса. Въ его дальнъйшемъ историческомъ развитіи Асанасьевъ отмѣчаетъ слѣдующія главныя явленія: а) раздробленіе мисическихъ сказаній, — по разнымъ отраслямъ племени, по разнымъ вѣкамъ; b) низведеніе мисовъ на землю и прикрѣпленіе ихъ къ извѣстной мѣстности и историческимъ событіямъ; наконецъ, c) правственное (этическое) мотивированіе миенческихъ сказаній.

И такъ какъ "зерно, изъ котораго выростаетъ мненческое сказаніе, кроется въ первозданномъ словѣ", то для изслѣдованія его необходимо содействіе сравнительной филологіи. Указавъ, какъ современная наука проникаеть уже въ глубочайшую старину арійскихъ язывовъ (питируется Пивтè, les Origines indo-européennes ou les Aryas primitifs, и Максъ Мюллеръ), Асанасьевъ повторяетъ свое заключение: "Изъ всего сказаннаго очевидно, что главизящий источникъ для объясненія миенческихъ представленій заключается въ языки. Воспользоваться его указаніями — задача шировая и нелегкая; къ допросу должны быть призваны и литературные памятники прежнихъ въковъ, и современное слово, во всемъ разнобразіи его мѣстныхъ, областныхъ отличій... Просвёщеніе, подвинутое христіанствомъ, могло одухотворить матеріальный смысль тёхъ или другихъ словъ, поднять ихъ до высоты отвлеченной мысли, но не могло измѣнить ихъ внѣшняго состава; звуки остались тѣ же, и съ помощью ученаго анализа позднъйшая мысль, наложенная на слово, можетъ быть снята и первоначальное его значение возстановлено. Особенною силою и свѣжестью дышеть языкь эпическихъ сказаній и другихъ памятниковъ устной словесности: памятники эти кръпкими узами связаны съ умственными и нравственными интересами народа, въ нихъ запечатлёны результаты его духовнаго развитія и заблужденій, а потому, вийств съ живущими въ народъ преданіями, повърьями и обрядами, они составляютъ самый обильный матеріаль для мноологическихъ изслёдованій". Поэтому Асанасьевъ останавливается на предварительномъ объяснени этихъ источнивовъ мисологіи, какъ 1) загадки; 2) пословицы, поговорки присловья, прибаутки, прим'яты; 3) заговоры; 4) п'ясни, напр. обрядовыя, а особливо богатырскія; 5) сказки <sup>1</sup>).

Изъ этихъ общихъ положеній видно, что Асанасьевъ понималъ сущность и происхожденіе миса именно въ томъ смыслё, какъ они объяснялись въ нёмецкой школѣ сравнительной мисологія у Гримма, а затёмъ особенно у Куна, Шварца и Макса Мюллера. Правда, Асанасьевъ самъ изучалъ внимательно предметъ; нёкоторые его взгляды сложились раньше знакомства съ теоріями Шварца или Макса Мюллера; онъ умёлъ обойти крайности Мюллера относительно "болёзни языка"<sup>2</sup>), и Маннгардтъ называлъ его "самымъ разсудительнымъ" изъ учениковъ Шварца<sup>3</sup>); но недостатки самаго существа системы отразились и на его трудё.

Приводимъ опять слова Манигардта.

"Мы охотно признаемъ, что Куну удалось рёшить много загадокъ, во многихъ случаяхъ выяснить связь явленій. Но я не воздержусь отъ признанія, что по моему мнёнію сравнительная индоевропейская мнеологія еще не принесла тёхъ плодовъ, которыхъ съ такими большими надеждами отъ нея ожидали. Върное пріобрётеніе ограничивается нёсколькими отдёльными фактами... Именно сравненія божествъ (у Куна), кажущіяся на первый взглядъ самыми правдоподобными, и большая доля параллелей, сдёланныхъ въ знаменитой книгё о "Низведеніи огня", по моему убёжденію не выдерживаютъ болёв внимательной критики; я опасаюсь, что исторія науки нёкогда увидить въ нихъ скорёв блестищую игру остроумія,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Книга Асанасьева обнимаеть весь кругь древнихъ русско-славянскихъ взглядовъ на природу, или цёлую мисологію.

Т. І, главы І—ХІУ: Происхожденіе мнеа, методъ и средства его изученія. Свёть и тыма.—Небо и земля.—Стихія свёта въ ея поэтическихъ представленіяхъ.— Солице и богиня весеннихъ грозъ.—Гроза, вётры и радуга.—Живая вода и вёщее слово.—Ярило.—Илья-громовникъ и огненная Марія.—Баснословныя сказанія о птицахъ. -Облаво.—Баснословныя сказанія о звёряхъ.—Небесныя стада. -Собака, волиъ и свинья.

Т. П, гл. ХV—ХХІ: Огонь.—Вода.—Древо жизни и лёсные духи.—Облачныя свалы и Перуновъ цвёть.—Преданія о сотвореніи міра и человёка.—Змёй.—Великаны и карлики.

Т. Ш, гл. ХХП—ХХУШ: Нечистая сила.—Облачныя жены и дёвы. — Души усопшихъ.—Дёвы судьбы.— Вёдуны, вёдьмы, упыри и оборотни.—Процессы о колдунахъ и вёдьмахъ.—Народене праздники.

Асанасьевь наибревался закончить сочинение XXIX-й главой: "Очеркъ стародавняго быта славянъ, ихъ свадебные и похоронные обряди", затёмъ думалъ составить изъ нея особую монографію, —но планъ остался ненсполненнымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. замѣчаніе Котляревскаго, въ разборѣ книги Аеанасьева, Отчеть о 10-мъ присужденіи наградъ гр. Уварова. Сиб. 1868, стр. 48.

s) Wald- und Feldkulte, II, XXV.

чъжъ довазанные факты. Уже то обстоятельство, что они не обнаруживають той прочно плодотворной силы, какан принадлежала филологическимъ отврытіямъ Гринма и Боппа, должно возбуждать недовёріе къ ихъ истинности и внушать осторожность даже при обсужденія очень въроятныхъ отождествленій... Нъть сомньнія, что въ первобытной арійской родинѣ кромѣ языка была также и общая основа религіозныхъ представленій, и Веды сохраняють ихъ старвишіе, достигшіе до насъ, отголосин; но чтобы оттуда сохранились въ европейскихъ миеологіяхъ и болье выработанные сложные мисы, еще остается пока открытымъ вопросомъ. Что мы еще не двинулись далёе, въ томъ виновать не принципъ, но примёненный методъ, основная ошибка котораго заключается въ недостаткъ историческаю пониманія. Упущено было изъ виду, что инвологіи представляють гораздо болёе запутанное и гораздо менёе подчиненное правилу состояние иногоразличныхъ сложныхъ образований, чёмъ относительно простыя явленія языка; еще не было достаточно ясно понято, что духовная жизнь культурныхъ народовъ никогда не проходила по прямой линіи ничёмъ не нарушаемаго развитія изъ національнаго зерна, что она получала много возбуждений отъ притока чужеземныхъ идей; и изслёдователи, ставя въ непосредственную связь конечные пункты двухъ развитій, выходящихъ на значительномъ разстояни отъ предполагаемой исходной точки, забывали прослёдить эти развитія назадъ шагъ за шагомъ, по ихъ промежуточнымъ, и могущимъ быть отврытыми, ступенямъ, до ихъ дъйствительно достижниой, и часто недалево за ними лежащей, основной формы. Изслёдователи, не различая старыхъ и новейшихъ преданій, простыхъ подражаній, поэтическихъ изобрётеній, этіологическихъ толвованій и не пользуясь ими по ихъ настоящей цённости, растягивали европейскіе мнеш на Прокрустовомъ дожѣ шаблона, составленнаго, правда, по старымъ, но уже національно-индъйскимъ воззрѣніямъ, и за этимъ забывали ихъ ближайшія историческія причины, ихъ зависимость отъ круга понятій извёстнаго времени или писателей, ихъ нравственное содержание и ихъ связь съ мъстными формами естественныхъ отношеній. При этомъ, сравненіе часто основывали на отрывкахъ, вырванныхъ изъ ихъ естественной связи, или полагали въ основание такия ведическия воззрѣния, значение которыхъ еще неясно и составляеть предметь разногласныхъ объяснений. Европейскіе мнеы должны были быть, по выводу изслёдователей, почти исключительно земной локализаціей образнаго представленія небесныхъ явленій; а совпаденіе въ именахъ и вещахъ, между индъйсвими и греческими или германскими преданіями, приводимое въ доказательство происхожденія изъ первобытнаго арійскаго періода.

очень часто бываеть обманчиво въ этимологіи или въ содержанін, или и въ томъ, и другомъ, а вмёстё съ этимъ падаеть цёлое".

Относительно Макса Мюллера тоть же критикъ высказывается еще болёе отрицательно: если выставленный имъ принципъ (къ которому Кунъ очень приблизился въ своихъ позднѣйшихъ работахъ) имъетъ вообще какую-нибудь цёну, то весьма ограниченную. Не менње чемъ у Куна и М. Мюллера, инеологія была сведена на ошибочный путь у Шварца. "Надо очень пожалъть, -- говорить Маннгардть, —что въ своихъ поздебйшихъ сочиненіяхъ Шварцъ не пошель разсудительно по тому пути, который пролагала его первая работа, но запутался въ смутный фантастическій міръ, большею частію имъ самимъ созданный. А именно, обобщивъ слишкомъ поспътно выволы изъ одного круга мноовъ, который онъ сначала наблюдалъ вообще правильно, Шварцъ пришелъ въ слёдующему основному взгляду: "Исходнымъ пунктомъ и средоточіемъ всей мисологіи оказался водникшій въ самыхъ различныхъ кругахъ и вёкахъ хаосъ вёрующихъ представленій о существахъ и вещахъ, проявляющихъ себя въ удивительныхъ небесныхъ явленіяхъ и именно въ трозю, представленій о нихъ, какъ о волшебномъ мірѣ, который, казалось, достигалъ въ этоть земной міръ только своими симптомами, но который народъ или скорће люди съ верой объяснали себе по аналогіи этого земного міра и котораго изм'єненія стали поэтому для нихъ исторіей, аналогичной съ земными отношеніями". Доказательство для его теоріи доставилъ Шварцу методъ, объ отношения котораго къ требованіямъ исторической критики надо сказать то же, что о методѣ Куна. Онъ даже еще болёе сомнителенъ... Но съ другой стороны можно замътить существенную разницу въ пріемѣ обоихъ ученыхъ. Шварцъ не сопоставляеть другь съ другомъ двухъ свазаній въ ихъ цёлости, причемъ ради соблюденія гармоніи часть одного нерѣдко подвергается насильственнымъ искалѣченіямъ, но вездѣ восходитъ въ первобытнымъ эдементамъ. Но эти эдементы онъ отыскиваетъ не историческимъ анализомъ, а тъмъ, что извлекаетъ какую-нибудь отдъльную оригинальную черту, одну нитку изъ связной твани сказанія и затёмъ, не задумываясь, комбинируетъ ее съ какой-нибудь нёсколько сходной вартиной природы. Правда, ему принадлежить заслуга, что при этомъ онъ дъйствительно указалъ многія народныя представленія о природѣ и ихъ согласіе съ метафорами поэтовъ; но очень многія представленія о природѣ, принятыя имъ за исходный пунктъ миеовь, существують тодько иди въ чрезвычайно плодовитоиъ воображенін автора или въ личномъ пониманіи отдёльныхъ поэтовъ; и точно также онь не обращаеть вниманія на то, что не всякое образное воспринятие явлений природы есть уже мись или вездё потомъ преобразуется въ мнеъ, и потому его существованіе еще вовсе не даетъ повода думать, что оно отыщется въ мисическихъ сказаніяхъ" <sup>1</sup>).

Система примѣнена у Асанасьева столь послѣдовательно, что заивчанія Маннгардта вполнё прилагаются и въ его мноодогическимъ объясненіямъ: въ области русско-славянскаго мнеа онъ пользуется тёми самыми прісмами, какіе у названныхъ ученыхъ примёняются въ мнеу индъйскому, греческому, нъмецкому. Кто знакомъ съ книгой Азанасьева, можеть дегко вспомнить въ его изложении множество примеровь того же недостатка исторической критики, где въ толвования миеа минуются всё промежуточныя ступени его развития, тысячелётія исторической жизни, все отдаленіе врозь развивавшихся племенъ: кусовъ древняго индъйскаго, греческаго, скандинавскаго сказанія, отрывочная подробность, упомянутая у древняго писателя о славянахъ, прямо ставится рядомъ съ новъйшимъ русскимъ повърьенъ, хотя притомъ послъднее бывало иногла даже и не народное, а просто вычитанное изъ книги. У русскаго изслёдователя также повторяется эта исключительная наклонность объяснять мнев превращеніями языка, а его объективную основу находить въ небесныхъ явленіяхъ, и особенно отыскивать происхожденіе боговъ и корень ихъ мисологическихъ исторій въ бурѣ и грозѣ, какъ у Шварда и Куна; далёе — та же наклонность во всякомъ народномъ представленіи о природів видівть готовый мись, когда здівсь бывало иногда только одно реальное наблюдение или догадка.

Корень этой ошнбки метода, отразившейся на всей постройкъ мноологическаго вданія, у Аванасьева, какъ и у нѣмецкихъ ученыхъ этой школы, лежалъ въ учении Гримиа. Подъ увлекающимъ впечатлёніемъ его книги, новому ученому поколёнію представлялась въ высшей степени заманчивая перспектива-проникнуть въ глубочайшую старину, которая до тёхъ поръ такъ упорно скрывала свои тайны и оставалась такъ безотвётна на запросы ученыхъ изыскателей и національныхъ патріотовъ; перспектива-понять и задушевную мысль современнаго народа въ его преданіяхъ и поэзін. Ко всему этому нашлось, наконецъ, средство-сравнительное языкознаніе и мнсологія, сопоставленіе старыхъ и новыхъ преданій, раскрытіе ихъ внутренняго мнеическаго смысла и связи. Примфръ Гримма увлекалъ его школу твиъ больше, что, какъ мы видели, въ труде его къ поражающему богатству учености присоединялось великое искусство поэтической реставраціи и любищее отношеніе къ народу. Аванасьевъ, въ русской старинъ, собралъ также общирную массу мате-

<sup>&#</sup>x27;) Wald- und Feldkulte, II, crp. XVII-XVIII, XXIII-XXIV.

ріала, былъ одушевленъ такимъ же поэтическимъ и народолюбивымъ чувствомъ, и въ методѣ воспользовался еще трудами учениковъ и продолжателей Гримма. Это отношеніе къ старинѣ, внушаемое съ одной стороны преданностью ученаго своей задачѣ, съ другой—новѣйшими національно-общественными стремленіями, придали труду Асанасьева большую привлекательность, которою немало объясняется его вліяніе,—какъ подобнымъ образомъ объясняется и вліяніе г. Буслаева внѣ его чисто научной заслуги. Къ сожалѣнію, у дальнѣйшихъ послѣдователей школы недостатки метода становились еще болѣе вопіющими: "туча", "гроза" становились чуть не единственнымъ объясненіемъ мнослогія, грубо прилагаемымъ и въ народному натуралистическому повѣрью, и къ герою былины, такъ, что, наконецъ, вси мнеологія какъ будто создавалась мономаномъ.

Какъ въ нѣмецкой литературѣ теорія Гримма, такъ и русскія ея примѣненія вызвали, наконецъ, и у насъ отчасти весьма самостоятельную критику. Первыя работы Аеанасьева по русской мнеологіи уже встрѣтили отпоръ въ возраженіяхъ Кавелина; впослѣдствіи его книга дала поводъ къ весьма замѣчательной критическимъ статьямъ Котларевскаго, гдѣ вѣрно опредѣлено отношеніе Аеанасьева къ своей темѣ, неправильности въ употребленіи матеріала, чрезмѣрная довѣрчивость н поспѣшность въ филологическихъ сравненіяхъ, недостатокъ вниманія къ историческому движенію миеа вообще и въ частности. Миеологическая теорія одного изъ авторитетовъ Аеанасьева, Макса Мюллера, вызвала довольно обстоятельный разборъ въ упомянутой выше статьѣ "Филологическихъ Записокъ" 1). Позднѣе, какъ увидимъ, изученія народной поэзіи и мнеологіи освободились отъ недостатка прежней школы и приняли другое направленіе, уже вознагражденное замѣчательными научными открытіями.

Въ общемъ выводѣ, г. Буслаевъ и Асанасьевъ оказали изученіямъ русской народности великую услугу введеніемъ научнаго пріема въ изслѣдованіе ся старины и современныхъ преданій и поэзіи. Ихъ заслуга тѣмъ выше, что въ спеціальной области ихъ изысканій они совершенно не имѣли предшественниковъ— кромѣ собирателей матеріала. Г. Буслаевъ далъ въ первый разъ примѣры примѣненія сравнительнаго языкознанія къ славяно-русскому матеріалу, твердо поставилъ вопросъ о художественныхъ свойствахъ и историческомъ значеніи народной поэзіи, въ особенности эпоса, и вопросъ о древнемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гдź, между прочвиъ упомянуто и объ отношени въ нему Аеанасьева. "Фил. Записки", 1879, вып. 6, стр. 35.

русскомъ искусствъ въ связи съ народнымъ религіозно-поэтическимъ міровоззрѣніемъ. Асанасьевъ сдѣлалъ первое научное изданіе нашихъ народныхъ сказокъ, и въ "Поэтическихъ воззрѣніяхъ Славянъ на природу" далъ первое систематическое собраніе обильнаго мисологическаго матеріала и предпринялъ его цѣльную разработку.

Но тою же новостью дёла, которая возвышаеть заслугу этихъ ученыхъ, объясняются въ большой степени и недостатки ихъ работъ, особливо значительные у Асанасьева. Не входя въ спеціальныя подробности, сдёлаемъ нёсколько указаній, которыхъ будетъ достаточно для нашей цёли.

Главнѣйшій критическій пробёль въ изслёдованіяхь г. Буслаева, переходящій иногда въ положительную ошибяу, заключается, какъ у Гримма, въ обычномъ пріемѣ непосредственнаго сравненія и отождествленія иногда самыхъ отдаленныхъ одинъ отъ другого фактовъ мнеологія, забывая необходимость ихъ предварительнаго историческаго разслёдованія, опуская изъ виду промежуточные пункты и ступени, тежду тёмъ какъ подобная провёрка могла иногда указать невозможность самаго сравненія. Возьмемъ примёръ.

Въ числѣ памятниковъ старой русской письменности существуеть очень популярная у народныхъ книжниковъ "Бесёда трехъ святителей", которая принадлежить къ разряду такъ-называемыхъ въ старину "отреченныхъ", апокрифическихъ, книгъ, чужою происхожденія, и заключаеть въ себѣ вопросы и отвѣты о разныхъ предметахъ вёры, тайнахъ созданія и пр., въ духе наивнаго народнаго мистицизма и суевърія. "Бесъда" очень обжилась въ народъ и малопо-малу пріобрѣла въ изложеніи народную складку. Г. Буслаевь на-·шель въ рукописяхъ новый саріанть того же сюжета — "Повъсть града Іерусалима", которая отличается еще больше этимъ народнымъ складомъ и замёчательна именно тёмъ, что служить переходомъ отъ внижной "Беседы" въ известному стиху о "Голубиной книге", первой (т.-е. насколько пока извёстно) ступенью въ передёлкё книжнаго сказанія въ поэтическое произведеніе, знаменитое и сильно распространенное въ народъ.-Итакъ, "Повъсть" очень интересна какъ документальный фактъ, на которомъ мы можемъ слёдить процессъ усвоения народною поезіею чужой темы и переработки ся въ "стихъ", вполнѣ народный. И что же при этомъ оказывается? Въ стихв с Голубиной внигв бесбдующія лица, вакъ извёстно,-внязь Владимиръ и царь Давидъ; одинъ спрашиваетъ, другой отвѣчаетъ. Но въ "Повѣсти", — которую г. Буслаевъ считаетъ именно первообразомъ стиха, - внязь Владнијръ замъненъ вавимъ-то фантастическимъ лицомъ, которое названо "Волотомъ Волотовичемъ". Это-исходный пункть мисологическаго разсуждения г. Буслаева.

"Мѣсто Владимира заступаеть лицо чисто миенческое, Волоть Волотовичъ, новый герой русскаго мисологическаго эпоса (?). Онъ является здёсь первообразомъ или предшественникомъ герою историческому, Владнииру Красну-Солнышку: замёчательный факть въ исторіи русской народной поэзів, подтверждающій ту правдоподобную догадку, что именемъ внязя Владимира во многихъ богатырскихъ пѣсняхъ была замънена и подновлена какая-нибудь древнъйшая геронческая, мненческая личность. По врайней мірі въ стихі о Голубиной вниге Владимиру предшествоваль Волоть. Кавово бы ни было филологическое и историческое отношение Волота въ Велетамъ, Вильцамъ или Волчвамъ, п въ съвернымъ Вилькинамъ, прославленнымъ въ Вилькина-сагъ, но во всякомъ случат слово Волоть, и въ древнемъ и народномъ русскомъ языкъ, означаетъ великана; слъдовательно, уже по самому значению своему. Волотъ принямался народомъ въ смыслѣ героя, полу-бога, существа сверхъестественнаго, кавими обывновенно въ мнеологія разумѣются великаны. Прозванъ онъ Волотовичемъ по той же причинъ, почему эпические герои очень часто называются по имени своихъ отцовъ; такъ въ польскихъ преданіяхъ и отецъ и сынъ назывался Кракомъ. Это самое обыкновенное раздвоение эпическаго идеала на двъ личности. Герою хотятъ вымыслить отца: удобнёе и легче всего этому послёднему дать то же имя, какое имъетъ и самъ герой. Такъ получилъ свое имя и Волотъ Волотовичъ".

Автору тотчасъ припоминается въ древней Эддѣ пѣсня о Вафтруднирѣ, представляющая по основнышъ мотивамъ поразительное сходство съ нашею повѣстью, и хотя авторъ (завѣдомо?) имѣетъ дѣло съ варіантомъ апокрифа чужеземнаю (византійскаго) происхожденія, онъ не усумнился завлючить, что это "замѣчательное сходство (пѣсни Эдды и нашей "Повѣсти") объяснаются не позднѣйшимъ литературнымъ вліяніемъ, а переобытнымъ сродствомъ мисологическаго эпоса славянскаю съ навецкимъ" <sup>1</sup>).

Въ другомъ мѣстѣ г. Буслаевъ замѣтилъ совершенно справедливо, что "собственныя имена въ народныхъ преданіяхъ часто не имѣютъ никакою смысла, будучи позднѣйшею наддачей"<sup>3</sup>); здѣсь онъ, очень было кстати, припоминалъ баснословныя сказанія о Соломонѣ и, остановившись на историко-литературномъ изслѣдованіи "миеа", могъ бы подойти къ истинѣ, — но первое впечатлѣніе преодолѣло, и авторъ радуется открытію "новаго героя русскаго миеологическаго эпоса", и у тероя отыскивается самая архаическая генеалогія.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Историч. Очерки, I, стр. 417, 455-461.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, II, стр. 8.

Послёдующія изысканія указали, внё всякаго сомнёнія, что имя "Волота Волотовича" есть не болёе, какъ одинъ изъ множества примёровъ искаженія собственныхъ именъ въ нашихъ старыхъ книжныхъ повёстяхъ и въ народномъ эпосё, что происхожденіе этого героя не мисическое, а очень позднее, и что подъ нимъ скрывается испорченное книжное имя Птолещея, —вслёдствіе чего все мнеологическое построеніе падаеть.

Относительно эпоса принималась вообще, какъ несомнённость, смёна первобытнаго эпоса соогоническаго болёе позднимъ, героическимъ. На этомъ основанія за личностью князя Владимира "Краснаго Солнышка" предполагался миссическій первообразь, и съ открытіемъ былинъ о такъ-называемыхъ "старшихъ" богатыряхъ явилась увёренность, что передъ нами открывается именно часть этого древнёйшаго эпоса, предшествующаго цикиу князя Владимира; это—сказанія о "мисическомъ пахарѣ Микулѣ", о богатырѣ Святогорѣ, "въ колоссальномъ типѣ котораго русскій эпосъ сохранияъ во всей ясности остатокъ великановъ горной породы"<sup>1</sup>) и пр. Новѣйшія, болѣе пристальныя изслѣдованія находятъ Святогору болѣе близкое, именно книжное происхожденіе.

У Асанасьева преувеличенія идуть обыкновенно еще далье. По теоріи Куна и Шварца, онъ всюду, встати и некстати, объясняль мноы небесными явленіями, и особенно грозовою тучей и молніей. Какое множество сближеній сдёлано на эту тему Асанасьевымъ, читатель можеть видёть по указателю (въ концё 3-го тома), гдё самая большая масса мисологическихъ сравненій сводится въ словамъ "туча", "грова", "молнія", "громъ", "вѣтеръ"<sup>2</sup>). Не мудрено, что мноологический элементь въ богатырской былинѣ сводится опять къ грозовой тучѣ и грому. Илья-Муромецъ, популярнѣйшее имя въ русскомъ вародномъ эпосѣ, сохраняетъ въ немъ "древнія черты, принадлежащія въ области мненческихъ представленій о богѣ громовникъ". Въ эпоху христіанскую, "върованіе въ Перуна, его воинственные аттрибуты и сказанія о его битвахъ съ демонами <sup>8</sup>) были перенесены на Илью-пророка; Илья-Муромецъ, сходный съ Ильеюпроровомъ по имени и также славный святостью своей жизни (а можетъ быть-и военными доблестями) слился съ нимъ въ народныхъ сказаніяхъ въ одинъ образъ... Похожденія Ильи-Муромца съ богатыремъ Святогоромъ итликомъ принадлежатъ въ области древнъйшихъ мисовъ о Перунб... Несмотря на легендарный тонъ, приданный раз-

NCT. STHOPP. II.

<sup>1) &</sup>quot;Р. богатырскій эпосъ", въ Р. Вістн. 1862, № 3, стр. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) До того, что наконець условная формула заговоровь: "на морѣ на окіанѣ на островѣ Буявѣ" по Аванасьеву значнть: "на тучѣ". І, стр. 418.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Проблематически доказанныя въ гл. VI.

сказу о приходѣ къ Ильѣ каликъ нерехожихъ, здѣсь слишкомъ очевидна мноическая основа. Пиво, которое пьоть Илья-Муроменъ,---старинная метафора дождя. Окованный зимнею стужею, богатырь-громовникъ сидитъ сиднемъ, безъ движенія (т.-е. не заявляя себя въ гроз'ь), пока не напьется живой воды, т.-е. пока весенняя теплота не разобьеть ледяных оковь и не претворить снёжныя тучи вь дождевыя; только тогда зарождается въ немъ снаа поднать модніеносный мечъ"... Прежніе враги Перуна, "демоны", смёняются дикими кочевниками. "Въ образъ Соловья-разбойника народная фантазія одицетворила демона бурной, грозовой тучи. Имя Соловья дано на основания древнившаго уподобления свиста бури громозвучному пиню этой птицы... Эпитеть "разбойника" объясняется разрушительными свойствами бури" и т. д. <sup>1</sup>). Все это очень связно и искусно построено, но изъ непрочнаго матеріала<sup>2</sup>). Начать съ того, что аттрибуты Перуна и его борьба съ "демонами" выведены вовсе не на основапін какихъ-нибудь точныхъ данныхъ, — которыхъ нѣтъ, — а только по догадкамъ, аналогіямъ и по обильнымъ предположеніямъ; въ описание Соловья-разбойника привлекаются книжныя повъсти и такія мнимо-народныя пёсни, поддёльность которыхъ была уже раньше доказана, и т. п. Но еще странные общее представление объ отно**шенін** богатырской былины въ ея предполагаемому есогоническому прототипу: Аванасьевъ находить возможнымъ каждый шагъ богатыря, важдую подробность пріурочивать къ первобытному мнеу, какъ будто переходъ отъ одной формы эпоса въ другой, т.-е. изъ одного историческаго періода въ новый періодъ, состоялъ только въ перемѣнѣ именъ, причемъ сохранились бы всв мелкія частности. Собственно говоря, мы ничего не знаемъ о способѣ этого перехода; но если основаться на аналогіяхъ, то видимъ, что народная варіація поэтическихъ сюжетовъ, даже книжныхъ, преобразуеть эти сюжеты иногда почти до неузнаваемости. Тѣмъ бо́льшія измѣненія нужно предположить здись, гди "варіанть" эпоса богатырскаго сравнительно съ есогоническимъ заключался ни болѣе ни менѣе какъ въ ињломъ перево-

130

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Поэтич. Воззрѣнія, I, стр. 802-809.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Котляревскій, въ упоманутомъ разборѣ, стр. 68, находить, что Асанасьевь-"отдѣлая древніе мотивы былины и ихъ значеніе путемъ сличенія съ родственными памятниками и преданіями другихъ народовъ, въ общемъ получаеть сесьма твердые результаты". Но твердость ихъ становится соминтельной послѣ немаловажнаго замѣчанія, которое Котларевскій дѣлаеть вслѣдъ затѣмъ: "Асанасьевъ, —говорить онъ, какъ кажется, даеть уже слишкомъ много сили и крѣпости народному преданію и памяти. Онъ, повидимому, не допускаеть въ ней почти никакихъ уклоненій въ область фантазіи и не признаеть въ билинѣ никакихъ другихъ измѣненій, кромѣ виѣшияго историческаго наслоенія" и пр. Развивъ больше это замѣчаніе, Котляревскій полиѣе указаль бы ошибку метода, которая была очень крупная.

роть народнаго міровоззрівнія. Если Церуна заміналь Илья-пророкъ, а этого библейскаго героя-Илья-Муронецъ, то воть уже двѣ большія ступени превращения, и им скорбе могли бы ожидарь, что въ посабднемъ гораздо виднье отразится ближайшая предъидущая стунень, чёмъ самый ссогоническій подлинникъ, т.-с. что въ Ильф-Муромцѣ виднѣе будетъ Илья-пророкъ, нежели Перунъ,-между тѣмъ Азанасьевъ сличаетъ былину прямо съ тучами и молніями. Далёв, если эпическое творчество было несомийнно еще очень диятельно въ наши средніе въка и простиралось тогда не только на свои народныя темы, но охватывало и пересоздавало (какъ далѣе увидимъ) даже сравнительно позднія чужеземныя темы-напр., въ обработкъ апокрифическихъ сюжетовъ и внижныхъ повъстей, --- то твиъ больше въ немъ надо предположить дёятельной силы въ ту давнюю эпоху. воторая была несравненно ближе въ періоду полной свъжести эпоса. Между тёмъ въ теоріи Аванасьева богатырскій эпосъ ограничивается только однимъ символическимъ копированіемъ и переименованіемъ.--Правда, богатырскій эпосъ сохраняеть много мненческихъ частностей; но рядонъ съ этинъ намъ указываютъ въ немъ цёлую бытовую картину древней княжеской Руси, и кром'в Ильи-Муроица (предподагаемаго Перуна) цёлый рядъ весьма реальныхъ сословныхъ лицъ и т. п.,--значить, эпическое творчество работало съ полной силой и не забыло притомъ новой исторической обстановки. Котляревский очень вёрно замёчаль, что въ стрълахъ Ильн-Муронца (которыя, по Асанасьеву, составляють уцёдёвшій остатокь мноическаго представленія молнін) можно просто видёть обыкновенное оружіе доогнестрёльнаго періода, а въ залотой казить Соловья-разбойника (по Асанасьеву, метафора небесныхъ свътилъ, закрываемыхъ тучами)прибавку фантазіи въ понятію о разбойникѣ, который могъ награбить и денегъ. Критика, не увлекаемая предвзятой теоріей, должна чринять эти мнимые символы за простыя реальныя вещи, а съ отсутствіемъ символовъ рушится и объясненіе Аевнасьева. Очевидно, процессъ образованія былины былъ другой, хотя бы ны продолжали признавать происшедшую здёсь смёну есогоническаго эпоса героическимъ.

Новъйшія изслёдованія, какъ дальше увидимъ, нашли еще инне сути развитія народныхъ мисологическихъ преданій, и между прочимъ для былиннаго эпоса (пока для нёкоторыхъ его частей) ше подозрёваемые прежде источники книжные, такъ что уже теперь процессъ эпическаго творчества представляется очень несходнымъ съ тёмъ, какой выводился по способу Гримма и его ближайшей школы. Но пока эти новыя отврытія были сдёланы, теорія нерехода есогоническаго эпоса въ героическій нутемъ символическаго кониро-

9\*

ванія, объясненіе большинства мисовъ, и въ томъ числё главнёйшаго героя былинъ, какъ мотафорическихъ изображеній и олицетвореній тучи и грозы, получили большую популярность въ нашей литературё; учебники и иные высшіе курсы приняли ихъ какъ непреложную истину, и понынё ихъ повторяютъ — по обыкновенію учебниковъ оставаться позади науки <sup>1</sup>).

<sup>4</sup>) Говоря о той знохів, надо упомянуть еще вісколько имень писателей, труди которыхь вмінть нікоторое отношевіє кь русской этнографіи и различное научное значеніе. Таковы книги по славянской мноологіи М. Касторскаго, 1841, и Костомарова, 1846, о которыхь мы говоримь въ другомъ місті ("Исторія русскаго славяновідвија").

Въ сорововнъъ годахъ появляются труди Д. О. Шеппинга, посвященные славянской и русской мнеологів: "Мнен славянскаго явичества", М. 1849 (разборъ этой иниги въ Отеч. Зап. 1850, № 3, отд. V, стр. 17-28); статьи: объ Иванъ Царевичъ (въ сказкахъ и былинахъ); "Купала и Коляда"; "Опытъ первоначальной исторіи земледълія и отношеніе его въ быту и языку русскаго народа" (въ "Чтеніяхъ" Моск. Общ. исторіи и древностей, 1861, кн. IV); "О древнихъ навляяхъ и вліяніи ихъ на языкъ, жизнь и отвлеченныя понятія человъка" (въ "Архивъ историко-юрид. свъдъній" Калачова, 1861); "Русская народность въ ся повърьяхъ, обрядахъ и сказкахъ" М. 1862, и мн. др. Труды Шеппинга были въ чисять первыхъ пробъ новаго мнеологическаго ивслёдованія; это была какъ би ступень между старой этнографической школой и новним изслёдованіями Буслаева и Асавасьева; они не были лишены своей полезности, вызывая вопросы, но недостатки метода не дали имъ большого значенія въ развити науки. Ср. Котляревскаго, "Старина и народность за 1861 годъ" (Сочиненія, т. I, стр. 546-548).

Книга Д. М. Щепкина: "Объ источникахъ и формахъ русскаго баснословія", М. 1859—1861 (2 выпуска), была чрезвичайно страннымъ прамёненіемъ той системы миеологическихъ объясненій, по которой миеологія объяснялась какъ слёдствіе "болёзни язика". Не смотря на значительныя знанія, какія обнаруживаеть первая часть книге, самыя объясненія, наполняющія вторую часть, невозможны до каррикатурности (Ср. Котляревскаго, тамъ же, стр. 581—535).

## ГЛАВА V.

#### Новая ступень этнографическихъ изысканий.

Повороть въ историко-литературныхъ изученіяхъ послѣ Бѣлинскаго.—Поиски народно-поэтическихъ памятниковъ въ старой письменности.—Изданія и изслѣдованія Н. С. Тихонравова.—А. А. Котляревскій.—Изслѣдованія по языку и мнеологіи А. А. Потебни. — Археолого-этнографическія и художественно-бытовыя разысканія В. В. Стасова.—П. А. Лавровскій.

Дѣятельность первыхъ начинателей научной этнографіи была еще въ полномъ разгарѣ, когда съ половины пятидесятыхъ годовъ появляются первые опыты новаго поколѣнія изслѣдователей, съ которыми теоріи Буслаева и Асанасьева пріобрѣтаютъ извѣстныя видоизмѣненія и дополненія; затѣмъ, еще съ новымъ рядомъ изысканій, прежняя точка зрѣнія сильно преобразуется, доставивъ совершенно новыя данныя для рѣшенія вопроса, хотя новѣйшая его постановка и донынѣ еще не выработала цѣльной уравновѣшенной системы.

Новое поколѣніе, начинавшее дѣйствовать съ половины пятидесятыхъ годовъ, можно сказать, училось по Буслаеву, частью слѣдовало и за Асанасьевымъ; но, какъ всегда бываетъ въ дѣйствительномъ развитіи науки, эти послѣдователи не повторяли только, но и вели дальше поставленные вопросы. Новые поиски пошли въ разныхъ направленіяхъ, которыя сложились частію подъ новыми вліяніями западной этнографической науки, частію образовались въ собственныхъ условіяхъ русской литературы. Одни углубляли этнографическое знаніе изслѣдованіями въ письменной старинѣ; другіе направляли свое вниманіе на бытовую археологію; третьи ближе усвоивали новѣйшіе пріемы и результаты сравнительнаго языкознанія и мисологія; наконецъ, народное русское содержаніе вводилось въ громадное цѣлое европейскаго и восточнаго преданія, и здѣсь открывалась новая врайне любопытная связь международнаго сродства и заимствованія.

Поиски въ письменной старинъ представлялись сами собою. По взгляду Якова Гримма, народный миоъ и сказаніе до того проникали нѣкогда жизнь и литературу, что ихъ отголоски можно было слѣдователи школы точно также стали искать и, конечно, находили проявленія миоа и народной поэзіи не только именно въ поэтической области, но и въ случайныхъ выраженіяхъ лѣтописи или древняго поученія, въ мотивахъ церковнаго житія и т. п. Г. Буслаевъ въ своихъ очеркахъ старой русской поэзіи представилъ уже нѣсколько любопытнѣйшихъ образцовъ этого присутствія народной поэзіи въ памятникахъ письменности, гдѣ до того времени ихъ совсѣмъ не подозрѣвали <sup>1</sup>). Очевидно, что въ этомъ направленіи нужно было идти дальше. Въ тоже время это болѣе пристальное изученіе старой письменности исходило изъ чисто-литературныхъ мотивовъ.

Въ вонцв 1840-хъ годовъ завершилась вритическая двятельность Бѣлинскаго: наступившая удушливая атмосфера послёднихъ сороковыхъ и первыхъ пятидесятыхъ годовъ сдёлала невозможнымъ дальнъйшее продолжение этого направления съ его отвлеченно - художественной и отвлеченно-соціальной теоріей, --- вибств съ твиъ, однаво, чувствовалось, что критика "сороковыхъ годовъ" сдёлала свое дёло и что ищуть отвѣта новые вопросы и литературные, и общественные. Съ одной стороны возникаеть потребность бодее определенно поставить вопросъ общественный, -- и въ этомъ направлении еще при Бѣлинскомъ начали свою дёлтельность Валеріанъ Майковъ, соціалистическій кружовъ конца сорововыхъ годовъ, нісколько позднію вритива "Современника"; съ другой стороны потребность историческаго выясненія литературы не удовлетворялась более той исторіей литературы, какую давалъ Бълинскій съ чисто-художественной точки зрѣнія, притомъ совершенно не касаясь цѣлаго періода старой, до-Петровской письменности. Художественная критика сороковыхъ годовъ совствиъ не интересовалась этой письменностью и этимъ періодомъ, какъ эпохой грубой безсознательности; тотъ литературный пругъ совсёмъ и не зналъ этой письменности, — хотя въ объясненіе должно сказать, что ся живого историческаго и поэтическаго интереса не знали сами тогдашніе спеціалисты, извлекавшіе изъ нея почти только церковную археологію, какъ вийстй съ тімъ еще не были установлены изученія народной поэзін и преданія. Затёмъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Его разборы и толкованія смоленской легенды о св. Меркуріи, муроиснаго преданія о Мареб и Марін, житій тверскихъ, новгородскихъ, и пр.

относительно самого XVIII и XIX въка нельзя было не видъть, что врои в эстетической изрки из ней можеть, и должна, быть приложена тавже другая, чисто историческая мёрка: не всё движенія общественной жизни достигали художественнаго выражения, и тёмъ не менње они имћли свое жизненное, историческое значение; масса произведеній литературы, мимо которыхъ съ пренебреженіемъ проходить эстетическій критикъ, представляла, однако, животрепещущій интересь для исторіи образованія, общественной жизни, нравовъ, самыхъ интимныхъ движеній развитія, и могла навонецъ выяснять самый процессъ возрастанія художественнаго чувства и пониманія. Если историкъ ищетъ въ литературѣ не только развитія художественнаго стиля, но и исторіи сознанія, онъ необходимо должень расширить объемъ своихъ изученій, обратиться въ литературѣ вообще, собрать и изслёдовать ся дстали. Очевидно также, что нёсколько внимательное изслёдование должно было разыскать и раскрыть этоть интересь и въ старой до Петровской письменности и что историческое наблюденіе не могло миновать, какъ лишенные будто бы содержанія, цілье віва народной жизни, въ которые очевидно вкладывался національный характерь. Новая школа приходила, напротивь, въ совсёмъ иному впечатлёнію: литература послё-Петровская, развившаяся подъ европейскими вліяніями, казалась даже совсёмъ лишенною интереса, какъ чистое подражание, не выросшее изъ самобытнаго народнаго источника, и, напротивъ, исполненной интереса казалась та литература, скудная по объему, не выработанная по формѣ, наивная и первобытная, но запечатлѣнная чисто народнымъ творчествомъ, принадлежавшая всей народной массъ, высказывавшая ся чувства и идеалы. Это была народная поэзія и народная письменность: на нихъ смотрёли съ пренебрежениемъ приверженцы новой литературы, но до пониманія народной словесности нужно было не снизойти, а возвыситься <sup>1</sup>). Въ старой письменности были отголоски этого народно-поэтическаго дуга: ихъ надо было разыскать и объяснить.

Въ такомъ сложномъ видё складывались тѣ нозые историко-литературные и этнографическіе интересы, въ средѣ юторыхъ воспитывалось новое поколѣніе изслёдователей, воспринявшее трудъ своихъ ближайшихъ предшественниковъ и учителей сороковымъ годовъ. Разт задача поставлена была такимъ образомъ, работы открывалось множество. Еслибы кто захотѣлъ наглядно представить себѣ ту громадную перемѣну, какая совершилась въ постановкѣ историко-литерагурнаго изслёдованія, тотъ увидитъ ее, поставивъ рядъть книги

<sup>·)</sup> Выше указано, что именно такъ говорнаъ г. Буслаевъ.

по исторіи русской литературы, какія были еще въ ходу въ пятидесятыхъ годахъ непосредственно послъ Бълинсваго<sup>1</sup>) и вакія являлись въ послъдніе годы. Въ промежуткъ совершены были общирныя работы, направленныя съ одной стороны на то изучение деталей новой литературы, о которомъ мы выше говорили, съ другой, на изученіе старой письменности и народной поэзіи. Въ этомъ послѣднемъ отношении предстояло сдёлать разыскания, которыя въ прежнее время были едва начаты: необходимо было отдать себѣ отчеть въ цѣломъ составѣ старой письменности, опредѣлить ся инвентарь, и особенно съ той стороны, которая до тёхъ поръ была совершенно пренебрежена-со стороны ся поэтическихъ элементовъ. До сихъ поръ изследование старой письменности ограничивалось почти исвлючительно лётописью и церковною исторіею; не многія изъ рукописныхъ собраній были описаны и то лишь въ видё краткаго реестра, по которому трудно или совсёмъ невозможно было судить о содержанія па-. мятниковъ: одно знаменитое "Описаніе русскихъ и словенскихъ рувописей Румянцовскаго Музеума", Востокова (1842), впервые дало болѣе подробный раціональный каталогь, съ краткими, но весьма цёнными замѣтками о составѣ содержанія и извлеченіями изъ рукописей, между прочимъ изъ такихъ произведеній, на которыя прежде обращалось мало вниманія. Здёсь были уже не маловажные намеги на то, чего слёдовало, нежду прочимъ, искать въ старой письменности. Въ первыхъ трудахъ г. Буслаева, какъ выше замѣчено, сдѣланы были интересные опыты разработки письменнаго матеріала съ цёлью объясненія старой русской поэзін. Поиски въ рукописномъ матеріалѣ были действительно вознаграждены замёчательными отврытиями, которыя въ концъ концовь совершенно измънили представление о содержаніи старой русской письменности: въ ней именно была открыта цълая обильная струл народно-поэтическаго содержанія, пълый рядъ памятниковъ книжныхъ, которые были или вполнъ народными, или стояли въ болѣе или менѣе тѣсномъ соотношении съ мотивами народной поэзіи. Если грибавить, что въ тёхъ же пятидесятыхъ годахъ подготовлялись влеше богатые сборники живой народной поэзіи, какіе вскорѣ появилыъ въ изданіяхъ Рыбникова, Кирѣевскаго, Шейна, Якушкина, Вајенцова и т. д., гдъ замъчательно расширилась вся область народ10й поэзіи, открывавшаяся изслёдованію; если приба. вить, что въ то же время наши изслѣдованія воспользовались богатымъ сравничельнымъ матеріаломъ, который въ особенномъ изобилін сталь собираться тогда въ изданіяхъ и изследоваьіяхъ западныхъ, особливо вемецвихъ, то понятна будетъ та масса новыхъ объясненій,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Укакемъ, для примъра, "Очеркъ исторія русской поезія", А. Милокова, 1847.

какія являлись теперь для народно-поэтической письменной старины и для современной этнографіи. Между стариной и современной народной поэзіей и преданіемъ возстановлялась наглядно историческая связь, какъ возстановлялась историческая связь до-Петровской письменности и новой литературы, между которыми предполагалась прежде глубокая пропасть.

Не входя опять въ подробности новаго движенія, остановимся на его замѣчательнѣйшихъ пріобрѣтеніяхъ. Назовемъ здѣсь прежде всего труды Н. С. Тихонравова.

Николай Сав. Тихонравовъ (род. въ началѣ 1830-хъ г. въ Москвѣ) кончилъ курсъ въ одной изъ московскихъ гимназій въ томъ году, когда вслѣдствіе политическихъ волненій въ Западной Европѣ сочтено было нужнымъ, для обезпеченія политическаго спокойствія Россім, принять строгія мѣры относительно русскихъ университетовъ и, между прочимъ, опредѣлить для каждаго университета комплектъ въ 300 человѣкъ,—такъ что г. Тихонравовъ поступилъ сначала въ Педагогическій институтъ въ Петербургѣ (въ 1849, во время директорства И. И. Давыдова), а черезъ годъ ему удалось перейти въ московскій университетъ, гдѣ онъ и кончилъ курсъ (въ 1853 году). Въ концѣ пятидесятыхъ годовъ онъ получилъ каведру въ московскомъ университетѣ, гдѣ съ тѣхъ поръ и работалъ какъ профессоръ и, одно время, ректоръ.

Его первыя работы являются въ самомъ началѣ пятидесятыхъ годовъ небольшими изслъдованіями по исторіи литературы прошлаго и частію нынішняго віка въ томъ новомъ (какъ тогда выражались, "библіографическомъ") направленіи, о которомъ мы сейчасъ говорили. Изслёдованія относились въ подробностямъ, но тёмъ не менёе оказывались исторически весьма характерными для объясненія писателей и самой эпохи. Эти работы тогла же обратили на себя вниманіе замѣчательнымъ изученіемъ литературной старины. Въ концѣ пятидесятыхъ годовъ г. Тихонравовъ предпринялъ изданіе историко-литературнаго сборника по тёмъ предметамъ, которые, какъ сейчасъ указано, стали привлекать новыхъ изыскателей и на которые паправлялись его собственныя изученія<sup>1</sup>). Вопросы исторіи литературы поставдены были въ томъ широкомъ объемъ, въ какомъ стала понимать ихъ новая школа. Здёсь нашли мёсто и старая и новая литература: послѣдняя---особливо со стороны ея значенія для исторіи образованности, правовъ, общественнаго развитія; первая-по твиъ же отношеніямъ ен въ древности, или по ея связямъ съ вопросами этно-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Лэтовиси русской литературы и древности", три тома въ шести книгахъ, М. 1859 — 1860; т. IV, 1862; т. V, 1863.

графіи, древняго быта и народной поэзіи. Таковы были изданія памятниковъ, относящихся въ судьбамъ древней народной жизни, какъ поученія противь языческихь вёрованій и обрядовь, какь матеріалы для исторіи Стоглава, для исторіи раскола, историческія свёдёвія о Сильвестрѣ Мелвѣдевѣ; въ ближайшемъ отношенія въ этнографіи стояли намятники древней легендарной литературы, оригинальные заговоры, собранія народныхъ пёсенъ современныхъ; затёмъ произведенія старинной повісти, болізе или менізе связанной съ народно-поэтическими сюжетами; ивсколько изследований, посвященныхъ народно-поэтическимъ преданіямъ стараго времени; наконецъ, и переводъ сравнительной мисслогіи Макса Мюллера. Въ изданіи г. Тихонравова соединились труды старшаго и новаго поколѣнія изслѣдователей: мы находниъ здѣсь труды и сообщенія Ө. И. Буслаева, Асанасьева, Соловьева, Костомарова, И. Е. Забелина, А. Е. Викторова, А. С. Павлова, Н. И. Субботина, К. П. Поб'йдоносцева; наконецъ цѣлый рядъ работъ самого издателя.

Не касаясь статей историко-литературныхъ по XVIII п XIX въвамъ, укажемъ этнографическій матеріалъ, помъщенный въ этомъ замёчательномъ для своего времени изданіи.

Томъ I (книжки первая и вторая): Русская поэзія XI и начала XII вёка, г. Буслаева; Русскія народныя пёсни, собранныя П. И. Якушкинымъ, съ предисловіемъ г. Буслаева; О новгородскихъ Макарьевскихъ Четінхъ-Минеяхъ, замѣтки Макарія, еп. тамбовскаго и шацкаго; статья о Zeitschrift für deutsches Alterthum Морица Гауита, А. Н. Веселовскаго; статья о книгѣ Бергмана Les Scythes, А. А. Котляревскаго; Николай угодникъ и Касьянъ угодникъ, народная сказка, сообщ. П. И. Якушкинымъ; статья о Jabrbuch für romanische und englische Literatur Эберта, г. Буслаева; Замѣтки о старинѣ и народности, г. Буслаева.

Томъ II (внижки третья и четвертая): Смоленская легенда о св. Меркурія, г. Буслаева; Сказаніе о созданіи великія Божія церкви св. Софін въ Константинополѣ, съ пред. К. Герца и г. Буслаева; Повѣсть града Іерусалима, г. Буслаева; статья о Zeitschrift für Völkerpsychologie Лацаруса и ЛІтейнталя, А. Дювернуа; Сказка о милосердомъ купцѣ (запис. въ Московской губернія); разборъ книги Щапова о расколѣ, И. С. Некрасова.

Томъ III (книжки патая и шестая): Муромское преданіе о Марев и Маріи, г. Буслаева; Лекціи изъ курса исторіи русской литературы, его же; Слово и откровеніе святыхъ апостолъ, съ предисловіемъ его же; Народные стихи объ Адамъ, о преданіи Христа Іудою, о пятницъ, сообщ. И. Т. Глъбовымъ; Разборъ нѣкоторыхъ филологическихъ объясненій г. Костомарова въ статът: "Происхожденіе Руси", А. Дювернуа; Запорожская пѣсня, сообщ. Н. Костомаровымъ.

Томъ IV. Мёстныя сказанія владимірскія, московскія и повгородскія. Двё лекцін изъ курса исторія русской литературы, г. Буслаева; Русскія нар. пёсня, собранныя въ Саратовской губернін А. Н. Мордовцевой и Н. И. Костомаровымъ; Нёкоторыя черты объ обществё духоборцевъ (1805 г.); О народахъ на страшномъ судё, по одному лицевому сборнику XVII вёка Новгор. Софійской библіотеки, г. Буслаева; Исторія о б'ягствующемъ священствъ, соч. Ивана Алексъева (1755); Нъсколько народныхъ заговоровъ, сообщены А. Н. Асанасьевымъ.

Томъ V. Сравнительная мноологія Макса Мюллера, пер. съ англ. И. М. Живаго; Духовные стихи раскольниковъ, сообщ. А. С. Павловымъ; Для опредёленія иностранныхъ источниковъ повёсти о мутьянскомъ воеводѣ Дракулѣ, г. Буслаева; Повёсти о мудрыхъ женахъ, сообщ. А. Н. Асанасьевымъ; Повёсть о скверномъ бёсѣ, сообщ. А. С. Павловымъ; Заговоръ отъ укушенія змѣи, сообщ. П. П. Барсовымъ; Два раскольничьи стиха, сообщ. Н. И. С-нымъ.

Самому издателю принадлежать слёдующіе тексты и изслёдованія:

- Повесть объ Аполлоне Тирскомъ, съ предисловиемъ (І. кн. 1, стр. 1-33).

- Луцидаріусь. Часть первая. Съ предисловіемъ (тамъ же, стр. 33-68).

— Повъсть, какъ приходниъ греческий царь Васний подъ Вавнионъ градъ

(кн. 2, стр. 161-165). Варіанть сказки о Вавилонскомъ дарствѣ.

— Повѣсть о пренін живота съ смертію (тамъ же, стр. 183—193). Текстъ и историко-литературныя сличенія.

— Стихъ о книгѣ Голубеной (П, кн. 3, стр. 64—69), по рукописи гр. Уварова (Царскаго, № 490).

— Повёсть о Өедорё жидовние (тамъ же, стр. 69—71), по рукописи г. Тихонравова.

- Разговоръ о Адамовыхъ дѣтяхъ, какъ жили (тамъ же, стр. 72), по рукописи его же.

- Пов'есть о Савв' Грудцын' (кн. 4, стр. 61-80), по рукописи Е. Д. Филимонова.

— Сказка объ Урусланѣ Залазаревичѣ (тамъ же, стр. 100—128), по руковиси Ундольскаго.

- Повѣсть о чюдеси пречистыя Богородицы, о градѣ Муромѣ и епископѣ его, како пріиде на Резань (тамъ же, стр. 97-99), по рукописи конца XVII в.

— Русская легенда XVII вѣка объ образъв Богородицы (тамъ же, стр. 99— 100), по рукописи гр. Уварова (Царскаго, № 440).

- Сказаніе о Индійскомъ царстві (тамъ же, стр. 100-103), по рукописи конца XVII віка.

— Заговоры на оружіе (тамъ же, стр. 103—105), по рукописи Е. Д. Филимонова, писанной въ 1769—74 г. въ Харьковѣ.

- Слово о въръ христіанской и жидовской (т. Ш., кн. 5, стр. 66 – 78), тексть и предисловіе.

-- Интермедія на три персони: смерть, воинъ и хлопецъ (тамъ же, стр. 78 ---80), изъ южнаго сборника 1783 г.

- Сказка объ Иванѣ Бѣломъ (тамъ же, стр. 8-15), изъ рукописи Е. Д. Филимонова.

- Стихъ объ Антихристъ (тамъ же, 15-16), по рувописи новаго письма.

— Повѣсти о Вавилонскомъ царствѣ (тамъ же, стр. 20—33), еще три редакцін этого сказавія.

— Шемякниъ судъ (тамъ же, стр. 34—38), историко-литературныя сличения. — Пѣсня объ осадѣ Соловецкаго монастыря (кн. 6, стр. 90—91), по раскольничьей рукописи начала настоящаго столѣтіи.

— Любовное заклинаніе изъ слёдственнаго дёла 1769 года (тамъ же, стр. 92-93).

- Новый синсокъ слова о Даницъ Заточникъ (танъ же, стр. 93-94).

- Повѣсти о царѣ Соломонѣ. Съ приложеніемъ шести синивовъ, по рукописямъ г. Филимонова, Забѣлина п С. Б. (т. IV, стр. 112-153).

- Слова и поученія, направленныя противъ языческихъ върованій и обрядовъ. Съ предисловіемъ (тамъ же, стр. 83—112).

— Исторія о вёрё и челобитная о стрёльцахъ Саввы Романова (т. V, стр. 111—148).

- Раскольничья сатира прошлаго вѣка (тамъ же, стр. 42-43).

— Пять древне-русскихъ поученій (тамъ же, стр. 90-103).

- Нісколько народныхъ заговоровъ (наъ раскольничьей тетрадки новаго письма, тамъ же, стр. 111-112).

- Замѣтка для исторіи Стоглава (тамъ же, стр. 137-144.

- Слово о злыхъ женахъ (тамъ же, стр. 145-147).

• Сборникъ г. Тихонравова болѣе чѣмъ какое-либо другое изданіе того времени можетъ служить образчикомъ тѣхъ шировихъ историколитературныхъ интересовъ, какіе опредѣлились въ пятидесятыхъ годахъ, съ одной стороны какъ дополненіе прежней исторіи литературы, причемъ интересъ чисто художественный восполнялся изученіемъ культурно-историческимъ, съ другой, какъ опыть расширенія изслѣдованій народной поэзіи путемъ изученія старой письменности. Каждая книжка "Лѣтописей" приносила новыя любопытнѣйшія данныя для исторіи народнаго или полу-народнаго поэтическаго творчества, особливо извлеченныя изъ памятниковъ старой письменности.

Въ тѣ же годы былъ изданъ г. Тихонравовынъ важный трудъ по изученію этой письменности, посвященный тавъ-называемымъ "отреченнымъ" книгамъ <sup>1</sup>). Извѣстно значеніе этихъ книгъ: это были, во-первыхъ, болѣе или менѣе древніе переводы апокрифическихъ внигъ Ветхаго и Новаго Завѣта, житія и легенды, непризнанныя церковью, книги гадательныя, астрологическія, особыя молитвы, заговоры и т. п., наконецъ, произведенія поэтическаго характера, такъ или иначе возбуждавшія недовёріе старинныхъ церковныхъ учителей и потому осужденныя въ качествъ "дожныхъ". Множество произведеній этой литературы донынѣ сохранились отчасти въ спискахъ, принадлежавшихъ въ первымъ вѣвамъ нашей письменности, но въ особенности въ рукописяхъ позднѣйшаго сремени, очевидно составлявшихъ весьма распространенное популярное чтеніе. Въ очень старыхъ спискахъ извъстна также весьма распространенная въ старой письменности особая статья, заключавшая въ себѣ вмѣстѣ съ указаніемъ книгъ, одобренныхъ церковью, и церковное запрещеніе книгъ ложныхъ: статья "О внигахъ истинныхъ и ложныхъ", заимствованная первоначально изъ источника византійскаго, а потомъ обильно до-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Памятники отреченной русской литератури. Собраны и изданы Николаемъ Тихонравовымъ (Приложеніе къ сочиненію: "Отреченныя книги древней Россіи"). Два тома. Спб. и Москва, 1863. Объщанное сочиненіе осталось неизданнымъ.

полненная по наличному составу этихъ книгъ въ литературъ старославянской и впослѣдствіи старой русской. Не смотря на запрещенія, дожныя вниги были, однако, чрезвычайно распространены въ статой письменности и послёдними отголосками доходять даже до нашего времени въ простонародномъ чтеніи (какъ "Бесёда трехъ Святителей", "Сонъ Богородицы", "Сказаніе о добрыхъ и злыхъ дняхъ" и т. п.). Ихъ интересъ для старинныхъ читателей завлючался въ поэтическихъ добавленіяхъ въ библейской и евангельской исторіи, въ разсказъ о событіяхъ, возбуждавшихъ любопытство и о которыхъ однакоже ничего не говорили каноническія книги, вообще въ чудесномъ и легендарномъ, къ которому было особенно склонно и жадно народное воображение, а также и суевърие. Многое изъ этихъ книгъ врешко запечатлелось въ народной памяти и фантазіи и затёмъ отразидось въ народной поэзіи и предразсудкѣ. Понятно, что изученіе этой отреченной литературы было необходимо для объясненія извѣстныхъ явленій народной поэзіи и оно дало новыя доказательства органической связи, соединявшей старую письменность и народнопоэтическое творчество. Издание г. Тихонравова было самымъ общирнымь собраніемь памятниковь отреченной литературы и уже не мало послужило какъ для объясненія общихъ отношеній нашей старой письменности, такъ и для объясненія многихъ явленій старой народной поэзія.

Не перечисляя трудовъ г. Тихонравова по исторіи литературы, не имѣющихъ ближайшаго отношенія въ этнографіи, упомянемъ еще его большую работу, посвященную старой исторіи русскаго театра <sup>1</sup>). Въ этой книгѣ впервые были собраны многочисленные тевсты старинной драмы и кромѣ своего историко-литературнаго значенія внига представляетт важный матеріалъ для исторіи книжнаго языка и для исторіи нравовъ. Въ томъ же отношеніи важны другія историколитературныя изслѣдованія г. Тихонравова, начиная съ упомянутаго изданія древнихъ поученій противъ язычества, исторіи различныхъ эпизодовъ еретическаго движенія въ старой Россіи, и кончая важными разысканіями о писателяхъ новѣйшей литературы, какъ въ послѣднее время о Пушкинѣ и Гоголѣ. Въ изслѣдованіи памятни-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Русскія драматическія произведенія 1672—1725 годовъ. Къ 200-лѣтнему побилею русскаго театра собраны и объяснены Ник. Тихонравовымъ, проф. Московскаго Университета". Два тома, Спб. 1874. Изд. Д. Е. Кожанчикова. Извѣстна судьба этой книги, въ свое время недопечатанной и не вышедшей въ свѣтъ вслѣдствіе банкротства издателя и явившейся въ продажѣ много лѣтъ спуста безъ участія автора. Не вошедшее въ отпечатанную книгу и имѣвшееся только въ корректурныхъ оттискахъ общирное изслѣдованіе г. Тихонравова о началѣ русскаго театра между прочимъ было утилизировано г. Морозовымъ въ его книгѣ о томъ же предметѣ, какъ о томъ было писано въ свое время.

ковъ старой письменности, имъющихъ отношеніе въ народно-поэтическому содержанію, г. Тихонравовъ далъ любопытные образчики сравнительнаго историко-литературнаго изученія, указывая иноземные прототипы старой повъсти и ся видоизмъненія на русской почвъ.

Навонець, въ изучения старой висьменности особый трудъ положенъ былъ г. Тихонравовымъ на самое собираніе ся памятнивовъ. Съ первыхъ лётъ своей научной дёятельности онъ сталъ усерднымъ собирателенъ и въ концѣ концовъ составилъ замѣчательную историколитературную библіотеку книгъ и рувовисей: собраниая неутомимыми усиліями знатока эта коллекція заключаеть, во-первыхъ, множество книжныхъ рёдкостей прошлаго и нынёшняго вёка, не однихъ рёдкостей аневдотическихъ, но важныхъ въ историко-литературномъ отношения, и во-вторыхъ, замѣчательное собрание рукописей древнихъ и болве позднихъ самаго разнообразнаго содержанія, а также старыхъ лубочныхъ картинокъ, составляющихъ теперь большую рёдвость <sup>1</sup>). Собраніе рукописей уже въ многомъ послужило и самому г. Тяхонравову и другимъ изслъдователямъ русской письменной старины и, напримъръ, въ послъднее время ему удалось встрътить замѣчательную народную редакцію рѣдкаго памятника старой русской повъсти, извъстнаго подъ названіемъ "Девгеніева Дъянія", которое до сихъ поръ было известно только въ одножъ спискв.

Къ этому времени относятся также нёкоторыя мон работы, касающіяся этнографін. Это были сначала отдёльные очерки изъ исторіи древней письменности, именно изъ исторіи инижно-народной повёсти и апокрифическихъ сказаній въ связи ихъ съ современной народной повёсти и апокрифическихъ сказаній въ связи ихъ съ современной народной повести и преданіями:—Сказка изъ Тысячи и одной ночи, въ старомъ русскомъ переводѣ; Хожденіе Богородицы по мукамъ; Сказка о Вавилонскомъ царствѣ; Шемякинъ судъ; Рафли; Народныя пѣсни и стихи изъ старыхъ рукописей и проч.—въ "Извѣстіяхъ" Академіи и "Отеч. Запискахъ" 1854—1856, позднѣе въ "Архивѣ историко-практическихъ свѣдѣній о Россіи", Калачова, и въ трудахъ Московскаго Археологическаго Общества.

Той же области старой письменности посвящена была книга, составившая магистерскую диссертацію: "Очеркъ литературной исторіи старинныхъ повёстей и сказокъ русскихъ". Спб. 1857 (также въ "Ученыхъ Запискахъ" русскаго отдёленія Акадешін, т. IV). Здёсь указана была исторія старой русской повёсти отъ древнёйшихъ ся произведеній, заимствованныхъ изъ византійскаго и кожнославянскаго источника, до повёстей XVI — XVII въка, пришедшихъ большею частью изъ литературы западной черезъ польско-бълорусскіе переводы, и до опытовъ русской бытовой повёсти XVII въка. Въ числё первыхъ были напр. сказанія Троянскія, Александрія, сказанія о царъ Соломонѣ, Отефанитъ и Ихинлатъ, житіе]Варлаама и Іосафата, сказаніе о премудромъ Акиръ и пр.. Между прочинъ въ одной изъ Шогодинскихъ рукоцисей отыскалась замѣчательная византій-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Эта посяѓаняя коллекція упомянута Д. А. Ровинскимъ: "Русскія народныя картинки". Саб. 1881 І, предисловіе.

ская поэма, въ нашихъ рукописяхъ подъ названіемъ "Девгеніева Дъянія' (сказаніе о Дигенисѣ), которая находилась въ томъ погибшемъ въ 1812 году сборникѣ, гдѣ открыто было яѣкогда Слово о Полку Игоревѣ, и которая съ тѣхъ поръ не была находима въ рукописяхъ <sup>1</sup>). Въ приложеніяхъ издано нѣсколько текстовъ эгой литературы, какъ Троянскія сказанія, Девгеніево Дѣяніе, повѣсть о Дракулѣ и пр. Этнографическій интересъ памятниковъ состоялъ въ томъ, что во многихъ случаяхъ открывалась несомнѣиная связь этой старой народной повѣсти съ уцѣлѣвшими донынѣ памятниками народной позвіи, и для послѣднихъ можно было во многихъ случаяхъ предположить книжное происхожденіе. Тексты изучены были здѣсь главнымъ образомъ по рукописямъ Публичной библіотеки и въ томъ числѣ Погодинскаго древлехранилища, не задолго передъ тѣмъ пріобрѣтеннаго въ Библіотеку и для котораго не имѣлось еще настоящаго каталога, а также по рукописямъ Румянцовскаго Музея, въ то время еще находившагося въ Петербургѣ; рукописи другихъ библіотекъ, для которыхъ существовали печатные каталоги, указаны библіотрафически.

Въ одномъ изъ Погодинскихъ сборниковъ XVII—XVIII вѣка найдено было мною ря́дкое произведеніе старой народной поэзіи въ письменной формѣ: "Повѣсть о горѣ-злочастін, какъ горе-злочастіе довело молодца во иноческій чинъ". Изданіе этого памятника было тогда предоставлено мною Н. И. Костомарову, который, занимаясь тогда же въ Публичной Библіотекѣ, пришелъ въ ведичайшій восторть отъ вновь открытаго памятника русской поэтической старины. "Повѣсть" напечатана была тогда же съ историческими объясненіями Костомарова ("Современникъ", 1857, апрѣль); вскорѣ другое издавіе сдѣлано было Срезневскимъ въ "Извѣстіяхъ", 1857; обширный комментарій къ этому памятнику данъ былъ г. Буслаевымъ.

Въ 1861 году сдёлано было мною изданіе "Ложныхъ и отреченныхъ книгъ русской старины" въ сборникъ Костомарова: "Памятники старинной Русской литературы", гдё онё составили Ш томъ <sup>3</sup>). Выше, по поводу другого изданія памятниковъ этой литературы, сдёланнаго г. Тихонравовымъ, указано значеніе этого рода произведеній для этнографін, такъ какъ здёсь былъ источникъ многихъ народныхъ суевёрно-поэтическихъ представленій, повёрій и даже эпическихъ мотнвовъ въ былинё и такъ называемомъ духовномъ стихё.

Въ нѣкоторомъ отношенія къ этнографія находится также "Исторія славянскихъ литературъ" (Спб. 1865, 2-е размноженное изданіе 1879—1881, 2 тома), далѣе: "Старообрядческій Синоликъ" и "Изъ исторія народной повѣсти (исторія о шляхтичѣ Долториѣ)", изданные Обществомъ любителей древней нисьменности, въ Цетербургѣ, и "Для любителей книжной старины" (Библіографическій списокъ рукописныхъ романовъ, повѣстей, сказокъ и пр., преимущественно изъ первой половины XVIII вѣка), изд. Обществомъ любителей россійской словесности, въ Москвѣ.

Въ тѣ же годы, лишь немного позднѣе, началась ученая дѣятельность А. А. Котляревскаго (1837—1881). Уроженецъ юга, онъ

<sup>4</sup>) Въ 1890 году, какъ выше упомянуто, найденъ былъ г. Тихоправовниъ второй списокъ этого сказанія, новъйшаго простонароднаго письма, но со стараго подяниника, съ любопитними арханческими варіантами. Этотъ новый списокъ долженъ появиться въ изданіяхъ Второго отдъленія Академіи.

<sup>2</sup>) Объяснительная статья въ этихъ произведеніямъ въ "Русскоиъ Словъ", 1862. Сводное изданіе и древнъйшій текстъ "Статьи о книгахъ истинияхъ и ложныхъ" были мною помъщени въ "Лътописи ванятій Археографической коммиссіи", 1863.

учился въ полтавской гимназіи, потомъ въ московскомъ университетъ, гдъ овончилъ вурсъ въ 1857. Занявшись потомъ преподаваніемъ русскаго языка и словесности въ Москвѣ, въ 1862 году онъ имѣлъ несчастіе быть привлеченнымъ къ той же исторіи, которая разстроила. матеріальную жизнь и ученую дёлтельность Асанасьева; на Котляревскомъ, къ сожалёнію, это "политическое" дело отразилось еще болёе цечально, такъ какъ заключение въ крёцости положило начало болѣзни, сломившей впослѣдствіи его отъ природы крѣпкую натуру. Только въ 1867 году Котляревскому вновь было разрѣшено поступить на службу по учебному вѣдомству (это право было у него отнято въ 1862 году) и именно въ деритскомъ овругв. Въ 1868, онъ защищаль свою магистерскую диссертацію: "О погребальныхь обычаяхъ языческихъ Славянъ" и назначенъ былъ профессоромъ русскаго языка и славянскаго языковѣдѣнія въ дерптскомъ университеть. Онъ пробылъ здъсь до 1872, когда разстроенное здоровье потребовало леченья за границей, гдъ онъ и пробыль до 1874, продолжая усиленно работать. Въ этомъ году онъ представилъ въ петербургский университеть свои труды, выработанные за границей и напечатанные въ Прагћ: "Древности юридическаго быта Балтійскихъ славянъ" и "Сказанія объ Оттонѣ Бамбергскомъ въ отношеніи славянской исторіи и доевности" для полученія степени доктора славянской филологіи, и въ концѣ того же года приглашенъ былъ на славянскую казедру въ Кіевѣ. Онъ началъ левція уже только во второмъ семестрѣ 1875-1876 академическаго года и впослѣдствіи его чтенія не разъ были прерываемы болёзнью. Въ маё 1881 года онъ снова долженъ былъ отправиться, по требованію докторовъ, за границу и въ концѣ сентября этого года умеръ въ Пизѣ 1).

По своей дальнѣйшей дѣятельности и профессурѣ Котляревскій былъ преимущественно славистъ и археологъ, но съ самаго начала и до конца этнографія въ ея различныхъ областяхъ была его живѣйшимъ интересомъ. Его литературные труды начинаются въ ту самую пору (начало прошлаго царствованія), которую онъ называлъ нашей эпохой "возрожденія наукъ и искусствъ": въ ту пору ему были одинаково близки и тѣ новые общественные интересы, когда ожи-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Біографическія свідінія см. въ "Поминкі по А. А. Котляревскомъ". Кіевъ, 1881, повторенной въ третьей книгі "Чтеній въ историческомъ Обществі Нестора Літописца", подъ редакцією Н. П. Дашкевича. Кіевъ 1889. Въ конці поміщенъ подробный библіографическій сансовъ сочиненій.

<sup>—</sup> Біографичесіїй Словарь профессоровь и преподавателей императорскаго университета св. Владиміра" (1884—1884). Кіевъ, 1884, стр. 803—825.

<sup>--</sup> Воспомнивания объ А. А. Котляревскомъ. Алексия Веселовскаго. Кіевъ, 1888 (изъ "Кіевской Старнин").

<sup>-</sup> А. А. Котляревскій, А. В. Стороженка, въ "Вісти. Евр.", 1890, поль.

далась реформа, долженствовавшая произвести знаменательный переломъ въ жизни народа, и интересы новой, только-что воспринимаемой у насъ науки, посвященной изслёдованию старыхъ преданий и современнаго поэтическаго содержанія народной жизни. Первые труды его были посвящены съ одной стороны общимъ вопросамъ о постановкѣ нашихъ изученій народной старены и исторіи литературы 1). отчасти спеціальнымъ предметамъ бытовой археологія и этнографіи 2), отчасти общему вопросу сравнительнаго язывознанія <sup>3</sup>). Изученія его отличались съ самаго начала большою разносторонностью, которая была характерна по положению самаго вопроса: какъ въ нашей общественности того времени сказались вдругъ давно танвшіяся требованія общественнаго и правственнаго быта, такъ въ изученіяхъ народности, въ новомъ поколёніи изслёдователей, возникаль пёдый рядъ вопросовъ по разнымъ отраслямъ народной археологія, этнографін, языкознанія, сравнительной мнеологін, къ которымъ проложенъ былъ путь предыдущимъ поколеніемъ ученыхъ, но которыя требовали настоятельныхъ исканій, темъ более, что наука униворситотская но имбла тогда достаточныхъ органовъ въ этомъ направлении 4). Не легко было овладёть тёмъ матеріаломъ самой русской народной стерины, который должень быль быть введень въ изслёдованіе, и тёмъ общирнымъ матеріаломъ богато развивавшейся тогда западной науки, который заключаль въ себѣ существенно важныя пріобрётенія по сравнительному языкознанію и мнеологіи, нерѣдко прямо относившіяся и въ нашему содержанію, и не менѣе важныя указанія о методё изслёдованія. Такимъ образомъ общирная начитанность Котляревскаго была особливой потребностью данной минуты. Основой его научныхъ понятій было ученіе Гримма; онъ внимательно изучаль "Мисологію" и "Древности Права", вийсти съ тёмъ слёдилъ за новёйшей западной литературой по изучению на-

<sup>•</sup>) Критическія статьи о вишгахь архіеп. Филарета, Милюкова, Ор. Миллера, <sup>•</sup> Шевирева, Галахова и др.; "Старина и народность", 1862.

<sup>2</sup>) "Были им маюрусси исконными обитателями Полянской земли, или пришли имъ-за Карнатъ въ XIV вък"? 1862; Изображеніе калики перехожаго въ латинской руковиси XIV въка, 1862; Русская народная сказка, 1864; Для исторія русскаго народнаго театра,—Алика воннъ и смерть, 1864; Основной элементъ русской богатирской билини,—по поводу книги Л. Майкова, 1864; Металли у племенъ индоевропейскихъ; Скандинавскій корабль на Руси, 1865; Славлие и Русь древитить арабскихъ писателей, 1868; Archäologische Späne, 1871, и др.

<sup>э</sup>) Статье въ воронежскихъ "Филолог. Запискахъ": "Сравнительное языкоученіе", 1862—63 и др.

4) О состояния университетовъ того времени ср. замѣчанія В. И. Модестова, въ книжкѣ: "Русская наука въ послёднія двадцать пять лѣтъ", Одесса, 1890, стр. 11. То время, до министерства Головнина, авторъ прямо считаетъ временемъ упадка университетовъ.

.

HCT. STHOPP. II.

родной древности, не говоря о литературѣ славянской и русской. Такимъ образомъ онъ, какъ немногіе изъ тогдашняго ученаго молодого поколёнія, знакомъ былъ съ положеніемъ вопроса въ литературѣ, и это давало ему возможность върно опънивать совершавшуюся тогда научную работу. Его небольшая книжка: "Старина и народность" (за 1861), преиставляющая обзорь тоглашнихъ работь по изучению народнаго быта и поези, археологии, истории старой и народной литературы, и которая можеть послужить тенерь любопытных историческимъ очервомъ тогдашияго состоянія этнографической науки, эта внижка заключала въ собъ много изткихъ и полезныхъ замѣчаній по поводу различныхъ тогдашнихъ трудовъ въ этой области; указывая ошибки, намёчала правильный путь изслёдованія и цитировалась поэтому долго послё своего появленія. Нёсколько поздеве, Котляревскій даль любовнтный резборь "Поэтическихь Воззрѣній" Асанасьева, гдѣ оснаривалъ уже преувеличенія мисологическаго метода; еще повдиве-разборъ "Исторіи русской жизни" г. Забелина, и пр. Благодаря литературному опыту, Котляревскій больше чёмъ нёкоторые другіе изъ тогдашнихъ изслёдователей остался свободень оть филологическихъ и мнеологическихъ крайностей и быль вообще весьма осторожень въ своихъ выводахъ, указывая необходимость всесторонняго наблюденій и критики. Его первая общирная работа: "О погребальныхъ обычаяхъ языческихъ Славянъ", есть въ одно и тоже время работа археологическая и этнографическая, какъ и вообще онъ не однажды соединялъ изученіє старины съ этнографической точкой зрівнія. Послівдующіє труды его были посвящены славянскимъ предметамъ; въ "Библіологическомъ опытѣ о древней русской письменности" онъ далъ исторію русской филологіи, за которою должна была послёдовать подобная исторія изученія русской народности, оставшаяся неисполненною. Въ параллель къ тому, что замъчено выше о разносторонней начитанности Котляревскаго, можно прибавить, что онъ былъ также ревностный книжный собиратель, библіоманъ въ дучщемъ смыслѣ этого слова. Библіотека его представляла замѣчательно полное, систематически подобранное собрание книгъ по русской старинѣ-исторіи, археологіи, филологіи и этнографіи. Къ великому сожальнію, тяжелая болѣзнь, угнетавшая его въ послѣдніе годы жизни, не дала ему воспользоваться тёмъ обильнымъ матеріаломъ знанія, которымъ онъ обдадаль; но рядомъ съ его изданными трудами остаются весьма характерны для той научной эпохи его коллекторскія работы и его библіотека, въ которой онъ хотълъ собрать наличный матеріалъ нашей археологической и этнографической науки, какъ результать ея прежнихъ пріобрѣтеній и путь къ новымъ разысканіямъ.

)

146

Около того же времени, съ шестидесятыхъ годовъ, появляются первые труды г. Потебни, занимающаго теперь одно изъ первыхъ ивсть, если не первое, въ ряду русскихъ филологовъ. Александръ Аеан. Потебня быль питомцемъ харьковскаго университета. После перваго своего труда: "О нёвоторыхъ символахъ въ славянской народной поэзін", который быль его магистерской диссертаціей, онь, уже въ качествё адъюнкта харьковскаго университета, продолжаль свои ученыя занятія за границей (съ конца 1862 года), направнят свои изученія на филологію и мисологію; въ Берлинь онъ слушаль сансврить у Вебера, и посётиль потомъ славянскія земли 1). Съ тёхъ поръ былъ имъ изданъ цёлый рядъ замёчательныхъ трудовъ, посвященныхъ частью чисто филологическому изслёдованию русскаго азыка. частью изысканіямь по народной мисологіи на основанія данныхъ языка. Его филологическія работы были высоко ощенены спеціалистами; двѣ вниги "Изъ записовъ по русской граниатикъ". въ половнив семидесятыхъ годовъ, были вознаграждены Ломоносовской преміей и онъ избранъ былъ членомъ-корреспондентомъ въ Assaulto Haves<sup>2</sup>).

Какъ замвчалъ академический критикъ, г. Потебня имвлъ въ своемъ трудѣ не мало предшественниковъ, тѣмъ не менѣе задача изученія русскаго языка оставалась весьма сложной. "Кром' старыхъ трудовъ Востокова, Греча и другихъ, --- говорилъ Срезневский, --онъ могъ имъть и имътъ подъ руками важные труды Павскаго, Буслаева и еще ибкоторыхъ, и вибств съ твиъ труды Мивлошича, Гатталы, Даничник и нёкоторыхъ другихъ западныхъ славистовъ. Онь нашель сдёланнымь многое, но многое и едва начатымь и нелодъденнымъ... Ни одинъ изъ славянскихъ языковъ, ни даже старо-славянскій языкъ, котораго родина и первичный строй досель еще не опредёлены окончательно, не даваль поводовь въ такимь различнымъ соображеніямъ и домысламъ, вакъ языкъ русскій. Изъ всего того, что есть въ виду о руссвоиъ языве, надобно выделить цънное, отстранивъ не подходящее подъ уровень требованій строгой науки, хотя бы и не съ разу, не безъ колебаній, хотя бы отчасти и языкознательнымъ чутьемъ. При этомъ огреничить кругозоръ своихъ наблюденій и изслёдованій однимъ внижнымъ новымъ язы-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Извлеченія наз отчетовь лиць, отправленныхь министерствомь нар. просвіщенія за границу, для приготовленія въ профессорскому званію. Спб. 1868—1867. І. стр. 283—283; II, стр. 856.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Записка о трудахъ профессора А. А. Потебни, представленная во II-е отдёленіе Академія наукъ", Срезневскаго. См. "Сборникъ" второго отдёленія Академіи. Спб. 1878, т. XVIII, стр. LXXXIX—СХVII, и такъ же отчеть о присужденіи Ломоносовской премія, стр. LXXIV—LXXXVIII.

комъ, даже и съ прибавленіемъ того, что хотя и не принято въ нечатной рёчи, но принято или осталось въ устной рёчи образованнаго общества, было бы невозможно. Какь ни добопытно удсненіе всёхъ явленій строя литературнаго языва сопоставленіями ихъ самихъ взажино, оно ни на сколько не можеть удовлетворить ищунаго его, если только не захочеть онь идти покойно самодовольнымъ ходомъ оправдательнаго осмысленія всёхъ навыковъ, въ силу котораго все, что принято большинствомъ, должно считаться соотвётствующнить завонамъ строя языка-пова остается принятыкъ. Для уясненія строя даже и этой доли русскаго языка наблюдатель-изслівдователь долженъ раздвинуть свой кругозоръ и въ ширь-въ область языка народнаго, и въ глубь---въ область языка временъ прошедникъ, тамъ и тамъ при помощи языковъ иностранныхъ. Но разъ вошедши въ эти области, не можеть уже онъ (если только не по невол' стесниль кругъ своихъ наблюдений, или не могъ победить своего пристрастія въ современному литературному языку, какъ къ единственно важному въ какомъ бы то ни было отношения) не перемёнить срединной точки своихъ наблюденій. Середину его кругозора, если не какъ ясно понимаемая дёйствительность, то по крайней итрт какъ искомый образъ бывшаго и минувшаго, займетъ тотъ древній языкъ, отъ котораго какъ вётви пощли всё мёстные нарёчія и говоры, и который во всёхъ вётвяхъ своихъ перемёнялся и самъ по себе и по действио разныхъ обстоятельствъ. Книжный общественный язывъ имъ будеть уважень какъ саная важная изъ вётвей языка, какъ главная связь всёхъ частей народа, какъ главный проводнивъ и хранитель образованности народа; но все-таки какъ одна изъ вътвей, даже какъ вътвь отъ вътви, только берущая соки не оть одной вётви, а оть разныхъ, оть самаго корня языка".

Этими словами Срезневскій опредёлять задачу изслёдованія, какъ немималь ее г. Потебня. Такова дёйствительно была точка зрёнія и пріемъ нашего изслёдователя. Говоря о строё современнаго синтаксиса русскаго языка, г. Потебня дёлаеть замёчаніе, которое такимъ же образомъ прилагается къ его звукамъ и формамъ. Азыкъ является намъ теперь какъ сложная, пестрая масса образонаній, созданныхъ въ самые различные періоды его развитія и связанныхъ употребленіемъ въ одно цёлое, которое кажется однородимъ, хотя на дёлё идеть изъ разныхъ историческихъ эпохъ и составилось по различнымъ требованіямъ.

"Прежде созданное въ языкѣ, — говоритъ г. Потебня, — двояко служитъ основаніемъ новому: частью оно перестраивается за-ново при другихъ условіяхъ и по другому началу, частью же измѣняетъ свой видъ и значеніе въ цѣломъ единственно отъ присутствія новаго. Согласно съ этимъ поверхность языка всегда болёе или менёе пестрёсть оставшимися наружу образцами разнохарактерныхъ пластовъ. Признавая эту пестроту поверхности языка (напр., то, что обороты "онъ былъ купецъ" и "онъ былъ купцомъ", стоящіе рядомъ въ нынѣшнемъ языкё, не одновременны по происхожденію и не однородны, но построены по различнымъ планамъ), стараясь сколько-инбудь опредѣлить пропорціи, въ какихъ на обращенной къ намъ поверхности языка смѣшаны разнохарактерныя явленія, мы виѣстѣ съ тѣмъ приходимъ въ необходимости выяснить характеръ ихъ, поставивши ихъ въ ряды другихъ, съ ними однородныхъ. Явленія, представляемыя составными членами предложенія, принадлежатъ къ двумъ разновременнымъ и разнохарактернымъ наслоеніямъ. Древнее наслоеніе оказывается, за немногими исключеніями, общимъ славянскому языку съ другими индоевропейскими".

Изслёдуя такимъ образомъ явленія языка, звуковыя, формальныя и синтактическія, г. Потебня употребляеть въ дёло обширную массу фактовъ, какіе доставляло сравненіе съ языками индоевропейской семьи (особливо сравненія изъ санскрита и литовскаго языка, ближайшаго къ славянскимъ), славянскія нарёчія, наконецъ различные историческіе періоды самого русскаго языка и его нарёчій. Авторъ останавливается на различныхъ вопросахъ въ опредёленіи русскаго языка: на его основныхъ особенностяхъ, на историческомъ происхожденіи и соотношеніяхъ его нарёчій, главныхъ и второстепенныхъ, на особенностяхъ нарёчія малорусскаго, наконецъ всего болёе на строеніи русскаго синтаксиса, гдё, быть можетъ, никто изъ прежнихъ филологовъ не сдёлалъ столько важныхъ замёчаній и настоящихъ открытій.

Относительно историческаго развитія русскаго языка г. Потебня принимаеть его основное дёленіе на два нарёчія: великорусское и малорусское. "Возводя теперешнія русскія нарёчія къ древнёйшимъ признакамъ, —говорить онъ, — находимъ, что въ основаніи этихъ нарёчій лежить одинъ конкретный нераздробленный языкъ, уже отличный отъ другихъ славянскихъ". Затёмъ, "раздробленіе этого языка на нарёчія началось многимъ раньше XII вёка, потому что въ началѣ XIII в. находимъ уже несомнённые слёды раздёленія самого великорусскаго нарёчія на сёверное и южное, а такое раздёленіе необходимо предполагаетъ уже и существованіе малорусскаго, которое болёе отличается отъ каждаго изъ великорусскихъ, чёмъ эти другъ отъ друга". Предполагаемое обще-великорусское нарёчіе выдѣлилось отъ древняго языка нёкоторыми звуковыми особенностями уже въ X столётіи или раньше. По раздёленіи великорусскаго нарёчія на съверное и южное, изъ послъдняго, какъ особая вътвь, отдълилось наръчіе бълорусское.

Съ тёхъ поръ какъ были высово оцёнены первые филологическіе труды г. Потебни, онъ издалъ, какъ дальше укажемъ, новый рядъ филологическихъ изслёдованій и повторилъ въ дополненномъ видѣ издание своихъ "Записовъ по русской грамматикъ". Въ общемъ выводъ о свойствахъ этихъ изслъдованій можно опять привести слова Срезневскаго. Предметомъ изслѣдованій взяль онъ весь русскій языкъ, на сколько онъ извъстенъ съ древнъйшаго времени до нынъшняго и во всъхъ главныхъ мъстныхъ его видонзмъненіяхъ. Ни одинъ, сколько-нибудь важный памятникъ русскаго языка, древняго, стариннаго, новаго, свернаго, южнаго, западнаго, не могь онъ слвловательно оставить, какъ ненужный; ни одно явленіе строя языка какого бы ни было времени и края не должно было быть имъ опущено; ни одинъ изъ научно добытыхъ выводовъ о каждомъ изъ нихъ, саблавныхъ до него изслёдователями, не могъ быть имъ оставленъ безъ вниманія... Это-шагъ новый въ наукъ русскаго языка и вмъстъ съ тёмъ тяжелый, потому что, рёшаясь на него, изслёдователь рёшается на трудъ внимательнаго разсмотрѣнія огромной массы памятниковъ и ихъ объясненій, трудъ новый и тяжелый, но темъ не менње необходимый, требуемый ходомъ науки". Срезневскій цёнить въ особенности въ трудахъ г. Потебни "выполнение желания по возможности цёльно и критически представить всё общія явленія грамматическаго строя языка вообще, приминительно къ строю русскаго языка. Такого дѣльнаго филологическаго разбора строя языка у насъ еще не было". Опредѣляя манеру нашего изслѣдователя Срезневскій говорить: "Нѣть ни сустливой поспѣшности въ пріисканіи исхода, ни позывовъ упорства стоять на своемъ наперекоръ даннымъ, ни щеголянья новизною. Видимъ простой, покойный трудъ ученаго, у котораго нёть никакихъ заднихъ мыслей и побужденій, кром'в желанія узнать узнаваемое какъ можно върнъе"<sup>1</sup>).

Прежде, чёмъ г. Потебня отдался этимъ изслёдованіямъ языка, его первые труды были направлены на русскую мнеологію, ту, которая проникаетъ народную поэзію и преданія и истолковывается сравненіемъ народно-поэтическего матеріала съ преданіями другихъ родственныхъ племенъ, славянскихъ и не-славянскихъ, и изслёдованіемъ сравнительно-филологическимъ. Это было еще время полнаго господства Гримма и его школы. Гриммъ, Кунъ, Маннгардтъ, Вольфъ были авторитетами для нашихъ изискателей, вступавшихъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сборникъ, стр. LXXXII, СП, СУІ. Прибавниъ еще въ изложения сжатость языка, въ нове́имихъ трудахъ пріобрётающую, кажется, все большій лаконизиъ.

въ область народнаго преданія, и мы видёли уже, что иногда они слишкомъ подчинались или довърялись темъ ноложеніямъ, которыя считали тогда прочно установленными. Положение было однако таково, что примёненіе однихъ и тёхъ же прісмовъ въ германской и русской мнеологія было бы затруднено самымъ качествомъ матеріала, подлежавшаго объяснению. Начать съ того, что древность оставила тамъ и здъсь весьма различныя ступени мисологическаго развитія: въ то время какъ германскій міръ владёлъ цёлымъ пантеономъ языческихъ божествъ съ опредёленными чертами и отъ нихъ можно было вести генеалогію позднайшиха народныха представленій, міра славяно-русский не имблъ ничего подобнаго. Историки давно должны были придти въ выводу, что за нёкоторыми исключеніями (напр. славянство балтійское), въ эпохъ введенія христіанства, славянскія племена не успёли выработать опредёленной мисологической системы; даже тё языческія божества, какія названы русскою летописью, сохранились почти только голыми именами, истолвование которыхъ до послёдняго времени оставалось слишкомъ гадательнымъ или произвольнымъ. Въ большинствъ случаевъ въ славянскомъ міръ сбереглась только такъ-называемая нившая мнеологія, сохранившаяся въ сказкъ, пёснё, повёрьё, слёдовательно только въ народной памяти, но далёе не развившаяся и только рёдко и лаконично закрёпленная письменнымъ свидётельствомъ старины, которое, еслибы было полибе. было бы чрезвычайно важно твиъ, что дало бы понятіе о твхъ посредствующихъ ступеняхъ, какими древнее предание дошло до нашего времени. Объясненія Гриммовой школы были у насъ непосредственно примѣнены въ сравнительно скудному матеріалу нашего преданія: такимъ образомъ приравнивались явленія, принадлежавшія различнымъ ступенямъ историческаго развитія. Съ другой стороны то, что сбережено донынѣ народною памятью, безъ сомнѣнія сбережено во-первыхъ не сполна, а во-вторыхъ, въ теченіе вёковъ или цёлаго тысячельтія, отдёляющаго отъ насъ русскую до-христіанскую древность, въ первобытному преданію примѣшалось много новаго: въ первые въка нашего христіанства раздавались жалобы на деосеврие, которое, какъ можно думать даже а priori, должно было весьма существенно господствовать въ народномъ міровоззрёнім, какъ бытовомъ. такъ и мисслогическомъ. У первыхъ нашихъ послёдователей Гриммовой школы, рядомъ съ указаннымъ слишкомъ буквальнымъ приминениемъ въ русскому матеріалу метода, выработаннаго на матеріаль германскомъ, былъ также замътенъ и недостатовъ вниманія къ этому историческому элементу, который вошелъ въ народный миеъ и сказаніе на ихъ пути оть древнъйшихъ временъ до настояшаго. Такъ было у Буслаева и Асанасьева; такъ въ значительной степени

повторилось и въ первоначальныхъ разысканіяхъ г. Потебни. Первая внижая его говорить собственно о симводическомъ значении известныхъ выраженій и оборотовъ народной поэзіи. Двъ послъдующія работы останавляваются опять отчасти на томъ же предметв, отчасти вообще на свойствахъ языка, какъ выраженія самыхъ тонкихъ движеній человѣческой мысли и воображенія, и какъ выраженія мышленія мисологическаго <sup>1</sup>). Въ изслёдованія "О мисическомъ значенія нъкоторыхъ обрядовъ и повърій", отъ объясненій символизма г. Потебня переходить прямо въ область мнеодогіи и съ одной стороны при помощи филологическаго толкованія словъ (названій существъ и предметовъ, прикосновенныхъ въ народному мнеу), съ другой посредствомъ сравненія русскихъ преданій съ ино-славянскими, а также съ преданіями нѣмцевъ и другихъ народовъ, старается возстановить народный мноъ въ формѣ отдаленнѣйшихъ вѣковъ, предшествовавшихъ христіанству, до какихъ только полагаетъ достигать новъйшее сравнительное языкознание и мисология. Это быль отчасти тоть самый путь, которымъ шелъ передъ тёмъ и въ это самое время Асанасьевь; новый ученый далеко превосходиль Асанасьева своимь филологическимъ вооруженіемъ, но какъ первый возбуждаль недоумъніе и сомнѣніе въ изслѣдователяхъ старыхъ и молодыхъ, не увлеченныхъ Гриммовой школой, такъ это новторилось отчасти и на мисологическихъ трудахъ г. Потебни. Читатель, искавшій объясненія древнихъ мисовъ, встрёчалъ такую массу разнообразныхъ сближеній, мисодогическихъ истолкований, простиравшихся между прочимъ на самыя мелкія подробности народнаго преданія или обряда; мисы такъ переплетались одинъ съ другимъ; общирная начитанность автора накопляла такое обиліе данныхъ, что не легко было разобраться во множествъ подробностей, особливо когда онъ оставались не сведенными въ цёлое, гдё выдёлилось бы основное и второстепенное, и когда осталась почти незатронутой упомянутая историчесвая сторона мисологическаго развитія. Въ этомъ смыслѣ названныя изслѣдованія г. Потебни вызвали общирный критический разборъ П. Лавровскаго <sup>9</sup>), гай высказано было не мало справедливыхъ указаній на необходимость большей строгости въ филологическихъ толвованіяхъ и бо́льшаго вниманія въ историческому элементу преданія <sup>8</sup>). Послѣ новаго ряда замёчательныхъ филодогическихъ работъ. г. Потебня снова обра-

<sup>1) &</sup>quot;Мысль и языкъ", 1862.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ «Чтеніяхъ» московскаго Общества исторіи и древностей, 1866.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Отзывъ Срезневскаго, въ его неръдкой манеръ уклончиваго, двухсторонняго языка, висказываетъ въ сущеюсти такое же отрицательное отношение къ этамъ мисологическимъ объзсиениямъ. См. въ упомянутихъ академическахъ отчетахъ, "Сборникъ", т. XVIII, стр. XC---XCI.

. ТНИСЯ ВЪ НАДОДНОЙ ПОЗЗІИ, ПОСТАВИВЪ ТЕПЕДЬ ПЪЛЬЮ ИЗСЛЪДОВАНІЯ "поэтическіе мотивы", въ которыхъ, конечно, сказываются и свойства SSHES. N MOTHEN MNGOJOFHYCCRIC. ЭТИ НОВЫС ТОУЛЫ VYCHAFO ABTODA 65 высовой стечени пённы для спеціалистовъ громадною массой набыюденій надъ стиломъ народной пёсни, ся мотефорическими и символическими образами, мноологическими намеками, психологической поделадкой: жаль, однако, что авторъ все время остается только изсябдователенъ-конментаторомъ, собираетъ богатый натеріалъ любопытныхъ сопоставленій и уклоняется отъ общаго вывода о стиль и миеологическомъ содержанім изслёдованныхъ имъ областей народной поэзін, --- вывода, который въ рукахъ иногоопитнаго нанскателя, могъ бы быть особливо поучителень, между прочнив вань руководство для послёдующихъ работниковъ на этомъ поприщё. И здёсь, какъ прежде, историческій элементь развитія затронуть мало, и когда въ тому же предмету обращается изслёдователь, выходящій изъ другой точки врѣнія и съ другимъ пріемомъ анализа, ---они какъ будто говорятъ о разныхъ предметахъ. Такъ, встрётнинсь на вопросё о происхождения и содержанів волядокъ г. Потебня в А. Н. Веселовскій <sup>1</sup>), и нужны новыя изслёдованія, чтобы привести ихъ заключенія къ общему знаменателю, гдѣ бы онѣ взаимно себя ограничили и дополнили <sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) Ср. статью г. Сумцова: "Научесе научение колядовъ и щедривовъ", "Киев. Старина", 1886, февраль, стр. 237—266.

<sup>2</sup>) Сочиненія А. А. Потебни:

- О нёкоторыхъ символахъ въ славянской народной коззін. Харьковъ, 1860. (155 стр.).

- "Мисль и язикъ". Рядъ статей въ Жури. Мин. Просвъщения, 1862.

- О связи нёкоторыхъ представленій въ языкі. Воронежъ, 1864.

— О мненческом: значени нёкоторых: обрядовь и повёрій. І. Рождестянские обряды. П. Баба-Яга (стр. 85). III. Змёй. Волкъ. Вёдьма (стр. 283—310). Въ "Чтеніяхъ" моск. Общества ист. и древн. 1865, кн. 2—8, (232 стр.).

— Два изслёдованія о звукахъ русскаго языка: І, о полногласіи: ІІ, о звуковыхъ особенностяхъ русскихъ нарёчій. Воронежъ, 1866 (изъ "Филологич. Записокъ" 1864—1865 г.; 156 стр.).

— О долё в сродныхъ съ нею существахъ. М. 1867, изъ "Древностей" Моск. Археол. Общества, т. II; 44 стр.

— О купальскихъ огняхъ и сроднихъ съ ними представленіяхъ. М. 1867, изъ "Археолог. Въстника" Моск. Археолог. Общества, 19 стр.

- Переправа черезъ воду, какъ представление брака. 1867.

— Замътне о малорусскомъ наръчін, въ "Филологич. Запискахъ", 1870, и отдъльно, 1871.

— Изъ Записовъ по русской гранматакъ. І. Введеніе. Воронежъ 1874. (Изъ "Филологич. Записовъ", 157 стр.).

— Изъ Записовъ по русской грамматики. П. Составныя части предложения и ихъ замини въ русскомъ язики. (Изъ "Записовъ Харьковскаго университета"). Харьковъ, 1874. 538 стр. Въ тѣ же годы появляются первые труды г. Стасова, имѣвшіе отношеніе въ этнографіи и бытовой археологіи. Владимиръ Вас. Стасовъ родился въ Петербургѣ въ 1824 году (2 января). Послѣ домашняго обученія онъ поступилъ въ 1836 году въ училище правовѣдѣнія и, окончивъ тамъ вурсъ въ маѣ 1843, служнлъ сначала въ департаментѣ герольдія въ сенатѣ, а съ 1850 въ консультаціи при министерствѣ постиціи. Вышедши въ 1851 году въ отставку, онъ уѣхалъ за границу, гдѣ прожилъ съ половины этого года и до марта 1854. Затѣмъ, въ концѣ 1856, онъ поступилъ на службу при баронѣ М. А. Корфѣ, въ коммиссію (дѣйствовавшую спеціально для ими. Александра II) по собиранію матеріаловъ для исторіи царствованія Николая I; съ того же времени г. Стасовъ работалъ для Публичной библіотеки, и окончательно перешелъ туда на службу въ 1872 году.

Такимъ образомъ школа г. Стасова была собственно придическая съ тѣмъ общеобразовательнымъ характеромъ, какой имѣло иззванное учебное учрежденіе, но въ домашней средѣ онъ рано воспринялъ художественные интересы, которые заняли впослёдствіи такъ много мѣста въ его литературной дѣятельности. Въ той же средѣ издавна

- Къ исторіи звуковъ русскаго языка. Воронежъ, 1876. 243 стр., съ двойной пагинаціей 113-126. (Прежде печаталось въ Журн. Мин. Просв. 1873-74, и въ "Филолог. Запискахъ" 1875).

— Малорусская народная пёсня, по списку XVI вёка. Тексть и примёчанія. Воронежъ, 1877. 58 стр. (Изъ "Филол. Записокъ").

- Слово о полку Игореве. Тексть и примечания. Воронежь, 1878. 158 стр. (Изъ "Филолог. Записокъ" 1877—78 г.).

- Къ исторія звуковъ русскаго язика. Випускъ П. Варшава, 1880. (Ивъ "Р. Филодогич. Вістинка").

Къ́ исторія звуковъ русскаго язика. ІП. Этимологическія и другія замѣтки. Варшава, 1881. 142 стр. (Изъ "Р. Филологич. Вѣстника", 1880).

— Къ исторін звуковъ русскаго языка. IV. Этимологическія и другія замётки. Варшава, 1883. (Изъ "Р. Филолог. Вёстника" 1881—82 г.). 86 и IX стр.

— Объясненія малорусскихъ в сродныхъ народныхъ пъсень. (Изъ "Р. Филол. Въстинка", 1882—83 г.). Варшава, 1883. 268 и VIII стр. (Веснянки).

— Объясненія малорусскихъ и сроднихъ народнихъ пъсень. П. Колядки и щедровки. (Изъ "Р. Филолог. Въстинка" съ 1884: "Обзоръ поэтическихъ мотивовъ колядокъ и щедровокъ"). Варшава, 1887. 801 стр.

- Значеніе множественнаго числа въ русскомъ языкв. Воронежъ, 1888.

— Изъ записокъ по русской грамматикъ. І. Введеніе П. Составние члены предложенія и ихъ замѣны. Изданіе 2-е, исправленное и дополненное. Харьковъ, 1889. 585 и VI стр.

Отивтимъ еще:

— Разборь "Нар. Пёсень Галицкой и Угорской Русн", Головацкаго, въ 21-иъ отчете объ Уваровскихъ преміяхъ, "Записки" Акад. Наукъ, т. XXXVII.

- Разборъ книги II. Житецкаго: "Обзоръ звуковой исторіи малорусскаго нарічія", 1876,---въ отчетахъ объ Уваровскихъ преміяхъ, 1878. возникъ у него интересъ въ народной жизни, къ народному разсказу, преданію и т. п. Эти разнообразные вкусы были развиты впослёдствія обширной начитанностью, для которой продолжительная служба еъ Публичной библіотекъ, гдъ г. Стасовъ завъдуетъ отделовъ художествъ, давала пищу и новыя возбужденія. Не касаясь здёсь многочисленныхъ трудовъ его, которые спеціально посвящены различнымъ отраслямъ русскаго искусства, въ сопоставлении его съ искусствомъ западнымъ, замѣтимъ только, что давнимъ и упорнымъ стремленіемъ г. Стасова было здёсь указывать то, въ чемъ русское искусство, будеть ли то живопись, архитектура, музыка, можеть найти и разработать русское содержание, передать его не въ подражательной, чужой, а въ самобытной національной манерь; столь же давно и настойчиво онъ указывалъ достоинства и дёлался ревностнымъ защитникомъ тёхъ произведеній нашего искусства, гдё съ большимъ или меньшимъ успѣхомъ было усвоено это національное содержаніе и манера: отсюда, работы его имъли въ особенности критический и полемическій характерь. Изученіе русскаго искусства привело г. Стасова и въ изучению художественныхъ элементовъ въ современномъ народномъ быту и въ области археологіи: такъ онъ дёлался этнографомъ и бытовымъ археологомъ.

То расширеніе народныхъ изученій, которое отличаетъ 50-е года, первые годы прошлаго царствованія, завлекало г. Стасова къ новымъ работамъ въ этомъ направленіи: представлялись все новые вопросы, затрогивались новые предметы народнаго быта и творчества, къ которымъ вцервые прилагались новѣйшіе пріемы изслѣдованія— народная нартинка, старан гравюра, художественные предметы быта, орнаментъ, узоръ, археологическіе слѣды русской народности, наконецъ, народный эпосъ. Г. Стасовъ всѣмъ этимъ былъ заинтересованъ, сообщалъ свои замѣчанія, писалъ цѣлые трактаты, иногда парадоксальные, вногда даже ошибочные, но всегда оригинальные, всегда богатые новыми соображеніями и вызывающіе на новыя изслѣдованія и провѣрку.

Предметы, на которыхъ останавливался г. Стасовъ въ трудахъ, соприкасающихся съ этнографіей и археологіей, были такимъ образомъ весьма разнообразны. Первый трудъ этого рода относится къ русской гравюрѣ, между прочимъ народной, по поводу первыхъ изслѣдованій Д. А. Ровинскаго; впослѣдствіи г. Стасовъ возвратился къ этому предмету, когда вышло общирное изданіе народныхъ картинокъ г. Ровинскаго; далѣе, давнимъ интересомъ его былъ русскій народный орнаментъ, древняя русская одежда, русская деревянная архитектура; русскія древности, какъ онѣ раскрывались въ новѣйшихъ археологическихъ изслѣдованіяхъ; курганныя раскопки на югѣ Россіи, въ которыхъ искали слѣдовъ древнѣйшаго періода русской

#### ГЛАВА У.

народности; свидётельства о русскомъ народё у древнихъ восточныхъ писателей: русская этнографія, какъ она являлась на новёйшихъ выставкахъ и т. д. О спеціальномъ трудё г. Стасова, прямо входящемъ въ область этнографіи, его изслёдованіи о происхожденіи русскихъ былинъ, упомянемъ особо далёв <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Отибликь тё труди г. Стасова, которые вийють прамое или коссенное отношеніе въ этнографія или въ характеристикё русскихь народнихъ художественныхъ элементовъ.

— 1858, въ Отчетв о 2-из присуждени Уваровскихъ премій, о сочинени Д. А. Ровинскаго: "Обозрвніе русскаго гравированія на металлв и на деревв съ 1864 до 1725 года" (здёсь между прочимъ рёчь о народнихъ картинкахъ "Баба-яга" и "Миши кота погребаютъ").

— 1861, Извёстія Археологическаго Общества, т. Ш., вин. 2-й: "Изображеніе преп. Ильн Муромца"; вын. 4-й: "Коньки на престьянскихъ крышахъ"; вып. 5-й: "Лубочныя картинки—Баба-яга и Мыши кота погребоютъ"; вып. 6-й: "Арабскія цифры на гравюрѣ 1627 г.".

— 1864, Сиб. Въдоности, № 193: "Московская картника для народа".

- 1866, Вістн. Европы, марть: "Археологическая замітка о постановкі Рогибди".

--- 1867, Сиб. Вѣдом., № 179, 182: "Наша этнографическая выставка и ся критики".

- 1868, Извёстія Археологич. Общества, т. VI: "Владимірскій владъ".

— 1870, Спб. Вѣдом., № 188, 140, 148, 167: "Художественныя замётки о выставка въ Соляномъ городка".

- 1871, такъ же, № 80-40: "По поводу новой постановки Руслана"; № 88: "Лекція гр. Соллогуба о русской народной орнаментикв".

— 1871 такъ же, № 54: Новыя художественныя неданія: "Изданіе русской наби въ Парижѣ. Илистрир. неданіе всероссійской мануфактурной выставки. 1870 г.". (Рвчь идеть по поводу книги: L'architecture des nations étrangères... à l'exposition universelle de Paris en 1867. Par Alfred Normand. P. 1870.

- 1872, "Русскій народный орнаменть", съ объяснительных текстомъ на русскомъ и франц. явикахъ. Изд. Общества поощренія художниковъ.

— 1873, Спб. Вѣдом., № 222, 251, 259: "Художественныя замѣтки о Политехнической выставкѣ въ Москвѣ".

— 1877, Русская Старина, № 4: "Дуга и пряничный конекъ".

— 1878, Пчела, № 25: "Русскія постройки на всемірной выставків".

- 1879, "Записка о попиткахъ ко введенио Грегоріанскаго календаря въ странахъ православнаго исповёданія" (составленная для оффиціальнаго назначенія и не вышедшая въ свётъ).

— 1881, Журн. Мин. Просв., № 8: "Замътки о Русахъ Ибет-Фадлана и другихъ арабскихъ писателей" (авторъ отвергаетъ общепринятое мизніе, что извъстния свидътельства арабскаго писателя относятся въ руссамъ, и доказываетъ, что у него ръчь идетъ объ обичаяхъ съвернихъ финис-тюрковъ).

— 1882, Журв. Мин. Просв., № 1: "Замътки о древне-русской одежда и вооружени"; № 10: "Русскія народныя картинки, собранныя и описанныя Д. А. Ровинскимъ" (очень важное дополвеніе въ историческому комментарію этой книги). Тоже, въ Отчетахъ о присужденія Уваровскихъ премій.

- Голосъ, № 64: "Искусство Средней Азін, Н. Е. Синакова, сборникъ средне-

#### 156

Выше вы упоминали о возраженіяхъ, сдёланныхъ Лавровскимъ противъ мнеологическихъ изслёдованій г. Потебни. П. А. Лавровскій (1827—1886) былъ собственно славистъ и только немногими своими трудами касался собственно русской старины, языка, народнаго обычая и преданія. Его первая значительная работа: "О языкъ сёверныхъ русскихъ лётописей", 1852, была примёненіемъ историческихъ взглядовъ Срезневскаго. За ней слёдовало нёсколько другихъ изслёдованій въ томъ же направленіи <sup>1</sup>); дальнёйшія работы его были

авіатской орнаментація, исполненный съ натури. Изд. Общ. поощренія художниковъ, 1882"; № 79, 80: еще о книгі Ровинскаго.

— 1883, Художественныя Новости: объ ввданія Симакова "Искусство Средней Азія", о "Русскомъ орнаментв"; о книгь: L'art des cuivres anciens au Cachemire et au Petit Thibet, par Ujfalvy.

— 1884, "Картинки и композиціи, скрытыя въ заглавныхъ буквахъ древнихъ русскихъ рукописей", въ изданіи Общества любителей древней письменности, въ Петербургѣ.

— Художественныя Новости, № 24: "Два вностранныя сочинения о русскихь костомахъ" (по поводу двухъ сочинений: "Le Costume Historique. 500 planches, 300 en couleurs, or et argent, 200 en camaleu. Recueil publié par M. A. Racinet, avec notices explicatives et une étude historique", Paris, безъ года, в: "Trachten, Haus-Feld- und Kriegsgeschäften der Völker alter und neuer Zeit. Gezeichnet und beschrieben von Friedr. Hottenroth". Stuttg. 1884).

— Славнискій и восточный орнаменть по рукопислиь древнаго и новаго времени. Изд. съ Высоч. сонволенія нип. Александра П. Спб. 1884—87. Два вып. (Объ этомъ статья г. Буслаева, въ Журн. Мин. Просв. 1884, № 5, стр. 54—104).

— 1885, Въстникъ изящнихъ искуствъ, П: "Новня иностранныя книги о русскомъ искусствъ" (Maskell, Russian art; Mourier, L'art au Caucase); VI: "Контская и венопская архитектура".

- 1886, въ Отчетв о присуждения премій митр. Макарія: "Русское кружево", г-жи Давыдовой.

- Журн. Мин. Просв. № 7: Армянскія рукописи и ихъ орнаментація.

— Вістникъ изащныхъ искусствъ, IV: "Русская деревянная архитектура въ Галиція"; VI: "Тронъ хивинскихъ хановъ".

— Художественныя Новости, № 4: "Узоры стариннаго шитья въ Россіи, собранние кн. Шаховской"; № 19: "Индбйская художественная виставка"; № 22: "Русская орнаментика во французскомъ издани".

<sup>1</sup>) Напр. "Объ особенностяхъ сковообразованія и значенія сковъ въ древнемъ русскомъ язнихъ" ("Извъстія 2-го отдъленія Академіи Наукъ". т. II, Спб. 1853).

- "Нёсколько словь о значения в происхождения слова кметь" (Москвитянинь, 1853, т. VI, № 24).

— Выборъ словъ наз лётопнесей—новгородскихъ, исковскихъ, переяславской (въ "Извёстіяхъ" Акад., т. IV, 1854).

-- "Онисаніе семи рукописся Ими. Слб. Публ. Вибліотеки", въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и древа., 1858, кн. ІV,--съ замъчаніями о старо-славянскомъ и старомъ русскомъ языкъ, о словахъ, выражающихъ бытовня и инсологическія понятія.

— О русскомъ полногласін (въ "Извёстіяхъ", 1858, т. VII, п еще разъ тамъ же, 1860, т. VIII). посвящевы почти исключительно предметамъ славянскимъ, но нѣсколько статей относятся къ бытовой археологія и этнографіи, гдѣ онъ пользовался также средствами сравнительнаго языкознанія <sup>1</sup>).

ŧ

<sup>—</sup> Записка о второмъ издания первой части Историч. Грамматики О. И. Буслаева, въ "Запискахъ Ак. Наукъ", т. VIII, Спб. 1865.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Кром'я упомянутой статьи по новоду изсл'ядованій г. Потебни, здісь могуть бить названы:

<sup>—</sup> Изслёдованіе о мненческихъ вёрованіяхъ у славянъ въ "облаво" и "дождь" въ связи съ другими подобными же вёрованіями у другихъ родственныхъ народовъ (въ "Ученыхъ Запискахъ" 2-го Отд. Акад., кн. VII, вып. 2, 1868).

<sup>—</sup> Коренное значеніе въ названіяхъ родства у славянъ (въ "Запискахъ" Акад. Наукъ, т. XII, Спб. 1867, и въ "Сборникв" 2-го Отд., т. II).

<sup>--</sup> Памятнике рус. народнаго творчества въ Оловенкомъ край (по поводу Рыбникова, т. IV), въ Журн. Мвн. Просв. 1868, мартъ.

<sup>—</sup> Старо-русское тайнописание (въ "Древностяхъ" Моск. Археологач. Общества т. III, вип. I).

# ГЛАВА VI.

### Новая историческая литература по отношению въ изученіямъ народности.

Вообще говоря, исторіографія во всемъ са объемѣ служить къ объяснению "народности". Давая матеріалъ и объяснение фавтовъ дѣятельной или пассивной жизни народа, создавшаго государство, она необходимо пріобрётаеть общирное значеніе этнографическое,--но изъ громадной области этой науки особливо относятся къ этнографін тв историческіе труды, которые ближайщимъ образомъ касаются вопросовъ о существъ народности, ся историческихъ судьбахъ и ся пониманіи въ обществѣ новѣйшемъ. Таковы, во-первыхъ, вопросы-объ этнологическомъ происхождения народа, дающемъ ему илеменной тяпъ, ту или другую способность къ культурному совершенствованию, языкъ и съ нимъ извёстный кругь понятий; о физической почвѣ и матеріальныхъ условіяхъ жизни народа; о древнихъ формахъ быта, налагавшихъ отпечатокъ на дальнейшее развитие политическихъ учрежденій; о поздивишень распредёленія народныхъ классовъ, ихъ взаниномъ отношения; о судьбѣ образованности по разнымъ слоямъ народа и т. д. То или другое рашение этихъ и подобныхъ вопросовъ принадлежить исторической наукъ, и наряду съ современнымъ изученіемъ собственно этнографическимъ и экономическимъ бросаетъ свътъ на образованіе и характеръ народности. Вовторыхъ, таковы тё вопросы, которые такъ тревожно, и слишкомъ часто такъ превратно, ставатся въ наше время-о роли "народныхъ началь" въ ходѣ національной исторіи, о степени самобытности историческаго развитія государства и народа, о положеніи народности относительно культурныхъ заимствованій у другихъ народовъ (особливо въ тавъ-называемомъ "петербургскомъ періодѣ"), о томъ, что въ настоящее время должно въ нашемъ общественно-политическомъ

быть и образованности считаться народнымъ или ненароднымъ, какъ достигнуть "самобытности" и т. п.

Всѣ эти вопросы уже ставились въ нашей исторіографіи и раньше разсматриваемаго періода, — но никогда не разыскивались такъ настоятельно, какъ въ послѣднее время; впрочемъ, вопросы о "самобытности" всего меньше разсматривались съ научными пріемами, и всего больше газетно, со всѣми преувеличеніями, фантазіями и даже озлобленіемъ, внушаемыми враждою партій.

Сравнивъ ходъ нашей исторіографіи за послёднія два-три десятилётія и за предшествовавшій тому періодъ (оть Карамзина до Соловьева), мы найдемъ такой же огромный успёхъ, какой сдёланъ быль за по время вообще въ изученіяхъ народа и его быта. Выше мы указывали чрезвычайное расширеніе и самыхъ источниковъ и предметовъ этнографическаго изслёдованія, и гораздо большую разносторонность и глубину изысканій, сравнительно съ прежнимъ. Подобное представляетъ исторіографія. Съ первыхъ опытовъ, сдёланныхъ Кавелинымъ, Соловьевымъ и старыми славянофилами, историви съ особеннымъ вниманісмъ останавливаются на неслёдованіи общихъ началь, руководнешихъ событіями, и общаго генетическаго развитія явленій. Рёдкій изъ нихъ стремился быть живописателенъ событій, какъ Карамзинъ (и дъйствительно, ни одинъ, кромъ Костомарова, не показаль художественнаго дарованія), но рёдкій не искаль именно объясненія общихъ явленій, не искалъ логической группировки событій, установленія исторической теорін, для которой событія должны были быть натеріаловъ и оправданіемъ. Таковы были труды Кавелина, Соловьева, К. Аксакова, Ю. Самарина, Забълина, Павлова, Костомарова, Щапова, Бестужева-Рюмина, Ключевскаго, Сергбевича и пр. и пр. Вегляды историвовъ сталкиваются не только на частностяхъ, а на самомъ существъ историческаго движенія-ясно, что вопрост представалъ передъ ними (если нока и не разръшался) въ его научной формё, въ тёсной связи многоравличныхъ фактовъ прошедшаго и настоящаго. Этоть историческій раціонализиъ, сказавпійся веська опредбленно еще въ предыдущенъ періодъ, особливо подъ дъйствіемъ немецкой исторической школы, теперь развился еще болёе подъ вліяніемъ веливихъ событій, совершавшихся въ самой русской жизни и возбуждавшихъ вновь исторические запросы, и въ связи съ этимъ, подъ вліяніемъ новъйшихъ успеховъ европейской науки.

Мы упоминали раньше, какой оживляющей нравственно и умственно силой была крестьянская реформа. Мысль о народі, какъ главнійшемъ предметі историческаго интереса, прежде теоретическая, отвлеченная, иногда почти мистическая, получала теперь плоть и кровь, становилась наглядной, осявательной. Ближайшимъ предметомъ, потребовавшимъ вниманія, была исторія крестьянства и вообще судьба народа въ историческомъ движеніи: и въ сомомъ дѣлѣ внутренній бытъ никогда прежде не вызывалъ столько изслѣдованій, и исторія государства была все больше сопоставляема съ исторіей народа. Это стремленіе нашло себѣ большую опору въ новой европейской наукѣ, гдѣ въ послѣднее время изслѣдованія отъ исторіи государства также направились на общія явленія цивилизаціи, на изслѣдованіе первыхъ начатковъ и хода человѣческой культуры и затѣмъ судьбы народныхъ массъ.

Старая "философія исторіи", строившая нёкогда утонченныя теоріи на запасъ фактовъ, въ сущности очень свудномъ, смънилась разнообразными работами по исторіи "культуры", имѣвшими то громадное нревосходство, что онв опирались на огромной масся разнообразныхъ фактовъ, часто впервые теперь только собранныхъ и освъщенныхъ. Какъ прежняя отвлеченная психологія пріобрѣтала теперь свою параллель или противовёсъ въ изученіяхъ физіологическихъ, такъ исторія "культуры" направлялась на изучение реальныхъ явлений жизни ---находная ся первые слёды въ палеонтологическихъ остаткахъ древнъйшаго человъка, въ орудіяхъ и постройкахъ озерного и каменнаго вёка, въ нравахъ и обычаяхъ современнаго быта дикарей; впервые отврывала неподозрѣваемые ранѣе остатки древнихъ цивилизацій Египта, Ассиріи, Вавилона, изученіе которыхъ съ одной стороны босало свёть на доевность библейскую, съ другой на первые начатки греческой цивилизаціи; при помощи сравнительнаго языкознанія, углублялась въ отдаленивёшую пору образованія языковъ, первыхъ зачатковъ мноа, религіозныхъ и бытовыхъ представленій, первыхъ опытовъ образованія и общественности; при помощи антропологія изучала типы племенъ, ихъ видонзмёневія подъ различными вліяніями, ихъ смёшеніе и т. д. Цёлыя группы наукъ соединали свои средства для разъясненія процессовь развитія, проходимыхъ человѣческими обществами, и въ нѣсколько послёднихъ десятилѣтій картина древности до-исторической совершенно преображается. Въ исторія ближайщихъ въковъ и новаго времени изслёдованіе больше чёмъ вогда-нибудь останавливалось на судьбё самого народа, котораго политические и экономические интересы начинають все больше получать значение въ жизни современнаго государства.

Въ нашей литературѣ эти новыя направленія и пріобрѣтенія исторической науки возбудили видимый интересъ: книги этого рода не ограничились кругомъ спеціальныхъ читателей и, напротивъ, пріобрѣтали въ переводахъ большую популярность въ массѣ публики:

ECT. STEOFP. IL.

такой успёхъ имёли у насъ сочиненія Тэйлора, Бовля, Спенсера, Мэна, Фюстель-Куланжа, Топинара, Шрадера, Пешеля и проч.

Интересь этодь не быль случайный — чувствовалось, что новыя пріобрётенія науки могуть помочь въ объясненіи вопросовь о народѣ, волновавшихъ общество въ эноху реформъ.

Русская исторіографія и смежныя ей науки развились очень сильно и въ количественномъ отношеніи, и по объему содержанія. Не вдаваясь въ подробный обзоръ ея, не принадлежащій къ нашей задачѣ, ограничимся краткимъ указаніемъ вопросовъ, нерѣдко впервые ею затронутыхъ и которыхъ постановка вносила новыя данныя въ историческое объясненіе народности.

Такъ, впервые возникають изслёдованія о до-исторической древности той земли, на которой совершалась жизнь русскаго племени. Мы упоминали ранёе объ археологическихъ раскопкахъ въ разныхъ концахъ Россіи, объ изслёдованіяхъ каменнаго вёка, о находкахъ въ скиескихъ могилахъ на югё Россіи: отысканное еще далеко не объяснено, и остатки каменнаго вёка по всёмъ вёроятіямъ вовсе не принадлежали предкамъ велико-русскаго племени (какъ это показалось иёкоторымъ геологамъ и антропологамъ), но здёсь во всякомъ случаё кладется основаніе изслёдованію, важному для общихъ цёлей науки, а иногда и для раскрытія отдаленной славяно-русской древности, – какъ напр. изслёдованія скиео-сарматскія и финскія.

Начало русскаго государства снова вызвало цёлую литературу въ трудахъ Гедеонова, Иловайскаго, Забёлина, Куника, Котляревскаго, Первольфа, Ламбина, Васильевскаго. и др. Какъ бывало прежде, такъ и теперь вопросъ научный, къ которому нынёшнія поколёнія моган бы отнестись спокойно, возбуждаль жаркую полемику, гдв одна сторона, отвергая норманское происхождение варыговъ, инвла малодушие выставлять свое собственное мизніе (въ очень спутанномъ, и въ сущности не очень важномъ вопросѣ) какъ патріотическую обязанность и заподозрввать въ неблагонадежности побуждения твхъ, вто продолжалъ считать варяговъ норманнами, а не славянами, --- хотя бы посабдніе могли въ защиту своей невинности сослаться на примеры Карамзина, Соловьева и самого Погодина, заклятаго норманиста и несомнѣннѣйшаго патріота. Споръ остается нерѣшеннымъ, но и не былъ безполезенъ: по его поводу собранъ былъ новый матеріалъ извъстій о древнівнией исторической порів русскаго народа. Съ одной стороны здёсь продолжалось преданіе "Маяка" и Савельева-Ростисдавича; съ другой (какъ у г. Забедина) было и более серьезное стремление установить логическую связность русскаго историческаго быта и санобытность его напіональныхъ основаній и развитія, воторыя считались нарушенными теоріею призванія чужихъ людей изъ-за моря. Но забота все-таки была преувеличена: національное достоинство не состоить въ полномъ отсутствін чужеплеменныхъ элементовъ; въ европейскомъ мірѣ нѣтъ ни одного племени, "чистаго" въ этомъ отношеніи, и напротивъ всѣ наиболѣе развитыя націи отличаются большой сложностью своего этнологическаго состава.

Въ изучения политическаго строя древней Руси изслъдования сдълали новый шагъ послъ теоріи родового быта. Теорія была дополнена и исправлена въ 50-хъ и 60-хъ годахъ сначала двумя новыми взглядами: во-первыхъ, Конст. Аксавова, который въ старомъ полнтическомъ бытв русскихъ княжествъ видвлъ не родовой быть, а общинный, -- основанный уже не на чисто первобытномъ кровномъ союзъ, а на свободномъ соединения въ союзъ, опредъленный сознательнымъ подчивеніемъ общему интересу и порядку. Другой взглядъ быль въ особенности издоженъ и защищаемъ Костомаровымъ: въ системѣ удѣловъ онъ видѣлъ вовсе не случайное дѣленіе территоріи по родовымъ счетамъ князей, а естественное дёленіе земель, племенныхъ отдёловъ, которые съ самаго начала нашей исторіи были отивчены летописценъ и продолжали жить пёлые въка, даже до нашего времени, особыми вътвями и оттънками русскаго народа. Распредёленіе удёльныхъ княжествъ отвёчало дёленію земель, н этоть факть свидётельствоваль о сохранявшейся мёстной старией и автономія: власть внязя не была исвлючительная власть личнаго правителя, но шла рядомъ съ властью народнаго вѣча, нѣкогда вездѣ обычнаго и иногла столько же сильнаго, какъ вообще бывало вёче новгородское.--Эти первоначальныя политическия отношения были потовъ еще болёе дазъяснены изслёдованіями историковъ-юристовъ. сравнениемъ нашей старины съ древними обычаями славянскими. За посдёдніе годы новыя замёчательныя объясненія были сдёланы въ книгъ г. Забълина, который разбиралъ древнія бытовыя русскія формы въ естественныхъ условіяхъ старой жизен и видёлъ въ народныхъ союзахъ промысловыя общины, и не родовой бытъ (давно, задолго до исторіи отжитый), а сворбе городской-какъ въ старомъ Новгородѣ онъ видѣлъ именно типъ могущественнаго промысловаго города, и въ Кіевь-городъ, выростій изъ сборища вольныхъ промышленниковъ изъ всёхъ окрестныхъ городовъ и земель. Съ большою определенностью эти старыя внутренно-политическія отношенія изложены были въ особенности г. Сергеевиченъ.

Народная самодъ́нтельность была указана и съ другой стороны. То громадное распространение русской территории еще въ древности, которое прежние историки объясняли личной завоевательной предпримчивостью князей, было дъ́ломъ самого народа, его энергической колонизаторской дъ́ятельности; именно она мало-по-малу, часто невидимо для исторія, захватывала новыя области на югѣ, востокѣ и сѣверѣ, нодчиная инородческія племена или совсѣмъ ассимилируя ихъ. Историческія изслёдованія (въ трудахъ Кавелина, Ешевскаго, Бѣляева, Щапова, Өнрсова и др.; въ исторіяхъ частныхъ вняжествъ), хотя еще далеко не выяснили этого процесса, указали однако нажный фактъ народной самодѣятельности, до тѣхъ поръ мало оцѣнаемый.

Историческое значение татарскаго ига еще требуеть изслъдований. Послѣ Караменна, нѣкоторые историки, и особенно Соловьевъ, отвергали мысль о большомъ его вліянія; они видёли въ татарскомъ нашествія великое вибшиее б'ядствіе, но утверждали, что "иго" не имбло вліянія на внутреннюю жизнь народа и ничбиъ не нарушило хода русской исторіи; но болёв внимательное наблюденіе указывало, что вѣковое таготѣніе азіатской власти, передъ которою унижались самые правители, не могдо не отразиться вредными слёдствіями не только на жизни государства, которую оно угнетало, но и на характерѣ народа, въ котороиъ-не говоря объ извращающихъ вліяніяхъ насника-подавлялись стремления и средства въ просвъщению. Татарсное иго не преодолёло народной живучести: народъ успёль въ тому времени сознать свою особность и достоянство; христіанство прочно утвердило въ немъ представление о превосходствѣ его надъ "погаными" и "новърными"; подъ игомъ государство усвъло сплотиться до того, что, навонецъ, свергнувъ иго, само подчинило татарскія парства,----но ужв тв присвы, въ васимъ должны были присвгать "собиратели", тв страшныя, и иногда (можно думать) ненужныя жертвы, какія были принесены единовластію, могли быть прискорбнымъ наслёдіемъ ига и надолго оставили свой отпечатовъ на внутреннемъ бытв государства и общества, отпечатокъ, къ сожалению слишеомъ часто подновляемый позднейшими событіями. Одной изъ такихъ жертвъ былъ Новгородъ; его уничтожение было насильственныть истреблениемъ цёлой области чисто народной жизни, уничтоженіемъ одного изъ путей народной самодбятельности, промысла и просвѣшенія.

Московское политическое объединеніе и характеръ московскаго царства уже съ сороковыхъ годовъ были предметомъ спора, — онъ продолжается и донынъ. Для однихъ (особливо славянофиловъ, въ послёднее время и г. Забълина) московское царство было полнымъ воплещениемъ русскаго народнаго духа; его исключительность казалась истиннымъ національнымъ достоинствомъ; отступленіе отъ его обычаевъ и преданій казалось измёной народности. Болёе спокойные изслёдователи (въ ряду ихъ были Соловьевъ; Кавелинъ; Бестужевъ по крайней мъ́рѣ въ прежнее время) признавали великое національно-

историческое значение московскаго "собирания" и частио защищали необходимость жертвъ, но находние, что въ характеръ московскаго царства XVI-XVII вѣка отразились какъ византійскія иден власти. внушаемыя со времени принятія, христіанства и закръпленныя послъ паденія Константинополя, такъ и вліянія татарскія, со временъ ига. а потомъ поворенія татарскихъ царствъ. Слёдовательно, складъ этого быта трудно было счесть исключительно и окончательно русскимъ. трудно было увидёть въ немъ, во-первыхъ, чисто самобытное, вовторыхъ, вполнѣ завершенное созданіе народнаго духа; н, напротивъ, надо было видёть въ немъ только временную форму, сложившуюся подъ вліяніемъ вёка, въ кругі его идей, въ преділахъ его условій, не совсёмъ здоровыхъ, и потребностей, состоявшихъ прежде всего во внёшней защить и централизаціи государства. Выработанная форма была по преимуществу московская, отразившая времена "собиранія", полу-осократическая по теоріи, полу-восточная по практическимъ пріемамъ власти; сложившійся быть быль крайне исключительный, не имъвшій средствъ и простора для образованія, лишенный общественной жизни; историческое значение московскаго періода осуществлядось въ укрѣпленін государства противъ обступавшихъ его тогда опасностей, и въ томъ, что его послѣднимъ развитіемъ была Петровская реформа.

Характеръ правительственной власти московскихъ временъ вызваль особенно теперь внимательныя изслёдованія (въ трудахь Соловьева, К. Аксакова, Бѣляева, Чичерина, Ключевсваго, Костомарова, Сергъевича, Латкина и мн. др.). По славянофильскому представленію, московскій порядовъ вещей быль совершеннымь, единственнымъ въ своемъ родъ выраженіемъ идей руссваго народа о государствѣ, и дѣйствительно заключаль въ себѣ всѣ лучшія гарантія политическаго благоденствія: царь и земскій соборь были правтическимъ олидетвореніемъ духовнаго единства и общенія между властью и народомъ, государствомъ и землей. По этой программъ, земскіе соборы должны были представлять учрежденіе постоянное и Правильное, и съ другой стороны, исключительно русскому народу свойственное. Съ другой точки зренія дело представлялось иначе: во-первыхъ, находили, что значение соборовъ, въ смыслѣ голоса "земли", было слишкомъ случайно-какъ случайно они и собирались,что власть нимало не обязывалась принимать ихъ мнёніе, т. е. голосъ "вемли" могъ быть оставляемъ безъ вниманія; во-вторыхъ, указывали, что это учреждение вовсе не было столь исключительно руссениъ, такъ какъ было параллельно съ теми западными (напр. англійскими и французскими) учрежденіями, которыя возникали въ средніе вѣка, какъ замѣна первобытныхъ народныхъ собраній-и являлись

тамъ и здёсь въ одинаковыхъ условіяхъ, именно, когда утвержденіе государства упраздняло старыя народныя собранія (вёча), уже не отвѣчавшія своей цѣли въ новыхъ, болѐе сложныхъ отношеніяхъ, и замѣняло ихъ теперь общимъ представительствомъ. Наши соборы именно отвѣчали этой второй ступени представительныхъ учрежденій, съ которыми раздѣляли и недостатовъ юридической опредѣленности; но дальше этой второй ступени наши старые соборы не пошли, тогда какъ западныя учрежденія развились въ извѣстныя конституціонныя формы.

Больше чёмъ когда-нибудь была изучаема исторія вжной Руситакже одинъ изъ мало выясненныхъ пунктовъ исторіи и современныхъ отношеній. Въ нашей литературѣ бывали уже многотомныя "исторів Малороссів", и притомъ написанныя малоруссвими патріотами, но вопросъ о взаимныхъ отношеніяхъ двухъ общирныхъ отраслей русскаго племени оставался неяснымъ. Въ 40-хъ, и въ началь 50-хъ годовъ высказаны были две весьма несходныя точки зрѣнія, представлепныя въ извѣстномъ спорѣ Погодина и Максимовича. По метенію перваго, южный край населяли кіевскіе великороссіяне, что малорусскій характеръ его есть явленіе позднівниее, послё того, какъ страна, опустошенная татарами, была вновь засолена выходцами изъ-за Карпать. Въ параллель этому явились завлюченія Срезневскаго объ относительной новости малорусскаго нарѣчія. Максимовичъ, напротивъ, утверждалъ, что южная Русь искони носила на себѣ тѣ отличительныя черты быта, нравовъ, языка, поэзіи, которыя мы знаемъ теперь за малорусскія,-и приводилъ тому обильныя доказательства изъ древнихъ памятниковъ. Въ подвладкѣ спора лежали и отношенія современныя: рѣшеніемъ его въ ту или другую сторону подкрѣплялись или ослаблялись права того народническаго движенія, которое въ сороковыхъ годахъ выразилось особеннымъ размноженіемъ литературы на малорусскомъ языкѣ.

У "западпиковъ" 40-хъ годовъ малорусская литература не встрѣчала къ себѣ сочувствія; съ тогдашней эстетической и соціальной точки зрѣнія заботы о ней казались напрасной тратой силъ. Малорусское движеніе видимо не было сочувственно и Соловьеву: для него малорусскій народъ былъ только областное видоизмѣненіе русскаго племени, не имѣющее никакихъ особыхъ историческихъ правъ и никакого будущаго, внѣ сліянія съ господствующимъ типомъ; козачество была только буйная, не дисциплинированная толпа. Какъ противовѣсъ этой племенной нетернимости являются труды Костомарова по исторіи Малороссіи. Свою основную точку зрѣнія на эти отношенія онъ изложилъ въ извѣстной статьѣ: "Двѣ русскія народности" и въ рядѣ историческихъ и этнографическихъ трудовъ. Со-

чиненія Костомарова обновили столкновеніе мизній; но, при всей вызванной ими враждѣ, много сдѣлали для научнаго опредѣленія вопроса. Исторически, южная Русь стала видимо отличаться отъ свверной еще съ XII вѣка; татарскій погромъ, а затѣмъ литовское завоеваніе окончательно дали различное теченіе ихъ исторіи; новое объединение началось не ранёе второй половины XVII вёка, продолжалось потомъ въ XVIII-мъ, а старыхъ предбловъ русской земли въ эту сторону (въ Галиціи) не достигло и по настоящее время. Съ этинъ историческимъ различіемъ соединялось этнографическое дѣленіе "двухъ русскихъ народностей", которое историки южно-русскіе не безъ основанія возводять въ первымъ вѣкамъ нашей исторіи. Какъ бы то ни было, но уже въ долгіе въка историческаго раздѣленія об'я части русскаго народа пріобр'йли весьма различный складъ характера и быта, историческихъ преданій, народной поэзіи. Возбуждение иден "народности" естественно выразилось въ Малороссии оживленіемъ всёхъ этихъ элементовъ, своеобразно отличавшихъ южно-русскую народность. Извёстно, съ какою враждой встрёчено было въ одной части нашей литерутуры это вновь оживившееся "украинофильство"; въ послёднее время къ его врагамъ присоединились и тё, которые обыкновенно хвастаются своимъ исключительнымъ народничествомъ, но въ этомъ случав являлись такими же бюрократическими притёснителями народнаго начала (хотя первые, подлинные славянофилы относились въ малорусскому движенію очень сочувственно).

Новѣйшая вражда къ "украннофильству" выросла всего скорѣе изъ новѣйшихъ чисто бюрократическихъ понятій о "единообразіи", одноформенности, водворяемой хотя бы насильственными средствами... Противники малорусскаго движенія могли бы, пожалуй, сослаться и на старую Москву: она также недовѣрчиво и недружелюбно относилась въ соединившейся съ нею Малороссіи. Московскій абсолютизмъ не мирился съ тѣнью автономіи; іерархія съ подозрѣніемъ смотрѣла на мало понятную и непривычную ей віевскую ученость, и только по крайней необходимости ею пользовалась, —но московскія преданія пережиты исторіей самого русскаго государства и общества.

Новъйшіе историческіе труды о Малороссіи и XVII въкъ успѣли отчасти выяснить роль старой Москвы, по обыкновенію, не стѣснявшейся средствами въ достиженіи своихъ политическихъ цѣлей; и если исторія отвергнетъ притязанія гетманщины, то должна съ другой стороны сказать слово въ защиту Малороссіи, которая съ первыхъ лѣтъ возсоединенія съ Великой Россіей оказала ей цѣнныя услуги своей кіевской школой, поставлявшей еще въ XVIII столѣтіи много замѣчательныхъ дѣятелей просвѣщенія, и потомъ дружно несла свою службу государству, обществу и литературѣ, и въ защиту народа, который взамѣнъ своего стараго быта долженъ былъ испытать введеніе крѣпостного права. Наконецъ, исторія возможна только въ союзѣ съ этнографіей, а въ этой послѣдней вопросъ о степени особности двухъ русскихъ племенъ довольно ясенъ.

Наиболёе рёзко встрёчаются два разные, даже противоположные взгляда на русскую исторію и судьбы русскаго народа, на эпохѣ Петра Великаго: въ ней сводятся споры о характерѣ московской старины и о тёхъ путяхъ, которыми должна быть направлена современная жизнь народа и общества. "Назадъ, домой!" - восклицали эпигоны славянофильства,-т.-е. прямо въ XVI-XVII въкъ, какъ будто исторія громаднаго народа можеть пойти вспять, какъ будто реставрація подобнаго рода не бывають лишь санообольщеніемъ, вавъ будто археологическими поддёлками можно обмануть исторію. Славянофильскія отрицанія Петровской реформы не выросли въ доказательности съ сорововыхъ годовъ и эта швола, съ тъхъ поръ и донынъ, не произвела ни одного пёльнаго научнаго труда, ни одного послёдовательнаго, доказательнаго изложения своего взгляда. Съ другой стороны все, что только появляется въ литературѣ объ этомъ періодѣ русской исторіи, лишь подтверждаеть его ръшающее значеніе въ судьбахъ русскаго народа. Изучение Петровскаго періода все больше обогащается изданіемъ матеріаловъ и изслёдованій; уже издана масса документовъ по разнымъ отраслямъ управленія, начато обширное изданіе писемъ Петра Великаго, которое составить первостепенный источникъ для его біографіи и исторіи; цёлый рядъ капитальныхъ историческихъ трудовъ (Устрядова, Содовьева, Певарскаго, Погодина, Костомарова) все больше раскрываеть знаменательную эпоху. Общирное умножение фактическаго матеріала, болёе многосторонняя и свободная критика очень расширили знаніе Петровскаго времени, устранивъ тотъ наивно панегирическій тонъ, который такъ долго господствоваль въ описаніяхъ славнаго царствованія, и не укрывая той мрачной стороны, какую не разъ могла представить эпоха реформъ. Но отъ этого не умалилось однако высокое представление о значеніи Петровской реформы для всего посл'ядующаго развитія; напротивъ, чѣмъ больше она выясняется не съ героической точки зрѣнія, какъ смотрѣли на нее прежде, а съ точки зрѣнія реальнаго быта націи, твиъ больше ся великое значеніе становится осязательнымъ. Такъ, болѣе и болѣе разъясняется существенный вопросъ въ оцёнкё этого времени-историческая необходимость реформы: Петровское преобразование было правильнымъ, хотя ръзко проведеннымъ, результатомъ стремленій, заявленныхъ лучшими умами московскаго царства, съ тёхъ самыхъ поръ, когда послё заботь о внёшнихъ дёлахъ являлась первая мысль о внутренней организации государственной силы и первые интересы къ научному и художественному образованию. Заботы объ усвоении европейскихъ знаний, искусствъ, промысловъ, даже изящныхъ искусствъ, возниваютъ явно еще съ XVI вѣка, какъ и заботы о лучшенъ устройствѣ, на европейскій ладъ, военной сням. Счастливымъ случаемъ, какіе исторія даеть иногда въ притические иоменты,-Петръ родился гениальнымъ умомъ и человѣкомъ страшной энергіи. Какъ подобаеть истинному самодержцу, онь отожаествияся съ глубочайшими потребностями и стреиленіями націи и отдалъ имъ свои необычайныя силы, въ которыхъ какъ будто олицетвориль національную даровитость, и взялся за трудь съ такою ревностью, достигъ такихъ результатовъ, что современники и потоиство сочли новую Россію его собственнымъ, личнымъ созданіемъ: въ его трудахъ долго не видёли той самой задачи, къ которой задолго до Петра устремлялись усилія лучшихъ умовъ московской ста-**Дины** и усилія самой власти.

Въ глазахъ новъйшихъ историковъ, дъятельность Петра теряетъ такниъ образонъ характеръ переворота и получаетъ значение реформы. Внёшникъ образомъ деятельность Петра, правда, носила этотъ видъ нереворота: массѣ бросалось въ глаза появленіе новыхъ армій, флота, сооруженій, школы, обычаевъ, одежды, печати; залежавшемуся H8 бову боярству и дворянству не нравилось требованіе школьнаго ученья и службы, требованіе настойчивое и строгое; московской іерархін, которая было уже мечтала о ссократической диктатурі, и людянъ стараго въка, выросшинъ на внёшней обрядности и религіозной нетерлимости, не правилось устраненіе патріаршества, общеніе съ иноземцами и иновърцами. Могло быть, что Петръ иной разъ терялъ мёру, безъ надобности нарушалъ старяну и раздражалъ ся приверженцевъ, --- но Петръ былъ дётищемъ своего вёка, и жестокаго въка, и новъйшіе противники реформы, при всей невависти къ ней, не разъ проговаривались, признавая въ Потръ "великаго русскаго человъка" и въ тъхъ или другихъ его дъяніяхъ-угаданную потребность государства и народа.

Чёмъ болёе изучается Петровская эпоха, тёмъ болёе самъ Петръ является, дёйствительно, "великимъ русскимъ человёкомъ" — и съ его достоинствами и съ недостатками, — и тёмъ болёе исторически характерной представляется его дёятельность. Оставленіе Москвы давно объяснено тёмъ, что тамъ его дёятельность была стёсняема оппозиціей приверженцевъ и охранителей старины, что Москва была слишкомъ далека отъ моря и европейскаго сосёдства. Москва нообще была слишкомъ связана съ преданіями московскаго царства, и эти преданія были тёсны для широкихъ замысловъ "имперіи". Новые историки указали оборотную сторону реформы и характера самого реформатора, — крайности въ нововведеніяхъ, свирѣпость въ подавленіи сопротивленія, разнузданность въ нравахъ; иѣкоторые изъ этихъ историковъ (напр. Костомаровъ), быть можетъ, слишкомъ настаивали на этой оборотной сторонь. Само собою разумѣется, что иѣтъ ни надобности, ни возможности скрывать отъ себя мрачныя обстоятельства многихъ актовъ реформы; но исторія требуетъ объясненія этихъ явленій, и оно находится: крайности реформы были послѣдствіемъ крайностей прежняго застоя, и личныя излишества Петра въ осмѣяніи старины, конечно, не извниительныя въ главѣ государства, понятны какъ противовѣсъ ханжеству и лицемѣрію; жестокость. Петра была вполнѣ наслѣдіемъ старины, и здѣсь всего меньше могли он укорять его приверженцы московской старины, видавшей безумныя свирѣпства Грознаго.

Въ особое преступление Петру и "петербургскому періоду" ставили уничтожение стараго политическаго быта: съ нимъ вончились земскіе соборы. Но, какъ мы упоминали, это было учрежденіе столь мало врёпное, что оно и безъ того вёроятно кончилось бы собственною смертью, -потому что громадное расширение государства и возроставшее усложнение его внутреннихъ и внёшнихъ задачъ дёлали непримѣнимой эту форму представительства. Чтобы самое начало могло инъть несто въ новыхъ условіяхъ государства, нужна была уже большая степень политическаго совнанія въ общественной средь, н болбе настоятельная потребность общества въ этого рода самодбятельности, -- между тёмъ старая Москва развила въ такой степени безграничное самодержавие и такое безправие общества, что умаление соборнаго начала еще въ XVII въвъ не было нивъмъ почувствовано. Весь распорядовъ внутренней жизни государства издавна считался "государевымъ дёломъ"; это понятіе перешло въ XVIII-й вёкъ совершенно опредблившимся и во всей силь; неудивительно, что мысль о какомъ-либо автономическомъ участіи общества въ правительственномъ дѣлѣ застыла, потому что уже давно застывала. Господство бюрократіи было только естественнымъ развитіемъ московскаго административнаго порядка.-Власть Петра не сдёлала ущерба никакимъ старымъ свободамъ или, когда стёсняла ихъ, то только 1 примѣняла готовые пріемы прежняго порядка. Но едва ли когданибудь раньше быль такъ высоко поставленъ принципъ и интересъ государства: трудъ, воторый несъ на служов ему самъ царь, трудъ неустанный, разумный и плодотворный, быль и остался безпримърнымъ; и этотъ примъръ личной дъятельности Петра и такой постановки идеи государства имбаљ большую долю вліянія на развитіе общественнаго сознанія. Старая носковская Россія не представила такихъ проявленій этого сознанія, какія въ Петровскую эпоху мы видимъ у Посошкова, а вскорѣ потомъ у Ломоносова <sup>1</sup>).

Славянофильская вражда въ Петровской реформѣ не истощилась. и при новъйшемъ реакціонномъ настроеніи имъеть даже шансы нъкотораго успёха въ извёстной долё общества; но то, что прежде было теоретическимъ исканіемъ идеальныхъ началъ русской жизни. теперь вырождается въ настоящій обскурантизиъ. Нельзя иначе понять того поношенія реформы, которое соединяется съ фанатическими, и все-таки не очень исвренними, призывами: "назадъ, домой!" и съ воплями противъ "интеллигенціи", — т.-е. образованности, на дёль столь еще скудной, въ сожалёнію, въ русскомъ обществе и столь ему нужной для массы всякаго рода настоятельныхъ работь для государства и народа. Въ научномъ отношения эта вражда къ реформѣ осталась замёчательно безплодна: вакъ въ сороковыхъ годахъ, такъ и донынѣ эта отрицательная школа не въ состояніи была провести своего взгляда въ какомъ-либо цёльномъ научномъ трудё, въ чемълибо кром'в газетныхъ филицинкъ, считающихъ себя въ правъ отдълываться фразами оть дёйствительно критическаго изслёдованія.

Особенною заслугой новѣйшей исторіографіи было стремленіе раскрыть народную сторону исторін, --родь народа, его силь и характера, въ созданія государства, и судьбу народа въ новвишемъ государстве. Это историческое внимание къ народу было параллельно съ твиъ интересомъ, который развивался въ тоже время въ общественныхъ понятіяхъ подъ вліяніемъ крестьянской реформы, и поддерживалось общимъ развитіемъ науки (успёхи филологіи, бытовой исторіи, этнографіи и наукъ соціально-экономическихъ). Больше чёмъ вогда-нибудь историческая пытливость обращалась къ тёмъ эпохамъ и явленіямъ исторіи, гдѣ выказывалась дѣятельная роль народа: таковы были эпохи древней исторіи, время въчевого устройства и Народоправствъ, время народной колонизація; далье---время междуцарствія, когда народное сознаніе спасло государство отъ висѣвшей надъ нимъ опасности; время народныхъ волненій въ вонцѣ XVII вѣка, время раскола; наконецъ, новъйшій быть народа подъ крёпостнымъ правомъ, народныя волненія и бунты — результать народныхъ тягостей; народные нравы и обычан. Прежніе историки, запятые всего болёе политическою исторіей и судібами верховной власти, мало или совсёмъ не замёчали этой сторовы событій, или излагали ихъ чисто-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ новыхъ трудовъ о той эпох<sup>5</sup> отмѣтимъ еще книгу А. Г. Брикнера: Die Europäisirung Russlands, 1889, гдѣ собраны указанія на переходные факты быта и образованія Россіи до Петра, при немъ и пося<sup>5</sup>.

внёшнимъ образомъ, какъ явленія уединенныя, анекдотическія, нли наконецъ не имёли возможности на нихъ останавливаться, подъ цензурными запрещеніями. Во время господства оффиціальной народности, особое запрещеніе легло на описаніе эпохъ народныхъ волненій,.---въ томъ числё временъ междуцарствія: опекуны не догадывались, что именно эта историческая эпоха будетъ, немного времени спустя, считаться эпохой монархической и консервативной доблести русскаго народа, который, спасши государство отъ чужеземнаго нашествія и внутренняго раздора, отдалъ его судьбу въ руки династіи Романовыхъ.

Теперь эти запрещенія (по врайней м'йр'є для старой исторія) снялись сами собой, и новыя изсл'єдованія восполняли недостатовъ ц'єлой отсутствовавшей стороны исторіи. Мы называли выше труды Костомарова, Заб'єлина, Б'єляева, К. Аксакова, Бестужева-Рюмина, Щапова, Аристова и мн. др., труды историковъ быта, историковъ врестьянства, историковъ-юристовъ, этнографовъ и проч. Въ ряду этихъ изсл'єдованій особенно важное м'єсто заняли труды о расколь.

Мы упоминали прежде, какъ опредблялся расколъ у прежнихъ историковъ: было только двѣ точки зрѣнія, совершенно сходныя въ результатъ-церковно-обличительная и полицейско-слъдственная. Въ пятидесятыхъ годахъ впервые сказались чисто-историческіе пріемы въ изученіи раскола и вниманіе къ его современнымъ явленіямъ. Однимъ изъ первыхъ трудовъ, составленныхъ въ этомъ смыслѣ, была извъстная книга Щапова (1859). Книга была не свободна отъ крупныхъ недостатвовъ: составлявшаяся подъ вліяніемъ духовно-академическаго преподаванія и витств подъ вліяніенъ новаго духа времени, она была смѣщеніемъ двухъ взглядовъ, перемежавшихся въ понятіяхъ автора, -- но несмотря на эту теоретическую неясность, авторъ былъ такъ искренно увлеченъ народной стороной раскола, заключавшимися въ немъ проявленіями свободной умственной діятельности и общинныхъ инстинктовъ народа, той долею правды, воторая была въ протестахъ старообрядчества, что книга произвела большое впечатлёніе и, при всей невыдержанности, имёла немалое дъйствіе на дальнъйшую постановку вопроса. Съ техъ поръ въ первый разъ выяснилось, что расколъ вовсе не былъ явленіемъ внезапнымъ, единственнымъ источнивомъ котораго было одно грубое и упрямое непонимание Никоновскаго исправления церковныхъ книгъ; что, напротивъ, онъ находился въ тъсной связи какъ съ ересями прежнихъ въковъ, такъ и съ современнымъ ему состояніемъ церковнаго быта; что въ нёкоторыхъ случаяхъ онъ могъ не безъ основанія ссылаться на "старую въру", которую хотълъ сохранять и защищать противъ "новшествъ", --потому что, действительно, оставался во мно-

## ИСТОРИЧЕСКАЯ ЛИТЕРАТУРА.

гонъ въренъ старому обычаю, который былъ распространенъ въ народѣ гораздо шире предѣловъ позднѣйшаго старообрядчества, и отъ вотораго только отступили другіе, испуганные крутыми м'врами церкви н свётской власти. Если было видно, съ другой стороны, что многія изъ первоначальныхъ, а затёмъ и позднёйшихъ понятій раскола были слёдствіемъ невёжества, то это опять была вина не одного раскола, а всей старой жизни, гдб не только народъ, но и высшіе классы были лишены всякой правильной школы, гдъ было чрезвычайно распространено вибшие-обрядовое понимание религии и была, слёдовательно, готовая почва для обрядоваго фанатизма и суевёрія "буввалистовъ". Неодолимое упорство раскола было именно дёломъ фанатизна, отъ котораго несвободны были и самые обличители; суровыя полицейскія мёры, принимавшіяся противъ раскола, только увеличивали разстояние между двумя сторонами. Распространение раскола, совершавшееся наперекоръ всёмъ гоненіямъ, объясняло, какъ онъ могъ и въ началъ распространяться въ неудовлетворенныхъ церковыо и спущенныхъ нассахъ, и вивстъ указывало, что и въ настоящую минуту уиственная и нравственно-религіозная жизнь народа стоить въ очень неблагопріятныхъ условіяхъ: эти условія облегчали пропаганду и производнии новыя секты, яногда крайне превратнаго свойства.

Во всякомъ случай, расколъ былъ однимъ изъ наибольшихъ и почальныхъ недоразуминій между народомъ, съ одной стороны, и государствомъ и церковью, съ другой. Къ послиднимъ крайній расколъ относился съ полнымъ отрицаніемъ: въ нихъ онъ увидилъ господство антихриста. Инымъ показалось, что на этомъ основаніи расколъ не только въ XVII-XVIII-мъ викахъ представлялъ собою бытовой и политический протесть, но и въ настоящее время есть извистная политическая сила, противная существующему порядку: такъ фантазировалъ въ особенности В. Кельсіевъ во время своего заграничнаго агитаторства<sup>1</sup>).

<sup>4</sup>) Недавно, въ "Кіевской Старині" г. Лісковъ, сколько ми думаемъ, взвель совершенную небилицу на покойнаго Щапова, принисавши ему-въ его отсутствіе въ семъ мірів-едва ли существоваєщія діянія, предусмотрійния въ уголовновъ законодательстві. Уномянувъ о томъ, что въ прежнее, еще не очень давнее время "большинство людей, даже очень уминхъ, смотріли на этихъ наивныхъ буквойдовъ (староебрядцевъ), какъ на политическихъ злоумищенинсовъ и во всякомъ случай недруговъ царскихъ",-г. Лісковъ продолжаетъ: "этого не избітали наши старинине законогіди и новъйшіе тенденціонне фантазёри въ роді Щапова, который принесъ своими меттательными изъясненіями существенный вредъ ніжно любимому имъ расколу" ("Кіевская Старина", 1888, февр., стр. 267). Даліве, авторъ оцять возвращается къ "пустымъ и вреднить мизнілить Щапова", который будто би "стояль горой" за "политических задачи, которыя будто би скритно содержить нашъ русПервое было до извёстной степени справедливо: старый расколь оказываль не одно сопротивление исправлению книгь, но и церковноадминистративнымъ приемамъ Никона и послёдующихъ правителей церкви; послё присоединилось и недовольство правлениемъ гражданскимъ; расколъ не остался безучастенъ, въ народныхъ волненияхъ, до Пугачевскаго бунта включительно; пассивное сопротивление политическому положению вещей имъло свою долю въ образовании сектъ, въ родѣ бѣгуновъ. Но самостоятельной политической силы расколъ никогда не представлялъ, а въ новѣйшее времи---менѣе, чѣмъ когданибудь.

При всёхъ внёшнихъ трудностяхъ изслёдованія, новёйшее изученіе раскола принесло уже теперь богатые результаты. Старая точка зрёнія, обличительно-полицейская, имёетъ еще многихъ представителей; но успёла утвердиться и другая, внушенная тёмъ духомъ общественной справедливости, который былъ сильно возбужденъ первыми годами прошлаго царствованія. Эта новая точка зрёнія впервые сняла или уравновёсила преувеличенныя обвиненія, и съ другой стороны обратила вниманіе на бытовыя явленія раскола, въ которыхъ обнаруживались иногда замёчательныя черты самой подлинной русской народности. Какъ обыкновенно бываеть, подобныя черты, открываемыя въ первый разъ, нерёдко преувеличивались; расколу

скій расколь", в будто би "увірнаь вь тонь даже Герцена"; послі чего г. Лісковь передаеть какія-то темныя сплетни о "крайней лівой фракцін", объ успіжі Щапова въ петербургскомъ литературномъ кругу, восхваляетъ глубокія познанія Павла Ивановича Мельникова и т. п. (тамъ же, мартъ, стр. 521-522). Справившись съ біографіей Щапова, написанной проф. Аристовымъ, близко его знавшимъ, мы убѣждаемся, что сказавное г. Лесковымъ о сношеніяхъ Щапова съ Герценомъ есть сплетня, опровергаемая фактами (см. книгу Аристова, стр. 74, и о доносахъ Ничипоренки, стр. 95),--г. Лісковь поступаеть здісь на подобіе того, какь его авторитеть, богатый познаніями Мельниковъ, поступаль съ Орест. Новицкимъ (см. въ книгѣ последняго о духоборцахъ, изд. 2-е). Успехъ Щапова въ литературномъ кругу быль очень условный: въ Щапове ценили, кроме большой начитанности въ русской исторической старинь, особенно его энтузіастическую преданность своему народному ндеалу,-что не часто встречалось и тогда, а теперь, когда интература все больше наполняется обскурантизмомъ в ренегатствомъ, еще раже и должно цавиться тамъ болье. Что касается до самаго содержанія взглядовъ Щанова, то они съ самаго начала встрётниесь съ критикой весьма требовательной, въ разныхъ литературныхъ лагеряхъ; укаженъ разборъ книги "Расколъ старообрядства" въ "Современникъ" 1859, и разборъ внижки "Земство и расколъ", написанный Соловьевымъ, въ "Соврем. латочнон" 1868, № 5. Наконецъ, что касается "существенныго вреда", принесеннаго расколу "мечтательными изъясненіями" Щанова, "стоявшаго горой" за политическія задачи раскода, это остается непостижнымы, если, по словамы самого Лескова, такого мивнія о раскола держались еще "старинные законовады" (да и не очень старинные, до и посл'я Щапова одинаково). Это зам'ячание опять остается какой-то темной вискнуаціей.

принисывалось болье широкое содержание, чемъ онъ представляль въ действительности: такъ это бывало у Щапова, и у нынёшнихъ нѣкоторыхъ писателей о расколѣ <sup>1</sup>). Новые историки находили, что при началь раскола его приверженцами становились въ народной средѣ именно люди болѣе характерные, стоявшіе за свои мнѣнія, готовые выносить за нихъ всё грозившія тяготы; наблюдатели современнаго раскола также приходили къ убъждению, что въ послёдователяхъ раскола мы имъемъ передъ собой особенно развитую часть простого народа. Одинъ изъ этихъ наблюдателей, указавъ въ послёднія десятилётія особенное движеніе въ русскомъ сектантствё, говорнаъ (въ "Отеч. Зан."): "Въ этонъ движенін проявилась умственная двятельность русскаго народа; въ немъ обнаружилась способность русскаго народа въ творчеству новыхъ формъ жизни: въ немъ проявилась успѣшная борьба народныхъ принциповъ съ вліяніемъ валитала. Въ сектантство ндуть лучшія силы народа; сектантство подвергаеть вритическому анализу всю многообъемлющую область чедовѣческой жизни и отвергаеть все, не выдерживающее критики; въ сектантствъ идетъ безпрерывная культурная работа, выражающаяся какъ въ выработкъ новыхъ принциповъ личной жизни, такъ и въ создании новыхъ формъ семейнаго устройства и общественноэкономическихъ отношеній; сектантство создаетъ организацію, которая оказывается способною успёшно вести борьбу съ все изглаживающимъ, все развращающимъ и все разлагающимъ вліяніемъ вапитала; въ сектантствъ муживъ поднимается до нониманія явленій политической жизни, до сознанія братства всёхъ народовь и до уваженія въ человівкі личности, къ какому бы племени онъ ни принадложаль и какую бы ступень въ соціальной лёстницё онь ни занималъ". Позволительно усумниться въ критическихъ средствахъ современнаго русскаго сектантства для "анализа всей многообъемлющей области человъческой жизни" в еще больше усумниться во многихъ ръшеніяхъ, въ которымъ оно здъсь приходитъ, -- но безспорно, что въ севтантствъ является передъ нами сильно возбужденная народная мысль, которая внущаеть въ себѣ живѣйшій интересъ и для которой нельвя не пожелать, во многихъ случанхъ, большаго простора общественной двятельности,--- и во всякомъ случав--школы.

Такниъ образовъ открывалось въ расколѣ цёлое явленіе, чрезвычайно характерное для исторіи до-Петровскаго быта, XVII — XVIII вёка и современной народной жизни. Если гдѣ въ старину особенно рёзко сказывалась разница или противоположность между

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О послёднихъ см. ст. Харланова: "Идеализаторы раскола" ("Дёло", 1882).

Петровской и московской Россіей, то именно въ этомъ контрастѣ реформы и раскола: здёсь встрётнянсь два опредёленные быта, два ученія.

И веть раскола историки литературы указывають еще въ XVIII в. проявленія сочувствій, направленныхъ назадъ въ старину и почитаеныхъ за предшествіе нов'я шаго славянофильства. Но съ другой стороны выяснялось, что реформа была безповоротнымъ національнымъ делонъ: не только энергія преобразователя увлекала высшіе классы на служение новому государственному и общественному порядку, но самая сила вещей-очевидная необходимость этого новаго порядка въ виду твхъ новыхъ отношеній, какія все больше окружали и охватывали государство и требовали иныхъ матеріальныхъ силъ, иного характера образованія, чёмъ тё, какими владёла до-Петровская Россія. Еще въ московской Россіи, среди поднаго ся развитія высказались самыя очевнаныя стремленія въ усвоенію западныхъ знаній, искусствъ и художественныхъ развлеченій. Подъячій Котошихинъ, этоть отрицатель традиціоннаго застоя, вырось въ старинной московской среді. Въ ХУШ въкъ, крестьянить Посошковъ, стоящій одною ногою въ той же старинь, является, однаво, рышительнымъ приверженцемъ реформы и приносить свой взглядъ на защиту новаго просвёщенія. Великимъ дъятелемъ просвъщенія въ духѣ реформы сталъ другой врестьянинъ, Ломоносовъ, противъ котораго не ръшались возставать самые упорные враги "петербургсваго періода".

Восемнадцатый выкъ и первая половина деватнадцатаго, можно сказать, впервые стали доступны ноторін съ прошлаго царствованія. Ло тёхь порь возножна была для нихь только исторія оффиціальная, панегирическая, въ державинскомъ духъ, съ громомъ побъдъ, неизмънно мудрымъ, благодътельнымъ правленіемъ. Исторія говорила. только о показныхъ фактахъ, уналчивала слишкомъ многое о действительной жизни, о положении народа, не касалась оборотной стороны мелали, не подозобвала уиственной жизни общества. Мы упоминали о томъ, какая перемъна произошла въ исторической литературъ, когда уменьшились цензурныя помёхи въ изученію новыхъ вёковъ: всябать за тёмъ, какъ явилась возможность пользоваться источниками, литература наводнилась множествоиъ архивныхъ документовъ и частнаго историческаго матеріала-записокъ, дневниковъ, переписки, воспоминаній, переводовъ иностранныхъ сочиненій и пр. и пр. Въ этихъ свёдёніяхъ раскрывались самыя разнообразныя стороны нашаго прошлаго: начиная съ исторіи дворцовой, которая передъ тімъ была совершенно недоступна для литературы, исторія дипломатическая, административная, исторія литературы, образованія, нравовъ и т. д. Правда, за исключеніемъ "Исторіи" Соловьева и вниги

Костомарова ("Жизнеописанія"), доведшій разсказъ лишь до половины XVIII вѣка, не появилось еще ни одного цѣльнаго труда о прошломъ столѣтіи; самое сочиненіе Соловьева, какъ извѣстно, въ послѣднихъ томахъ было больше хронологическимъ сопоставленіемъ мало обработаннаго матеріала, чѣмъ исторіей; собранныя свѣдѣнія остаются еще всего чаще въ состояніи сырого матеріала, немногихъ частныхъ изслѣдованій, разсказовъ анекдотическаго свойства, —тѣмъ не менѣе въ литературное обращеніе вошло множество фактическихъ данныхъ, которыя часто сами по себѣ были уже достаточно краснорѣчивы и вообще въ первый разъ давали о нашемъ XVIII и даже XIX вѣкъ нѣсколько отчетливое понятіе.

Къ прежней показной исторіи прибавилась теперь интимная исторія дворцовыхъ переворотовъ и правительственнаго вруга, послѣ Петра и до Александровскихъ временъ: воцареніе Анны Ивановны, исторія Ивана Антоновича и его семьи; вступленіе на престолъ Екатерины II, Павла, Александра; исторія княжны Таракановой, фаворитовь импер. Екатерины (между прочимъ въ переводѣ книги Гельбига) и т. п.; біографическія исторіи выдающихся лицъ-графовъ Разумовскихъ, Орловыхъ, Воронцовыхъ, гр. Безбородка, Бецкаго, и позднѣе Румянцова, Мордвинова, Сперанскаго, Аракчеева и т. д. Масса вновь изданныхъ менуаровъ, начиная съ Петровскихъ временъ, какъ Неплюева, священника Лукьянова, и позднёе-какъ записки Добрынина, Храповицкаго, кн. Дашковой, Гарновскаго, Винскаго, Болотова, Толубъева, и еще новъе, какъ Саблукова, Котлубицкаго, Растопчина, Чичагова, А. М. Тургенева и т. д., давала любопытныя вартины отчасти придворной жизни, но особенно жизни общественной, быта и правовъ. Изслёдованы были съ большимъ чёмъ прежде вниманіемъ миогіе эпизоды умственной жизни общества, какъ дъятельность Ломоносова, какъ первыя начала нашей журналистики и сатиры; въ монументальномъ изданіи "Державина" г. Грота выяснилась дёятельность "пѣвца Екатерины" со множествомъ подробностей о современныхъ отношеніяхъ; впервые изучена обстоятельно двятельность Новикова, и по ея поводу изслёдована исторія русскихъ масонскихъ дожъ, мистическихъ сектъ и направленій конца прошлаго и начала нынъшняго столътія; всплыла послъ многихъ десятковъ лътъ молчанія, исторія Радищева и его вниги; выяснияся характеръ собственной литературной абятельности импер. Екатерины II, предпринята, навонець, общидная исторія ся, г. Бильбасова, и въ результать всего этого русская исторія прошлаго столітія явилась въ новыхъ чертахъ, не совсёмъ отвёчавшихъ старому панегирическому представлению...

Историческія работы по XVIII-му вёку должны назваться еще только начатыми; изданный матеріалъ далеко недостаточенъ для

HCT. STHOPP. II.

12

полной исторія; литературныя условія все еще не дають міста вполні свободной исторической критикі,—тімь не меніе, наличный матеріаль даеть возможность нікоторыхь общихь заключеній.

Эти историческія изысканія имбють свой большой интересь и для этнографіи: касаясь быта и нравовъ, онв разъясняють тотъ важный историческій моменть, какой наступаль для внутренняго содержанія народной жизни. Съ древнъйшихъ временъ, русская народность испытала въ особенности два сильныхъ перелома, отразившихся на сушествѣ народныхъ представленій. Одинъ совершился въ эпоху двоевёрія, когда на старую языческую подвладку легли понятія христіанскія: въ сущности, до сихъ поръ не опредблено такъ сказать процентное отношение двухъ стихий, но несомнѣнно во всякомъ случав, что съ той поры первобытное содержание народности-какъ запаса представлений мисслогическихъ (религіозно-поэтическихъ) и бытовыхъ--не существуетъ иначе какъ въ смѣшеніи стараго и новаго, разграничение воторыхъ остается до сихъ поръ вопросомъ для изслёдователей. Понятно, что затёмъ народность подвергалась и множеству другихъ воздъйствій — спошеній междуплеменныхъ, вліяній образовательныхъ и внижныхъ, опытовъ практическо-бытовыхъ, собственнаго развитія, --- видоизмѣнавшихъ медленно и постоянно ен основу, но въ главномъ, до конца XVII-го въка (особливо до реформы), эта основа была тоже старое двоевъріе. Теперь наступаль другой переломъ. Съ реформой вступалъ въ жизнь не только государства, но общества, а въ концѣ концовъ и народа, новый порядокъ идей, вступаль какь принципъ, ранбе не существовавший въ такой силь. совершенно отличавшійся отъ традиціоннаго міровоззрѣнія и въ своихъ послёднихъ вліяніяхъ долженствовавшій затронуть самое существо народной жизни, отразиться въ бытв и народныхъ представленіяхъ, что и совершается--сначала слабо, но потоиъ чемъ дальше, темъ сильние. Новыя идеи дийствовали прежде всего черезь государство, на высшій служилый классь (на народь не обращалось вниманія), затёмъ самъ этотъ влассъ начинаетъ воспринимать образованіе и "удаляться" отъ народа. Здёсь прежде всего совершилось то разлагающее дёйствіе, какое имёль новый историческій принципь,--какь нъкогда разлагающимъ образомъ на старое язычество дъйствовали понятія христіанскія; но мало-по-малу это д'вйствіе стало распространяться все дальше и глубже. Для власса образованного старое міровоззрівніе въ области понятій и суевізрій о природі и человікі становилось окончательно чуждымъ; но затёмъ новыя представленія проникають все сильнёе въ массу, создавая новое смешение, какое можемъ наблюдать въ настоящую минуту: мы именно присутствуемъ при переработвѣ народнаго этнографическаго содержанія. Люди

178

стараго вёка, и вмёстё съ ними любители и спеціалисты этнографіи жалуются единогласно на упадовъ старины, на изчезновеніе (все болёе сильное) обычаевъ, пёсенъ, сказокъ и пр.: этотъ упадокъ не подлежитъ сомивнію, и наиболёе сильный толчекъ въ производящему его измёненію быта данъ былъ въ началъ XVIII вёка.

Историческое изучение прошлаго к нынѣшняго столѣтія между прочимъ даетъ возможность наблюдать постепенное развитие новыхъ общественныхъ формъ, приведшихъ, наконецъ, къ современному состоянію народнаго быта. Остановимся на нѣкоторыхъ явленіяхъ.

Противники реформы любять ссылаться на вийшнее могущество русскаго государства, — но очевидно, что уже одно распространение территории, совершенное съ XVIII-го въка, могло быть достигнуто только путемъ лучшей организации государственныхъ силъ, что оно никакъ не могло быть пріобрѣтено тѣми средневѣковыми средствами, какія употребляла старая московская Россія. Эти противники, изображая напр. "славянскаго орла", не отрицаются отъ завоеваний временъ Петра и Екатерины, отъ славы военныхъ подвиговъ, отъ Ломоносова, Державина, Новикова: но что же были всѣ эти дѣятели, какъ не продолжатели и примѣнители дѣлъ и идей реформы? Или же начинаютъ иногда упрекать нынѣшнія поколѣнія примѣрами изъ XVIII-го вѣка, но вѣдь это и былъ "петербургскій періодъ"?

Высоко поставленное понятіе о службѣ всѣхъ государству--не противорѣчило старому преданію; политическія цёли, поставленныя Петромъ и сохраняемыя его преемниками, даже у противниковъ реформы признаются отвѣчавшими интересамъ русскаго государства. Въ особенности осуждаются средства, принятыя Петронъ и продолжавшія господствовать въ "петербургскомъ періодѣ": подражаніе иноземнымъ формамъ управления, перенимание чужихъ обычаевъ и т. д. Но, не защищая врайностей Петра, надо признать, что многое было нензбъжно, какъ напр., иноземное устройство войска или флота -потому что свое было негодно, и Петру некогда было придумывать русскихъ формъ и именъ для принятыхъ нерусскихъ вещей; введеніе чужихъ обычаевъ приходило естественно какъ противовъсъ тёмъ старымъ обычаямъ, которыхъ онъ имёлъ основание не любить, какъ спутниковъ стараго застоя. "Петербургскій періодъ" въ этомъ отношении усердно слёдоваль поданному примеру. Иновемные обычан продолжали распространяться и послё Петра, и еще въ болёе сильной степени напр. при Елизаветь, которой, однако, приписывается "русское" направленіе, и особенно при Екатеринъ, когда не только усиливались иностранныя моды въ свётской жизни, но когда сама императрица распространяла моду на французскія либеральныя

иден. Послѣ стало распространяться подражаніе нѣмецкому фрунтовому милитаризму и т. д. Подражание иностраннымъ обычаямъ въ высшемъ и среднемъ дворянскомъ классъ, возводимое теперь не только въ легкомысленное заблуждение, но въ настоящее преступление противъ народности, какъ извѣстно, еще съ прошлаго вѣка возбуждало строгія осужденія негодующихъ патріотовъ и вызвало цёлую литературу "сатирическихъ" обличеній; но старымъ и новымъ обличителямъ не приходило въ голову, что эта подражательность имёла весьма основательную причину, а именно-отсутстве въ старомъ быту формъ общественности: ихъ и должны были доставить ассамблен, публичные праздники, театръ, газета и т. д., которые приходилось перенимать съ "запада". Наше время не вправѣ осуждать старину "петербургскаго періода", потому что продолжаеть донынѣ брать съ запала подобныя формы общественности: новъйшія формы театра, публичныхъ левцій, телеграфовъ, телефоновъ, журналистиви, до иллюминацій, флаговъ на домахъ и т. п. Если иностранные обычаи брали силу (какъ думають, незаконную) надъ старымърусскимъ обычаемъ, надо думать, что послёдній самъ не имель достаточной внутренней силы и не могъ удовлетворить потребностямъ знанія и общественности, какія являлись съ ходомъ исторіи. Далёе, если были темныя стороны въ заимствованномъ иноземномъ обычав, то и обличение оставалось всего чаще недъйствительнымъ, потому что или направляемо было невърно, не на дъйствительную причину зла, или выставлядо взамѣнъ облачаемаго что-нибудь еще бодѣе сдабое и странное. Тавими недостатками, за немногими исключеніями, действительно отличалась нравоучительная сатира прошлаго вёка; тамъ, гдё она покушалась сказать правду, указать действительное зло, ей зажимали ротъ, -- какъ Новикову и Радищеву, а также и фонъ-Визину. Поздиће полемика противъ "галломаніи" сводилась большею частью на пустословіе, или на лицемѣріе.

Первые преемники Петра не въ силахъ были достойнымъ образомъ продолжать его дёло; оно держалось только силой инерціи и еслибы, дёйствительно, оно было такимъ нарушеніемъ національной сущности, какъ объ этомъ говорятъ, то при слабости преемниковъ неизбёжна была бы реакція—національная старина, освободившись отъ гнета личности преобразователя, должна была бы воспрянуть, заявить свое историческое право, удалить чужевемщину, внесенную въ жизнь рукой "произвола". Именно въ полустолѣтіе отъ смерти Петра до воцаренія Екатерины II могла бы совершиться старомосковская реставрація <sup>1</sup>); но она не совершилась. Во-первыхъ, слиш-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Любопытно, что на это, въ своихъ видахъ (именно ослабленія Россія), разсчитывала европейская дипломатія при воспествія на престолъ Елизавети. Ср. Бильбасова, "Исторія Екатерины Второй", Спб. 1890, стр. 102—104.

вомъ ясно было, что все основное въ реформѣ было настоятельно нужно; во-вторыхъ, если было въ ней что-нибудь поспѣшное, излишнее или очень отзывавшееся иноземнымъ, то для переработки этого требовалось время и большая степень сознанія и въ обществе, и въ самой правительственной сферВ; а вещи второстепенныя безъ особенныхъ заботь отпадали. Виёсто реакціи ны наблюдаемь въ тогдашней правительственной и общественной жизни совершенно обратное: она весьма легко воспринимала реформу; какъ правительственная власть считала долгомъ заявлять свое почтеніе въ дёламъ Петра, такъ новые пріемы жизни крѣико усвоявались въ служебной области и нравахъ. Правда, первая наука давалась туго; тяжелое на подъемъ дворянство жаловалось, когда однихъ требовали на службу, другихъ въ науку,-но такъ бывало и въ древнемъ Кіевѣ, когда князь приказывалъ брать въ ученье дётей "нарочитое чади". Но въ школѣ и службѣ временъ Петра, когда онъ самъ давалъ такой поражающій примъръ неустаннаго труда, было столько серьезнаго дъла, что въ умахъ осталось сильное впечатлёніе нравственной обязанности частнаго дица въ обществу и государству. Этого настроенія нельзя не видѣть въ "слугахъ Петровыхъ", и довольно указать на Посошкова, чтобы убѣдиться, какъ оно овладѣвало и разумными людьми, стоявшими далеко отъ всякой власти, но понимавшими значение своего времени. Здёсь возникали начатки того общественнаго миёнія, которое медленно, но постоянно растеть съ тёхъ поръ, внося въ пассивное общество все более деятельное сознание. Просветительные элементы принимались всёми пробужденными умами съ тавимъ участіемъ, что было бы ослівленіемъ не видіть въ этомъ большого историческаго факта и доказательства именно начионаминаю успѣха реформы.

Главное, что реформа внесла новаго, совсёмъ неизвёстнаго старой русской жизни, было признаніе значенія науки, какъ перваго свётскаго и независимаго знанія. При великой трудности новаго дёла, при недостаткё людей въ Петровское время, а затёмъ и впослёдствіи, вводимыя образовательныя средства отличались скорёе скудостью, чёмъ излишествомъ, — въ особенности для послёдующаго времени. Правительственная власть XVIII-го вёка принимала вообще весьма умѣренныя средства къ распространенію просвѣщенія: со времени основанія Академіи наукъ, — влачившей въ первое время весьма жалкое существованіе, когда уже не было человѣка, ее задумавшаго, только въ 1755 году основанъ былъ московскій университетъ, единственный на цѣлое столѣтіе, и также долгіе годы не бывшій въ состояніи широко работать для русскаго просвѣщенія. Если прибавить еще двъ духовныя авадемів, въ Кіевъ и Мосввъ, то мы назовемъ всъ высшія ученыя и учебныя заведенія имперіи прошлаго въва.

Если при всемъ томъ общественная образованность дёлала, какъ это несомиённо, значительные успёхи, они должны быть приписаны тому, что, хотя бы въ меньшинствё общества, интересы просвёщенія стали жизненною потребностью. Выше мы указывали отличительную черту знанія, входившаго въ Петровскія времена: это было съ одной стороны стремленіе въ практической полезности, совершенно естественное по всему положенію вещей, съ другой раціоналистическія попытки, необходимое послёдствіе первыхъ научныхъ понятій. Это были такимъ образомъ вполнё естественное начало и закваска, при которыхъ дальнёйшее движеніе въ томъ же главномъ направленіи было правильнымъ развитіемъ, тотя еще долго неровнымъ и неувёреннымъ.

Исторія литературы прошлаго вёва въ самомъ дёлё свидётельствуеть о большой постепенности перехода отъ московской старины къ "петербургскому періоду".

Начатки литературы были, дъйствительно, грубы, неловки, неровны; предшествующая эпоха передала XVIII въку только ученыхъ богослововъ, ученыхъ стариннаго духовно-академическаго типа, образованныхъ на западный клерикальный образецъ — да и ихъ очень немного; образованіе другого рода едва начиналось, — между тъмъ новый періодъ національной жизни вызывалъ очевидно новую литературу, совершенно иного склада и содержанія.

При Петрѣ въ литературѣ появляется цѣлый рядъ переводныхъ сочиненій образовательнаго характера. Литература поэтическая еще отсутствуетъ, если не считать виршей во вкусѣ XVII вѣка; и когда она появляется вскорѣ (у Кантемира, Тредьяковскаго, Ломоносова), она перенимаетъ на западѣ формы лсевдо-классицизма и его условное содержаніе, перенимаетъ сначала грубо, не умѣя приладить русскаго содержанія, не умѣя справиться съ языкомъ, мѣшая русскую грамматику съ церковно-славянской. Содержаніе стихотворства, касаясь темъ общественныхъ, до самаго Карамзина есть только полу-оффиціальное, служебное: это—ода и панегирикъ высокимъ особамъ; но уже у Ломоносова является самостоятельная поэтическая мысль, и затѣмъ, къ концу вѣка, все больше развивается художественный инстинктъ и стремленіе выражать общественное содержаніе, насколько допускала это строгая и подозрительная оцека.

Какъ взамёнъ нёкогда обще-народнаго міровоззрёнія, арханческаго и полу-церковнаго, въ классё образованномъ стали распространяться новыя понятія, доставляемыя (въ той или другой мёрё) наукой, такъ, параллельно этому, въ области поэзіи впервые — собственно только съ начала XVIII въка-совершился переходъ отъ первобытнонароднаго творчества къ творчеству личному. Такой недавней въ сущности является у насъ эта эпоха перехода оть поэзін первобытнонародной въ поэзіи личной, эпоха, давно пережитая литературами европейскими, которыя уже въ средніе віка иміли Данта и Боккаччіо, затёмъ Рабле, Шекспира и Мольера... Мы указывали выше, что у насъ начало этнографическаго интереса во второй половинѣ прошлаго столётія (какъ у Чулкова и Новикова) совпадаетъ просто съ продолжающимся живымъ преданіемъ народной поэзія. Теперь, съ распространеніемъ европейскаго образованія въ верхнемъ слов, съ началомъ личнаго поэтическаго творчества, съ болфе сознательнымъ отношениемъ къ жизни, начинаются и новыя формы общественности и новый складъ визшняго существованія литературы. Впервые выдблялся особый кругь, не сословный, не служило-чиновническійтакъ-называемое общество: его силами и для его потребностей возникада литература въ томъ смыслё, въ какомъ она давно уже утвердилась въ жизни европейской. Эта литература не ограничивалась по прежнему особымъ влассомъ внижнивовъ, обученныхъ на полу-церковный ладъ, и обращалась ко всему кругу образованныхъ людей; ся содержаніе обнимало свътскую мысль, науку, поэзію, общественные интересы; она должна была говорить не на старомъ славяно-русскомъ языкъ, который велся только въ книгахъ, а на живомъ языкъ, на которомъ всъ говорили. Этого рода литература предполагала потребность въ знакомствѣ съ произведеніями другихъ народовъ, съ ихъ научными знаніями, боліве развитой общественной мыслыю и поэзіей, и естественно подпала ихъ вліяніамъ. Съ техъ поръ и долго после, въ сущности и доныне, наша литература развивалась подъ сильнымъ образовательнымъ воздъйствіемъ западно-овропейскимъ, --- испытывая (правда, всогда въ очень сглаженной формѣ и урѣзанномъ объемѣ) многоразличныя ступени, которыя переживала западная, преимущественно нёмецкая и французская литература. Такъ проходили въ нашей литературъ, слъдомъ за силлабическими виршами XVII столътія, торжественная панегирическая ода, псевдо-классическая драма и всякія формы французскаго стихотворства половины проплаго въка, потомъ мистическій піэтизмъ, сантиментальное направленіе, романтика разныхъ оттвиковъ.

Новъйшая исторіографія литературы, въ противоположность или, лучше сказать, въ дополненіе историко-эстетической критики Бълинскаго, обратила свои разслёдованія именпо на эти многоразличные источники литературныхъ идей, на общественно-культурную сторону ихъ содержанія, на ихъ вліяніе и отраженія во внутреннемъ складъ общества. Правильный историческій выводъ возможенъ только послё анализа фавтовъ и направленій жизни, и новъйшіе историки подагали свой трудъ именно на эту аналитическую работу и успѣли собрать и освётить много фактовъ литературы, которые были вмёстё и фавтами общественныхъ понятій, идеаловъ, выроставшаго въ тревожной борьбѣ сознанія. Оказывалось, разумѣется, что западныя вліянія, на воторыя такъ любять тецерь сваливать всякія бёды русской жизни, были сильными двигателями, безь которыхъ были бы немыслимы многія замёчательнёйшія пріобрётенія русской образованности: что эти вліянія не были случайностью, не были намъ "навязаны" западомъ, которому въ этомъ отношения не было до насъ никакого лёла: не были наконець навлечены съ нашей стороны легкомысленнымъ произволомъ отдёльныхъ лицъ, - но, напротивъ, были естественнымъ фавтомъ нашего развитія, и призывались въ содъйствію лучшими и просв'єщний чими умани нашего общества и самой предержащей властью. Недаромъ случилось, что Екатерина II оказывала особенное повровительство самымъ передовымъ представителямъ французскаго свободомыслія, покровительство, какого они не видѣли ни у себя дома, ни при какомъ-либо иномъ дворѣ. Правда, Еватерина была женщина чрезвычайно разсчетливаго, сухого ума, и имћаа при этомљ свои соображенія, но несомнѣнно, что идеи французскихъ свободныхъ мыслителей тъмъ не менње производили на нее сильное впечатлёніе въ ся первую свёжую пору. Западъ быль въ прошломъ вёкё главнёйшимъ источникомъ нашей научной образованности: онъ далъ нашей литературъ ть формы, которыя были ей нужны въ ея новомъ періодъ; онъ давалъ выработанныя философскія и общественныя понятія, -- его отношеніе къ русскому движенію опредёляется просто тёмъ, что сама русская образованность искала себё въ немъ опоры, воспринимая изъ его разнообразнаго содержанія то, что указывалось потребностями русской мысли и общественности. Новыя изслёдованія привели тому иножество ясныхъ, наглядныхъ доказательствъ <sup>1</sup>).

Изданіе множества новыхъ матеріаловъ о XVIII вѣкѣ, — особливо всякихъ дневниковъ, переписокъ, и т. п., рисующихъ непосредственно простую домашнюю сторону жизни, — только подтверждаетъ то, что извѣстно было и раньше по преданію о нашихъ прадѣдахъ, именно, что люди "петербургскаго періода", т.-е. тогдашній образованный болѣе или менѣе классъ, люди, будто бы "оторванные отъ почвы"



<sup>4)</sup> Факты о западныхъ литературныхъ вліяніяхъ съ конца XVII вѣка указани въ большомъ количествѣ и часто весьма обстоятельно объяснены въ извѣстной книгѣ г. Галахова. Въ послѣднее время систематическій обзоръ исторіи "Западныхъ вліяній въ русской литературѣ" сдѣланъ Алексѣемъ Веселовскимъ (М., 1888).

западною цивилизаціей, были въ сущности самые русскіе люди, во всякомъ случав не меньше, или даже больше русскіе, чвиъ многіе изъ нынёшнихъ газотныхъ "самобытниковъ"; ближе стояли въ старымъ преданьямъ, лучше, по своему времени, знали и понимали народъ и народный быть, -- хотя и были действительно оторваны отъ него въ силу учрежденій, именно въ силу крёпостного права (утвердив**шагося** вовсе не въ "петербургский періодъ"). Прочтите напр. записки образованнаго помъщика Болотова; записки или біографіи дъловыхъ людей, какъ Неплюевъ, Татищевъ; ученихъ людей, какъ Ломоносовъ, какъ многіе профессоры тогдашняго единственнаго университета; прочтите даже разсказы объ иныхъ важныхъ барахъ того времени; припомните "Семейную Хроннку" и т. д., вездё разсыпаны черты русскаго характера, быта, обычая, даже народно-поэтическаго преданія. Бывали конечно люди, офранцуженные воспитаніемъ и вліяніями высшаго вруга,---но такіе люди (воторыхъ и теперь немало) принадлежали своей особой сферд, и остались бы чужды народу, еслибы даже говорнан на чиствищенъ русскомъ язывѣ и соблюдали русскіе обычан: они, дійствительно, были оторваны отъ русской жизни извёстными сторонами сословнаго быта, и появленіе этого типа должно быть отнесено въ его дъйствительнымъ причинамъ, и никавъ не можеть быть отождествлено съ просв'ящениемъ XVIII-го въка и только ему поставлено на счетъ. Истичное дъйствіе просв'ященія шло въ иныхъ кругахъ, и въ теченіе настоящаго нашего обзора можно было видёть, что, напротивъ, оно именно вело въ національнообщественному сознанію я въ нравственному единенію съ народомъ.

Когда новому порядку вещей, возникшему въ XVIII въкъ, ставятъ въ вину его разныя темныя стороны, врупныя бъдствія и мелвія уродливыя явленія (гдѣ ихъ нѣть?), то обывновенно не разбирають, гдъ быль главный ворень того или другого темнаго факта, и не бывалъ ли онъ иногда плодомъ именно самой сохранявшейся старины, которая въ сущности продолжала сильно госполствовать и въ общемъ внътнемъ складъ жизни и иножествъ ся частныхъ отношеній. Тавъ, неизибненыть останся общій харавтерь пентральной власти и быта; таковъ привычный произволъ администраціи, такова испорченность судейскихъ правовъ. Господство крепоствого права, обезпеченность и лёнивый досугъ значительной части дворянства, скудное образованіе, отсутствіе интересовъ и дёятельности общественной, достаточны были, чтобы произвести тоть типь людей, "огорванныхъ" отъ русской почвы-пустыхъ франтовъ и "потиметровъ", или даже и не пустыхъ людей, "беззаботныхъ" на счетъ русской жизни и литературы, какихъ изображала наша "сатира" пролаго въка и до недавняго еще времени рисовали наша повъсть и романъ. Но возволить этихъ дюдей въ обнчное явленіе нёть никакой исторической возможности, а твиъ менбе видеть въ нихъ настоящихъ представителей образованности прошлаго въка. Напротивъ, и въ высшихъ областяхъ образованія, и въ среднемъ обиходъ понятій сдёланы были важныя пріобрётенія, которыя зарождаются именно въ томъ въкъ, какъ слъдствіе некоторой образованности, и должны были возростать съ ея успёхами. Должно помнить, что условія были очень мало благопріятны для его развитія: старые пріемы власти, нимало не ослабъвшіе съ XVII въва и только окруженные новой визшней обстановкой, никакъ не допускали какой-либо самобытности мыслей и действій общества; строгая оцека лежала на всемъ быть, матеріальномъ и нравственномъ; самое просв'ященіе, хотя распространяемое въ весьма умёренномъ количествѣ, было подъ неизмѣннымъ надзоромъ.---темъ не менее общественная мысль продолжала работать при всёхъ стёсненіяхъ, охватывала все новые предметы; образование будило инстинкты добра и справедливости, внушало возвышенные идеалы правственнаго и общественнаго совершенствованія. Въ ХУШ въвъ были уже здоровые и врупные опыты руссвой науки, замёчательные образчики новой поэзіи, начинается сознательная сатира и публицистива, которой невозможно отказать - по условіямъ времени-ни въ вёрныхъ мысляхъ, ни въ гражданской смёлости; возникаетъ интересъ къ изучению народной жизни, въ которомъ имбетъ свой первый корень современное народничество.

Съ такимъ наслёдіемъ отъ прошлаго вёка начинается XIX столётіе

Стесненное положение нашей литературы и науки было таково, что только въ послёднее двадцатипятилётіе началась первая дёйствительная разработка русской новъйшей исторіи. Должно было пройти сорокъ лётъ съ конца царствованія Александра I, чтобы въ нашей домашней литературѣ могли появляться на свѣть первые правдивые и безпристрастные разсказы и изслёдованія о той эпохё, чтобы могъ быть услышанъ годосъ современника: столько событій, чрезвычайно любопытныхъ и харавтерныхъ, оставались заврыты отъ историческаго изслёдованія, какъ государственная тайна. Царствованіе имп. Павла, воцареніе Александра I, первая либеральная эпоха его правленія, исторія Сперанскаго, записки Карамзина, реакція послѣ Наполеоновскихъ войнъ, личность и дъянія Аракчеева, Библейское общество, масонскія ложи, тайныя политическія общества и т. д.,все это было недоступно для разсказа или даже для простого упоминанія. Не вполнѣ стала доступна вторая четверть столѣтія, сплошная эпоха консервативнаго застоя и господства милитаризма, закончившаяся трагически врымскою войной, — времена были еще слишкомъ

186

близки, но именно вслёдствіе крынской войны, смысль исхода которой быль всёмь очевидень, стало разьясняться въ глазахъ общества значеніе цёлой системы, цёлаго историческаго періода. Это критическое отношение къ недавнему прошедшему высказалось въ самые нервые годы прошлаго царствованія, а теперь наводняющіе литературу исторические документы разнаго рода все больше разъясняють эпоху, за которой слёдоваль періодь преобразованій и которан сдёлала преобразования особенно настоятельными. Время было характеристическое; николаевская система въ свое время въ огромной массь общества считалась наилучшей, почти идеальной государственной системой, далево превосходящей всякія европейскія учрежденія; на "гніющую" Европу смотрали съ пренебреженіемъ, —исторія нослужила повървой этого идеала: тенерь сполна разъяснилось истинное значение провозглашенной тогда оффиціальной народности. Съ новаго царствованія, съ половины пятидесятыхъ годовъ начинается небывалое прежде развитие публицистики, поднятой въ особенности первыми заявленіями о крестьянской реформ'я; въ литературное обращение вошло иножество разнообразныхъ и существенно важныхъ вопросовъ внутренней жизни, и въ этомъ періодъ совершилось также нанболбе плодотворное развитие этнографической науки. Радомъ съ успёхами историческихъ изысканій вообще, никогда прежде не было посвящено столько внименія разъясненію исторической судьбы собственно народа и описанию его современнаго состояния. Правда, и до снув поръ народъ еще остается "сфинксомъ", какъ сознавался однажды Тургеневу Ив. Аксаковъ, по наука уже начинаеть отгадывать его загаден... Укрёпленная больше чёмъ когда-нибудь прежде изученість прошлаго и настоящаго положенія народа, и вийстё ревностно слёдя за открытіями европейскихъ изыскателей, наша этнографическая наука впервые пріобрётаеть обширный запась разнообразныхъ данныхъ и становится на твердую почву метода.

Таковы были успёхи нашего историческаго знанія за послёднія двадцать-пять лёть. Въ немъ еще слишкомъ много едва начатаго» недодёланнаго; много фактовъ остается собирать, критикё много дёла надъ ихъ правильнымъ анализомъ, — тёмъ не менёе, оно и теперь дало богатый запасъ свёдёній, особливо сравнительно съ прежнимъ. Многіе, и важные, періоды и явленія нашей исторіи положительно впервне воліли въ историческую книгу, т.-е. русская научная и общественная мысль впервые знакомилась нёсколько полно съ прошеднимъ, могла отдавать себё отчеть въ смыслё собственной исторической жизни. Правда, много остается еще труда впереди: общее положеніе науки, полу-признаваемой, не обезпеченной отъ всякихъ случайностей, связано конечно съ непривычкой къ свободной критикѣ въ самомъ обществѣ, и поученія исторіи слишкомъ часто остаются безплодны.

Съ твиъ или другимъ пониманіемъ исторіи соединяются обненовенно различные взгляды на современное положеніе вещей, и наоборотъ, на исторіографію распространяется дъленіе общественныхъ партій. Реакціонное направленіе, которое по разнымъ причинамъ теперь особенно распространилось, изъ вражды къ просвёщенію повторяетъ по своему старыя нападенія на западъ и на Петровскую реформу — предпочтеніе старины новымъ временамъ считается признакомъ "самобытнаго" національнаго взгляда; инымъ защитой національнаго достоинства казалось даже отрицаніе норманскаго происхожденія варяговъ. Исканіе идеаловъ позади исторіи совпадаетъ всего чаще съ современнымъ обскурантизмомъ, но, какъ и естественно, подобная точка зрёнія до сихъ поръ не могла создать ни одного цёльнаго произведенія, чтобы научнымъ образомъ довавать свои положенія на цёломъ пространствё русской исторіи.

Если мы будемъ искать основныхъ чертъ, отличающихъ исторіографію послёднихъ десятилётій, то вромё общаго умноженія научныхъ средствъ предмета, можно указать двё особенности.

Это, во-первыхъ, распространеніе реальнаго историческаго метода. Продолжались, правда, и теперь отвлеченные, или просто фантастическіе, толки объ особенномъ "духв" русскаго народа, объ его провиденціальномъ предназначеніи, и т. п., но въ научной сторонѣ дѣла все болѣе распространяется пріемъ реальной критики—оть археологическихъ изысканій о древностяхъ русской территоріи, антропологическихъ соображеній о происхожденіи и свойствахъ племени, отъ опредѣленія вліяній почвы и климата, земледѣльческаго труда и промысла, до изслѣдованій объ условіяхъ историческихъ, окружавшихъ развитіе народа и государства, о складѣ экономической жизни, объ источникахъ народнаго міровоззрѣнія и поэзіи, и т. д. Во всѣхъ этихъ изслѣдованіяхъ все больше усиливается стремленіе къ прочному установленію жизненнаго факта, къ всестороннему объясненію его источниковъ и послѣдствій,—единственный способъ, которымъ можетъ быть достигаемъ правильный историческій выводъ.

Другую отличительную черту новъйшей исторіографіи, по содержанію, составляеть усиленный интересь въ явленіямъ внутренней жизни общества, и особенно къ жизни народной. Какъ мы уже замъчали, судьба "народа" — въ спеціальномъ смыслѣ народныхъ массъ, главной основы племени, трудового врестьянства — никогда прежде не бывала предметомъ такого вниманія, какъ именно теперь. Источ-

никъ этого вниманія былъ частію общественный, но также и чисто научный: не только въ общественномъ смыслё можно было желать разъясненія судьбы жилліоновъ народа, впервые вступавшихъ въ среду гражданскаго общества, желать воспользоваться и знаніемъ прошлаго для лучшаго опредёленія его современнаго положенія, идеаловъ и потребностей; но и въ смыслѣ научномъ было необходимо изучить, наконецъ, эту забытую сторону исторіи, эту этнологическую основу, силами которой совершалось историческое движение. Эти два мотива дъйствовали несходно, какъ потребность нравственная и потребность научная: одинъ легво велъ въ идеализаціи, въ теоретическимъ преувеличеніямъ предполагаемаго отвлеченнаго содержанія народности и ся бытовыхъ формъ; другой заставлялъ искать строгихъ фактовъ и практическихъ данныхт. Мотивы не всегда были разъединены, напротивъ, соединались неръдко, въ разныхъ степеняхъ, въ одномъ писателѣ, и общественный идеализмъ производилъ тогда особенное дъйствіе, и вызываль въ дальнъйшему изслёдованію человѣчныхъ и возвышенныхъ сторонъ народности (напр. Герценъ -въ сочиненіяхъ, имѣющихъ отношеніе въ этому вопросу; Конст. Авсаковъ; Костомаровъ; въ этнографіи особливо Буслаевъ и др.). ---хотя бы эти труды иногда не вполнѣ отвѣчали требованіямъ исторической критики. Вообще, об' точки зрънія часто действовали параллельно, дополняя и поправляя другь друга; но распространяющееся господство реальнаго критическаго метода все болёе удаляеть изь исторіографіи идеалистическій произволь. Историческое изученіе народа и народности все усложняется вступленіемъ въ него различныхъ частныхъ изслёдованій---историко-юридическихъ, экономическихъ, соціально-бытовыхъ, этнографическихъ и пр.; вивств съ твиъ, самая задача опредѣляется все строже.-Въ послѣдніе годы, среди общественной неурадицы средній уровень литературнаго пониманія положительно понизился; но трудно думать, чтобы научныя пріобрѣтенія посяблиихъ десятильтій остались надолго бездейственными и не внесли, наконецъ, болѣе разумнаго и высокаго пониманія исторіи и народа.

## ГЛАВА VII.

## Константинъ Авсавовъ: труды по руссвой истории и этнографии.

Константинъ Аксаковъ не былъ этнографомъ въ тесномъ смыслѣ слова, но его имя не можеть отсутствовать въ исторіи русской этнографін, которая должна обнать и труды, предпринатые для объясненія народности, ся исторической судьбы и нравственно-бытоваго содержанія. Изъ всего славянофильскаго вруга онъ особенно ставиль эти вопросы и объясняль ихъ въ духѣ школы; кромѣ того онъ предпринималъ изслёдованія русскаго языка и частію народной поэзіи. Послёднее онъ совершалъ мимо Гримиовой теоріи, вводившейся у насъ г. Буслаевымъ, и ставилъ объяснение древняго эпоса на почву нравственно-бытового и символическаго толкованія. Въ вопросахъ собственной исторіи заслуга его была немаловажна какъ настойчивое указаніе на особенности русскаго быта, возбуждавшее въ новымъ изслёдованіямъ; толвованія этнографическія, исходившія изъ предвзятой мысли и недоказанныя, не имбли научнаго значенія, но твиъ не менње имћли довольно обширное вліяніе. Аксаковъ принадлежалъ въ числу тёхъ немногихъ лицъ въ нашей новейшей литературё, на долю которыхъ достаются не только горячія восхваленія въ своемъ лагерѣ, но и болѣе или менѣе теплое сочувствіе людей другихъ направленій. Причина этого заключается, однако, не столько въ содержаній его идей, сколько въ личныхъ свойствахъ его дъятельности: у насъ, въ сожалёнію, не часто встрёчается ни такая беззавётная убъжденность, ни такая правдивость, которыя въ свое время умъряли даже его врайнихъ литературныхъ противнивовъ. Было и другое обстоятельство, которое закрѣнило за нимъ сочувственное отношеніе и друзей, и враговъ. Онъ умеръ сравнительно молодымъ, въ полномъ развитін силъ-въ такое время, когда едва только выступаль на сцену тоть новый порядокъ вещей, которому суждено было произвести столько добра, и столько смуты въ жизни общества и народа. Аксакову не привелось дёйствовать въ тотъ послёдующій періодъ времени, когда реформы, а потомъ реакція, вовлекали и людей его партіи въ явныя противорёчія съ принципами школы, и съ самими собой: онъ остался представителемъ того, такъ сказать, юношескаго идеализма, какимъ жила русская литература въ прежнія времена, и которому еще не приходилось выступать изъ міра теорій и мечтаній и сталкиваться лицомъ къ лицу съ жестокой или дикой дёйствительностью. Печать этого идеализмя лежить на всёхъ произведеніяхъ К. Аксакова и сглаживаетъ въ значительной степени впечатлёніе тёхъ противорёчій, которыми отличается все ученіе, и которыя къ нашему времени достигли до такихъ рёзкихъ и антипатичныхъ проявленій.

Мы не имћемъ въ виду ни біографін, ни полнаго разбора сочиненій Аксакова<sup>1</sup>). Мы хотћии указать только главныя черты его историческихъ взглядовъ, которые играли немалую роль въ развитіи

- "Соврем. Літопись" Русскаго Вістинка, 1861, № 1, стр. 23.

- "Спб. Вѣдом.", 1861, № 19, ст. Гильфердинга.

- "Литературныя Воспоминанія", Панаева (первоначально въ "Современникъ" 1860—61). Сиб. 1876, стр. 197 и далёв.

— "О значение критическихъ грудовъ К. Аксакова по русской истории", Н. Костомарова, Сиб. 1861. (Изъ "Русскаго Слова").

— Энциклопедический Словарь, составленный русскими учеными и литераторами. Сиб. 1861, т. П., стр. 392—893 (статья М. Михайлова и К. Бестужева-Рюмина).

— "Университетскія воспоминанія" Г. Г. "День", 1863, № 42.

- "Портретная Галлерея", Мюнстера, т. 2. Спб. 1869.

— "Русскій Архивъ", 1870, ст. 675, 678 ("Воспоминанія о Герценъ", Свербъева). 1875, вып. 1, стр. 69; вып. 11, стр. 378.

- "Былое и Дуны", т. 2, и "Днеяникъ" того-же автора (изд. 1875).

— "Иллюстрированная Неделя", 1875, № 50.

- "Бѣлинскій, его жизнь и переписка", Спб. 1876. П., гл. VII-IX.

— "Русскій Архгев<sup>и</sup>, 1878, вып. 2, стр. 131; вып. 5, стр. 61—64 (въ инсьмахъ Воданскаго въ Шевыреву); вып. 6, стр. 206—210, 215, 269.

- "Русскій Архивъ", 1880, т. П. стр. 241-380.

— Письма Бълинскаго къ К. Авсакову. "Русь", 1881, № 8.

— По поводу записки К. Аксакова, "Отголоски", 1881, № 13.

— "Сборникъ русск. отдѣленія Акад. Наукъ", 1883, т. XXXI (упоменанія объ Аксаковнихъ въ песьмахъ Погодина къ Максимовичу), и друг.

- Нанболе обстоятельная біографія въ "Критико-біографическомъ Словаре", Венгерова, т. І, стр. 201—318. Тамъ же подробный синсокъ сочиненій.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробная біографія К. Аксакова, къ сожаленію, до сихъ поръ не написана. Отдельныя біографическія свёдёнія в некрологи находятся въ слёдующихъ изданіяхъ:

<sup>- &</sup>quot;Русская Бесёда", 1860, кн. П, прил., ст. Погодина (изсколько словъ некролога).

<sup>-- &</sup>quot;Русская Рѣчь", 1861, № 8.

славянофильскаго ученія и частію вошли въ нов'йшую "народническум" школу.

К. Авсавовъ (1817-1860) родился въ довольно богатой помъщичьей семью и съ детства, въ деревенской жизни, встричался съ тёми впечатлёніями народности, какія давала въ то время подобная обстановка. Наперекоръ тому, что такъ упорно повторяла впослёдствіи школа объ окончательной и роковой оторванности высшихъ влассовь оть народа и оть источниковь русскаго духа, оказывалось, что самъ К. Аксаковъ, родившійся въ средѣ высшаго класса, He быль оторвань оть этихь источниковь народнаго духа и впослёдствін могъ ссылаться на живыя народныя преданія, запечатя вшіяся въ его памяти съ дётства, и которыя были прямымъ свидётельствомъ, что "оторванность" имъла по врайней мъръ преврасныя исключенія. Отецъ Авсакова, впослёдствін патріархъ славянофильской семьи и замёчательный писатель, самъ былъ другимъ живымъ доказательствомъ противъ этого. Послѣ появленія его охотницвихъ разсказовъ и "Семейной Хрониви" онъ былъ, какъ извёстно, прославленъ какъ великій знатокъ русской жизни; между тёмъ вся прежняя его деятельность шла въ полномъ разгаръ старыхъ направленій. которыя обыкновенно сурово. осуждались славянофильствомъ вакъ фальшивыя и рабскія копін европейскихъ образцовъ. С. Т. Аксаковъ былъ романтикъ въ старомъ вкусъ, впослъдствия, между прочимъ, великій поклонникъ Пушкина, что иногда не совсъмъ совпадало съ тенденціями юнаго славянофильскаго поколёнія, которое не всегда жаловало Пушкина. Его старинный романтизмъ не помѣшалъ ему позднѣе нарисовать прекрасныя картины русскаго быта, какъ только онъ взглянулъ на дёло безъ притязаній, но съ тёмъ реализмомъ наблюденія, къ какому именно и істремилась русская литература, проходя различные опыты въ свои "учебные годы".

Въ тридцатыхъ годахъ К. Аксаковъ поступилъ въ московскій университетъ по "словесному отдёленію" и тогда же примкнулъ, какъ младшій сочленъ, къ кружку Станкевича. Аксаковъ былъ въ это время въ тёсной дружбё съ Бёлинскимъ; и какъ цёлый кружокъ, такъ и К. Аксаковъ, былъ тогда весь погруженъ въ Гегелевскую философію. Къ ней присоединялся уже съ тёхъ поръ особый московскій патріотизмъ, который въ ту пору не составлялъ, однако, его исключительной особенности: но когда у другихъ этотъ мёстный натріотизмъ былъ дёломъ юношеской восторженности и позднёе заслоненъ болёе разнообразными теченіями мысли; у Аксакова, оставшагося въ условіяхъ нёсколько односторонней обстановки, онъ все болёе развивался, былъ возведенъ въ квадратъ и сталъ непререкаемымъ принципомъ. Весьма естественно, что этотъ исключительный московскій патріо-

## 192

тизиъ получилъ и философскую подкладку: Москва являлась одицетвореніемъ народнаго духа, и въровать въ са провиденціальную родь значило именно уразумѣть самую сущность національнаго начала. Отношенія съ Бѣлинскимъ удержались недолго; начавшіяся столкновенія привели наконецъ къ полному разрыву, и Аксаковъ окончательно и страстно отдался направлению, гдѣ всего больше пищи находняв его народническій идеализмь. Славянофильство въ началё сороковыхъ годовъ еще только складывалось. Такъ въ это время оно еще не достаточно выдёлило себя отъ сосёдней точки зрёнія. именно оффиціальной народности, которую тогда представлялъ между прочниъ "Москвитянинъ". Въ первыхъ отношеніяхъ съ противной партіей, это обстоятельство нивло немалую роль, такъ какъ "Москвитанинъ" могъ представлять гораздо болѣе основаній для антипатіи. Вибств съ темъ, съ первыхъ поръ развивалась въ славянофильстве врайная нетерпимость: оба кружка, "западный" и славянофильскій, были оазисами въ тогдашней пустынѣ общественной мысли; они чувствовали себя носителями будущаго развития, и славянофильство, въ самой основѣ котораго была доля мистицизма, тѣмъ болѣе пріобрътало сектаторскій фанатизиъ.

Любопытныя подробности объ этой первой порв славянофильства доставляеть изданный въ 1875 и мало у насъ извъстный дневникъ Герцена (за 1842 -45 годы), въ то время еще близкаго съ этимъ кругомъ. Именно въ это время отношенія двухъ загерей, сначала мирныя, все более обостряются, и полный разрывъ можно было предвидёть. Въ концё 1842 г., авторъ "Дневника" жалуется уже, что людямъ его круга приходится защищать возможность существованія своихъ мнёній не только оть внёшняго притёсненія, но и оть самой литературы, а именно, отъ славянофильства. "Славянофильство,-пишетъ онъ въ ноябръ 1842, приносить ежедневно пышные плоды; отврытая ненависть къ Западу есть открытая ненависть ко всему процессу развитія рода человізческаго, нбо Западъ, какъ преемникъ древняго міра, какъ результатъ всего движенія и всёхъ движеній, все прошлое и настоящее человѣчество (ибо не ариемстическая цифра, счеть племень или людей — человѣчество). Виъсть съ ненавистью и пренебрежениемъ въ Западу-ненависть и пренебрежение въ свободѣ мысли, къ праву, ко всѣмъ гарантіямъ, ко всей цизилизація. Такимь образомъ, славанофилы само собою становатся со стороны вевшняго давленія... НЕТЬ НАСТОЛЬКО Образованныхъ шпоновъ, чтобъ указывать всякую мысль, сказанную изъ свободной души, чтобъ понимать въ ученой статът направленіе и пр. Славянофилы взялись за это. Отвратительные доносы Булгарина не оскорбляли, потому что отъ Булгарина нечего ждать другого, но доносы "Москвитанина" повергають въ тоску. Булгаринъ работаетъ изъ одного гроша, а эти господа? Изъ убъжденія! Каково же убъжденіе, дозволяющее прямо двлать доносы на лица, подвергая ихъ всёмъ бёдствіямъ"... "То, что въ "Отеч. Зап." печатается, -замѣчаетъ онъ дальше, -то вдѣсь страшно говорить при многихъ. Слава Петру, отрекшемуся отъ Москвы! Онъ видёлъ въ ней зимующіе корни узкой народности, которая будеть противодъйствовать европеизму и ста-

HCT. STHOPP. II.

раться снова отторгнуть Русь оть человичества". Какъ видимъ, авторъ причисляеть здёсь "Москвитянина" въ славянофиламъ.

Источникь этого броженія авторь "Дневника" виділь вь начинавшемся сознаніи тяжелой дійствительности, и вь стремленіи лучшихь людей къ выходу, къ примиренію въ какомъ-нибудь высшемъ началь, хотя бы наконецъ въ самообольщеніи. "Когда народъ ощущаеть одинъ темный трепеть призванія, одно броженіе чего-то неяснаго, но влекущаго его въ сферу шири, тогда мыслящіе, не имъя общей связи, начинають метаться во всё стороны. Страшное сознаніе гнусной дійствительности, борьбы, заставляеть искать примиренія во что бы ни стало, примиренія во всякой нелівности, себя-обольщенія.—ляшь бы была дійствительность мысли, лишь бы оторваться оть дійствительности и найти причину, почему она такъ гадка. Воть причина этого множества партій, самыхъ непонятныхъ, въ Москвѣ".

Авторъ "Дневника" особенно высоко ставилъ въ этомъ кружкѣ Петра Кирѣевскаго, роль котораго въ выработкѣ ученія до сихъ поръ недостаточно опредѣдена и была, повидимому, значительнѣе, чѣмъ обыкновенно думають. Авторъ "Дневника" уже въ первыхъ сороковыхъ годахъ любопытнымъ образомъ предвидѣлъ крайніе выводы славянофильства. Петръ Кирѣевскій также, конечно, дѣлилъ тѣсную вѣроисповѣдную точку зрѣнія, отвергалъ совершенно западное христіанство, не признавалъ дваженія исторіи и виѣстѣ съ тѣмъ, наконецъ, въ виду фактовъ считалъ ненормальнымъ состояніе самой восточной церковности-положеніе, впослѣдствін развитое (больше, впрочемъ, въ заграничной печати) Хомяковымъ и Самаринымъ. По словамъ автора "Дневника", "исторія, какъ движеніе человѣчества къ освобожденію и себяпознанію, къ сознательному дѣянію, для нихъ не существуеть; ихъ взглядъ на исторію приближается ко ввгляду скептицизма и матеріализма съ противоположной стороны. Вся жизнь человѣчества —болѣвненное, абнормальное явленіе".

Упомянувъ объ этомъ вритическомъ отношении Петра Кирѣевскаго въ современной восточной церквя, авторъ "Дневника" замъчаетъ: "Неужели христіанство, вначалѣ имѣвшее 12 апостоловъ, черевъ 1800 лѣть оканчивается двумя или тремя лицами, знающими какую-то подъ спудомъ хранящуюся истину въ церкви, живущей по ихъ сознанию во лжи? Деятельность и стремительное движение европейское они называють мелочной хлопотливостью и находять единымъ идеаломъ ввізгическое спокойствіе какой-то созерцательной жизни на индійскій манеръ... Внутренній страхъ, что нхъ мысль не признана, дідаеть ихъ фанатически нетернимыми; въ нихъ, какъ во всёхъ фанатикахъ, недостаеть любви. Они на Западъ смотрять съ ненавистью. Это также пошло и нелёпо, какъ воображать, что все наше національное грустно и отвратительно. Оттого, что Руси обще-человическое начало прививать неестественно, насильственно, они ополчились противь общечеловъческой цивилизація Европы, считая ее однимъ блескомъ пустымъ и ложнымъ. Присутствуя при привникъ формъ, они проглядъни, что долго на родной почвъ въ этихъ формахъ обитала прекрасная сущность".

К. Аксаковъ въ первой половинъ сороковыхъ годовъ еще остается "полу-гегеліанцемъ, полу-православнымъ", у котораго есть общая почва съ западнивами въ пріемахъ разсужденія и въ общихъ положеніяхъ; но со второй половины сороковыхъ годовъ онъ уже ничъмъ не отдъляется отъ остальныхъ членовъ славянофильскаго кружка.

Харавтеристическимъ выраженіемъ этой переходной эпохи служить диссертація К. Авсакова о Лононосовь (1846). Въ тогдашнемъ ученомъ вкусѣ, изслѣдованіе предмета литературнаго и филологическаго поставлено здёсь на гегеліанскую подкладку. Вопросъ о Ломоносовъ, поставленный въ параллель съ вопросомъ о Петръ, понимается въ философско-историческомъ смыслѣ; то и другое лицо является олицетвореніемъ "историческаго момента". Зная повднівишіе труды К. Аксакова, почти съ недоумізніемъ встрізчаешь въ этой книгь его сужденія о московскомъ царствь и о Петровской реформъ: Петръ не только не является, какъ впослъдствія, человъкомъ, который съ деспотическимъ произволомъ попираетъ святыню русской народности, но, напротивъ, является необходимою силою въ дѣлѣ ея развитія; онъ есть необходнисе отрицаніе той національной исключительности, въ которой старое московское царство дошло до послёдняго предела и где предстояла или гибель, или выходъ изъ нея путемъ отрицанія. Въ книгъ Аксакова явилось уже, правда, то высовое полу-мистическое представление о значении Москвы, которое впослёдствіи стало у него исключительнымъ, но оно все еще остается въ историческихъ предълахъ, и московская старина считается одно-CTOPOHHOCTLID <sup>1</sup>).

Въ томъ же 1846 году появился первый "Московскій Сборникъ", начало славанофильскихъ изданій, и Аксаковъ принялъ въ нихъ самое дѣятельное участіе. Съ тѣхъ поръ онъ работалъ въ особенности надъ развитіемъ историческихъ воззрѣній школы. Труды его были довольно разнообразны: онъ дѣлалъ беллетристическія попытки, въ трехъ драматическихъ пьесахъ; иного работалъ надъ русской грамматикой; написалъ рядъ критическихъ статей и публицистическихъ трактатовъ и, наконецъ, рядъ историческихъ изслѣдованій. Мы коснемся только тѣхъ его трудовъ, гдѣ особенно рельефно выразились его вягляды на русскую народность, исторію и современную общественность.

Основныя историческія положенія Аксакова извёстны. Довольно напомнить—отрицаніе теоріи родового быта, выставленной Соловьевымъ; утвержденіе объ общинномъ бытѣ древней Руси; совмёстное

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Съ диссертаціей К. Аксакова случилась какая-то ценвурная исторія. Книга вышла въ свёть съ перепечатанными стр. 57-60, гдё вийсто первоначальнаго текста (возстановленнаго теперь въ новомъ изданія диссертація въ "Сочиненіяхъ", т. Ц, стр. 66-70), помёщено не совсёмъ кстати изложеніе преданій объ Ильё Муромцё, тогда какъ въ первоначальномъ текстё продолжалось разсужденіе о значенім Цетровской реформы и о необходимости новаго поворота къ національному направленію; это разсужденіе видимо и было поводомъ къ цензурной строгости. Сюда относится письмо Бодянскаго къ Шевыреву, напечатанное въ "Русскомъ Архивѣ", 1878.

существованіе, право и дёятельность земли и государства и дюбовное ихъ отношеніе; указаніе на земскіе соборы, какъ основную черту участія земли въ государственномъ дёлё; нежеланіе русскаго народа "государствовать"; искаженіе русской жизни реформой Петра; осужденіе "петербургскаго періода", какъ противонароднаго порабощенія русской жизни европейскимъ идеямъ и порядкамъ; необходимость возвращенія къ старымъ русскимъ началамъ; великое народное значеніе Москвы.

Въ извёстной статев о значении историческихъ трудовъ К. Аксакова, Костонаровъ указывалъ его основную и великую заслугу въ томъ, что онъ былъ въ нашей исторической наукъ представителенъ "русскаго воззрѣнія", и въ объясненіе проводилъ антитезъ двухъ русскихъ народностей-одной, подлинной и первобытной народности огромной массы русскаго народа, долго забытой и пренебрегаемой, и другой — названной у него "народностью Евгенія Онвгина", народности высшаго общества, после Петровской реформы забывшаго о русскомъ народѣ. Подъ вліяніемъ послѣдней, и именно въ рабскомъ подчинении и вмецкой наукъ шла, по слованъ Костомарова, и разработва русской исторіи, всябяствіе чего въ ней оставалась непонятой самая сущность руссваго историческаго развития; и заслуга К. Аксавова состояла именно въ отвержения чужой точки зрения и въ примѣненія того "русскаго воззрѣнія", которое смотрѣло на исторію въ смыслё русской жизни и народности. Но дальше оказывалось но мивнію самого Костомарова, что "русское воззр'вніе" этихъ цілей не достигало: историческія объясненія К. Аксакова не вполит удовлотворяли критика, казались ему слишкомъ общими и поспѣшными. Кавъ же быть съ этимъ "русскимъ воззрёніемъ"?

Дѣло въ томъ, что все это противоположеніе Константина Аксакова съ другими нашими историками покоится на недоразумѣніи. Что славянофилы выставляли "русскія начала" на своемъ знамени, изъ этого еще не слѣдовало, чтобы ихъ предшественники или противники въ самомъ дѣлѣ были не русскіе. Ихъ предшественники, говорятъ намъ, были подъ вліяніемъ не-русской — нѣнецкой науки; но изъ исторіи самого славянофильства достаточно видно, что славанофилы самый складъ своей мысли черпали изъ той же не-русской науки. Было бы исторической ошибкой и неблагодарностью къ прежнямъ дѣятелямъ русскаго просвѣщенія забыть, что тѣ же стремленія уразумѣть русскую жизнь высказывались ими, въ понятіяхъ своего вѣка, задолго до тѣхъ, кто хотѣлъ присвоивать себѣ исключительную привилегію на "русское чувство" и на любовь къ народу. Если чтонибудь значатъ имена Ломоносова, Новикова, Радищева, Грибоѣдова, Пушкина, Гоголя, — они означають исторію этой мысли о русскомъ народѣ и о защитѣ его достоинства.

Обращаясь собственно въ толкование русской история, гдъ же, какъ не у европейской науки, мы научились самымъ пріемамъ историческаго изслёдованія? Можно ди выбросить изъ прошлаго нашей исторіографіи имена Шлёцера, Стриттера, Миллера, Круга, Лерберга, Френа, Эверса? Были случан, что у иныхъ изъ этихъ нёмцевъ выказались кое-гдъ нъмецкое самодовольство и задоръ, некстати внесенный въ науку; это было нелёно, но столь же нелёно изъ-за этого отвергать сущность сдёланнаго ими дёла. Если они не видёли многихъ сторонъ русской исторіи, и именно народной стороны, то въ тё времена вообще не видёли этой стороны не у насъ однихъ: французы-во французской исторіи в нёмцы-въ нёмецкой. Вниманіе въ надодной стихін въ исторіи было результатомъ развитія само́й науки; и у насъ роль народной стихии, безъ сомнёния, была бы объяснена раньше, если бы этому не мъшали слишкомъ повелительныя внёшнія препятствія: мысль о народё бродила давно въ русской литературѣ; она занимала еще Болтина. Въ пятилесятыхъ годахъ. послѣ Карамзина, Погодина, послѣ первыхъ трудовъ Соловьева, послѣ изданій Археографической комписсіи, не трудно было вновь вчитиваться въ лётописи и другіе памятники русской старины, -- но справедливо ли бросать камень въ старыхъ тружениковъ, впервые расчищавшихъ почву науки, за то, что они еще не затронули вопросовъ, въ которымъ могла придти только послёдующая эпоха нашей исторіографія, бросать въ нихъ кличкой "рабскаго подчиненія не-русской наукъ" и т. п.? К. Аксавову ставать въ особую заслугу болёе вёрное объясненіе древнихъ формъ нашего быта; но вто первый подняль вопрось объ этихь формахь? Нёмецкій ученый Эверсъ. Откуда понята была важность самаго изучения бытовыхъ формъ, налагающихъ печать на развитіе народной исторіи? Изъ европейской, а у насъ особенно изъ нёмецкой, науки.

Указавъ, сколько въ мнёніяхъ К. Аксакова сдёлано дёйствитедьныхъ пріобрётеній для нашей исторія и что въ нихъ есть ошибочнаго и преувеличеннаго, Костомаровъ объясняль ошибки Аксакова его крайнимъ идеализмомъ. Мысль объ элементё "Земли", противоположномъ элементу "Государства", такъ имъ овладёла, что онъ сталъ притягивать къ ней факти, забывая обо всемъ, что къ ней не совсёмъ подходило, а впослёдствіи построилъ на томъ же и свое представленіе о современномъ положенія Россіи. Костомаровъ указывалъ, какъ непрочна эта теорія относительно среднихъ вёковъ нашей исторія, какъ ошибочно было считать добровольнымъ и любовнымъ присоединеніе русскихъ земель къ Москвѣ, какъ преувеличено было инѣніе К. Аксакова о значеніи земскихъ соборовъ и т. д. Факты были гораздо болёе сложны, чёмъ желала теорія, и чёмъ дальше идеть ихъ изученіе теперь, тёмъ все меньше становится возможнымъ признавать эту теорію.

Петровская реформа, которую Аксаковъ все еще признавалъ нѣкогда какъ исторически необходимую реакцію противъ національной исключительности, теперь отвергается имъ безусловно, и его идеалистической теоріи ничего не стоить считать двёсти лёть исторіи огромнаго народа ошибкой, которую слёдуеть, и будто бы возможно, просто вычеркнуть изъ его судьбы. По его простодушному мнёнію, Петербургу слёдовало бы провалиться сквозь землю со всёми его дёлами, т.-е. со всёми пріобрётеніями русской жизни со времени Петровской реформы, -- хотя въ то же время и онъ не отказывался гордиться громаднымъ развитіемъ руссваго народа, которое могло совершиться въ большой степени только благодаря средствамъ, даннымъ этою реформой. Костомаровъ отмѣтилъ еще одну черту историческихъ взглядовъ К. Аксакова, составляющую, впроченъ, общую отличительную черту московскаго славянофильства, именно особый московскій патріотизиъ. Источниками его служать двѣ вещи: во-первыхъ, фальшивое историческое понятіе о прошломъ значеніи Москвы, и затвиъ новвитий провинціализиъ, раздражаемый воспоминаніями о старомъ значения Москвы, какъ столицы. Нечего говорить, какъ странно вообще отождествление громаднаго народа съ судьбой и характеромъ какого-нибудь одного города; еще страннѣе это отождествление, когда исторія этого народа въ теченіе уже двухъ сотъ лёть идеть виё тёхь мёстныхь вліяній, какія представляла старая столица. Эта московская исключительность существенно повредила историческимъ взглядамъ Аксакова: вмёсто русскихъ дёйствитель-НЫХЪ НАЧАЛЪ ОНЪ ЯВЛЯЛСЯ ПООПОВЪЛНИКОМЪ НАЧАЛЪ СТАДО-МОСКОВСКИХЪ.

Костомаровъ не принадлежалъ вовсе къ тому лагерю, гдѣ могло быть унаслёдовано враждебное отношеніе къ теоріямъ К. Авсакова; напротивъ, Костомаровъ являлся его апологетомъ и однако разошелся съ Аксаковымъ по самымъ основнымъ положеніямъ. Приведемъ еще отзывы, опять изъ совсёмъ иного круга, по поводу записки Аксакова "о внутреннемъ состоянія Россія", представленной имп. Александру II въ 1855, черезъ Блудова, и изданной въ "Руси" Ив. Аксакова въ 1881. Замѣчанія появились въ "Отголоскахъ", издававшихся Е. Карновичемъ въ направленія, которое можно назвать скорѣе консервативно, чѣмъ либерально-бюрократическимъ. "Отголоски" отнеслись къ самому факту представленія записки съ бюрократической точки зрѣнія, наставительно объясняя, что "нести слово правды" къ царямъ—подвигъ вовсе не столь легкій, какъ нѣкоторымъ представляется; но затёмъ въ статьё "Отголосковъ" находились весьма дёльныя возраженія противъ исторической теоріи, которая повторена была въ этой запискѣ К. Аксакова.

Остановившись на мизніи Аксакова, что русскій народъ есть народъ не-государственный, не желающій для себя политическихъ правъ и т. д., авторъ "Отголосковъ" находитъ, что можно было бы не оспаривать этого мненія, еслибы оно относилось въ настоящему, но совершенно отвергаетъ историческія ссылки К. Аксакова. Первые въка нашей исторіи именно опровергають мнимую не-государственность русскаго народа; въ теченіе всего періода уділовъ народъ принималь самое дёятельное участіе въ государственныхъ дёлахъ, сажаль и удаляль князей, создаваль чисто республиканския формы, какъ въ Новгородѣ и на всемъ сѣверѣ Россіи до Перии, а позднѣе произвель козачество, стремившееся къ настоящей политической независимости. Русскій народъ принадлежить въ племени, которое вообще создало много различныхъ формъ государственнаго устройства: поляки создали республику аристократическую; новгородны - торговую; малоруссы — военную; черногорцы имбли еще недавно теократическую; у сербовъ и болгаръ сложились въ наше время конституціонныя монархія. Москва, уже въ середнив нашей исторія, создала новую форму, самодержавіе, и только съ тіхъ поръ наша государственность развивалась безъ всякаго участія народа въ политическихъ дёлахъ. Аксаковъ и славянофилы мечтали о присоединении въ России славянства или главенстве са надъ славянскимъ міромъ, мечтали въ то же время объ отняти у туровъ Константинополя и ослабления Австрін, какъ противницы славянства; спрашивается, согласуются ли эти мечты съ собственными стремденіями "не-государственнаго" народа? Если согласуются, то руссвій народъ никакъ не чуждъ политическаго властолюбія и славолюбія и притомъ даже въ самыхъ широкихъ размѣрахъ; если, напротивъ, подобныя мечты ему вовсе не свойственны, то славянофиям-народники думають въ совершенную противоположность тому, что они говорять, и тому, что дунаеть самь русскій народъ, не вибшивающійся, по ихъ мибнію, ни въ какія политическія затьн.

По поводу дѣленія старой русской жизни на двѣ стороны: государственную и земскую, критикъ замѣчаеть, что это дѣленіе было совершенно произвольно и не отвѣчаетъ исторической дѣйствительности.

Петръ унаслѣдовалъ у Москвы готовую приказно-воеводскую систему, и если говорить о разрывѣ между властью и народомъ, то онъ произведенъ гораздо раньше закрѣпощеніемъ крестьянъ въ XVII столѣтія, когда крестьяне величали своихъ господъ "государями"

и относндись въ нимъ въ такихъ же униженныхъ выраженияхъ, какъ въ самону царю. При всёхъ этихъ условіяхъ едва ли могло существовать въ пользу народа то благодушіе, которое старается изобразить К. Аксаковъ. Дъйствительно, уже тогда, задомо до Петра, народъ бъжалъ изъ Россіи на вольныя овранны, на Уралъ и даже въ чуждую ему Литву. Вторженіе правительственной власти во всё условія и подробности народной жизни началось задолго до Петра Великаго; такъ, всѣ отрасли торговли были и прежде въ непосредственномъ въдъніи правительства; у вазны были на отвупъ: деготь, уголья, рогожи, проруби, бани, шлен и хомуты; казна брала извёстныя отрасли торгован въ свою исключительную мононодію. Казна самовластно распоражалась трудомъ рабочнать людей: въ 1630, правительство потребовало на свою работу всёхъ каменщиковъ, кирпичниковъ и гончаровъ; въ 1658-по двое изъ десяти портныхъ и скорнявовъ; въ 1670-каменщиковъ, съ тъмъ, что если они будуть укрываться, то "женъ ихъ метать въ тюрьму". Памятники XVII въка, до Петра В., дають обнаьный рядъ свидётельствъ о притёсненіяхъ отъ воеводъ, отъ неправедныхъ судовъ в отъ "московской волокиты". Критикъ приводить убѣдительные образчики, напримѣръ, о сборѣ податей: въ 1628 году, Андрей Образцовъ, собиравшій подати на Бѣлоозерѣ, доносиль царю: "я правиль твои государевы доходы нещадно-побивалъ на смерть". Вообще весь образъ дъйствій старо-московской управы стремился въ тому, чтобъ заврёпостить человёка, привязать его въ безъисходному и встожительству и обратить его въ государственное "тягло". Цетра укорнють за приказъ брить бороды, и считають это недозволетельнымъ нарушеніемъ народной свободы; но въ старой Россіи по тому же принципу за нюханіе табаку різали носы, а за продажу табаку установлена была смертная казнь.

Аксаковъ утверждаетъ, что со времени Петровской реформы въ высшихъ классахъ, оторвавшихся отъ народа, подъ вліяніемъ западныхъ идей развивается стремленіе въ власти, начинаются революціонныя попытки и "престолъ россійскій дѣлается беззаконнымъ игралищемъ партій". Критикъ основательно замѣчаетъ, что дворцовые перевороты XVIII вѣка никавъ не могутъ быть приписаны вліянію запада и, напротивъ, носятъ на себѣ характеръ восточный; что К. Аксаковъ забылъ происки бояръ и служилыхъ людей въ смутное время, въ отношеніи къ польскому королю Сигизмунду и къ такъ-называемому "тушинскому вору"; что онъ забываетъ устраненіе отъ престола царя Ивана, власть царевны Софьи, злоумышленія противъ самого Петра; "историческія поученія въ такомъ смыслѣ были уже у насъ дома, а не заимствовались съ запада". Аксаковъ называетъ пугачевщиму событіємъ петербургскаго періода; критикъ напоминаеть о безпрестанныхъ народныхъ волненіяхъ въ до-Петровское время въ Москвѣ, во Псвовѣ и въ Новгородѣ, куда воевода князь Хованскій ходилъ "вѣшать и пластать безъ сиска и очныхъ ставовъ"; напоминаеть о бунтѣ Стеньки Разина, имѣвшемъ чистореволюціонный характеръ; о возстаніи противъ государевой власти Соловецкаго монастыря; о знаменитомъ бунтѣ коломенскомъ. Какъ дорого до-Петровскому правительству обходилось поддержаніе народнаго спокойствія, можно судить изъ того примѣра, что во время бунта Разина въ одномъ Арзамасѣ въ теченіе трехъ мѣсяцевъ было казнено 11.000 человѣкъ, и правительство тѣхъ временъ вообще мало разсчитывало на "правственный союзъ" съ управляющим. Критикъ заключаетъ, что такое положеніе вещей виолнѣ могло наводить Петра на мысль о другомъ устройствѣ государственнаго порядка.

Приведенныя возраженія очень просты, но и очень вёски. Цодобные аргументы были приводимы и раньше противъ славянофильской теоріи, и вообще не были ею опровергнуты. Немудрено, что натанутая историческая теорія давала и натянутые практическіе выводы. Аксаковъ говорилъ, что вся неурядица нашей жизни будетъ примирена только возвращеніемъ къ старинѣ, и именно если не земскими соборами (въ "Запискѣ" онъ считаетъ созваніе ихъ невозможнымъ и требуетъ только въ "дополненіи"), то свободой общественнаго мнѣнія или печати (и относительно этого послѣдняго, его желанія въ "Запискѣ" очень умѣренны, а въ "дополненіи" уже настойчивы).

Но въ московской Руси довольно трудно отыскать ту "свободу духа" и "свободу мнѣнія", которую создавала фантазія К. Аксакова, потому что сами земскіе соборы были дѣломъ доброй воли правительства и случая, или простой административной формальностью; во-вторыхъ, московская Русь не имѣла ни малѣйшаго понятія о свободѣ печати. К. Аксаковъ, какъ и вся школа, рѣшительно возставалъ противъ всякой мысли объ измѣненіи общественно-политическихъ формъ, какъ противъ западной выдумки, смѣялся надъ "гарантіями" и т. п., и утверждалъ, что намъ нужно полное политическое status quo (т.-е. отсутствіе всякихъ политическихъ правъ) и —свобода печати, какъ будто свобода печати возможна безъ политической свободы лица, безъ свободы совѣсти и безъ извѣстной общественной автономіи.

Съ такимъ же отсутствіемъ исторической оцінки новійшаго времени составлялись литературныя сужденія К. Аксакова. Онъ относился къ новійшей литературі крайне несочувственно. Это было вообще рабское подчиненіе иноземному, служившее не народу, а только оторвавшемуся отъ него верхнему классу, пустая мода, безсодержа-

тельное препровождение времени. Какъ это началось въ XVIII въкъ, такъ продолжалось въ XIX: направления смѣнялись безъ всякаго внутренняго основанія, только потому, что менялась мода на западё, внутри оставалось тоже отчуждение отъ народа и таже безполезпость. Такимъ образомъ, вся исторія усилій русскаго общества въ стрем леніи въ просвѣщенію, въ концѣ которыхъ все-тави стояло благо русскаго народа и на которыя потрачено много искренняго чувства, умственнаго труда и настоящаго самоотверженія, -- эта исторія превратилась въ глазахъ наблюдателя въ безразличную полосу безсодержательной сусты, для которой онъ нашелъ только ввалификацію "джи". Напрасны были всё изысканія историковъ общества и литературы, объяснявшія послёдовательность явленій этого полуторавёвового періода, отм'язвшія, среди подражательности, постоянное усиленіе русскихъ элементовъ, какъ въ формѣ, такъ и въ содержаніи литературы, въ результатѣ котораго являлись, наконецъ, созданія высоваго художественнаго и вибств уже національнаго значенія. Славянофильскій историкъ не хочеть знать ничего этого. Но, какъ ни фальшива была эта литература, она создала одно явленіе, передъ которынъ самъ К. Аксаковъ преклонялся. Это былъ Гоголь. Увлеченіе имъ въроятно вынесено было Аксаковымъ еще изъ кружка Станкевича: но виолнѣ понятное тамъ, оно было у Аксакова страннымъ противоръчіемъ. Для Бълинскаго Гоголь былъ именно послъдовательно созрѣвшимъ результатомъ всѣхъ предшествовавшихъ стремденій литературы, чёмъ и объясняется его высокая опёнка Гогодя; у Аксакова, которому прошедшее литературы представлялось рядомъ безразличныхъ фактовъ подражанія, не было этого объясненія. При появлении "Мертвыхъ Душъ" онъ, какъ извѣстно, превзошелъ своимъ энтузіазмомъ самого Бѣдинскаго: онъ проводилъ серьезно паралдель между Гоголемъ и Гомеромъ и виделъ въ поэмѣ Гоголя настоящую эпопею 1). Это поклонение онъ сохранилъ навсегда, но появление и дѣятельность Гоголя остаются не мотивированными: Гоголь, при всемъ великомъ значенія его дѣятельности, остается внѣ связи съ историческимъ ходомъ литературы. Въ изложении Аксакова, остается непонятно также и возникновеніе въ литератур' тіхт, стремленій въ народу, въ которыхъ самъ онъ замѣчалъ поворотъ къ дучшему. Въ самонъ дёлё, какъ въ этонъ безналежнонъ источникъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нѣсколько словъ о поэмѣ Гоголя: "Похожденія Чичикова, или Мертвыя Души". Сочиненіе Константина Аксакова. М. 1842. (Отвывъ Бѣлинскаго, въ "Отеч. Зап." 1842, кн. 8, или Сочин. Бѣл., т. VI, изд. 2, стр. 433—444. Отвѣтъ Аксакова въ "Москвитянинѣ", 1842, кн. 9; и вторая статья Бѣлинскаго, въ "Отеч. Зап.", кн. 11, или Сочин. VI, стр. 523—557. Отзывъ "Библіотеки для чтенія", 1842, сентябры Литер. Лѣтопись, стр. 12).

рабскаго подражанія западной "модъ" могли зародиться тё произведенія (Тургенева, Григоровича), которымъ самъ Аксаковъ не могъ не отдать своего сочувствія? Одно изъ двухъ: или въ этихъ писателяхъ совершился переворотъ, или же К. Аксаковъ не видълъ настоящаго характера ихъ дёятельности. Но переворота не было: Тургеневъ и прежде и теперь былъ упорнымъ "западникомъ"; ему не нужно было мёнять направленія, чтобы вслёдъ за первыми юношескими опытами явиться авторомъ "Записокъ Охотника": это произведеніе было новой ступенью не въ его, вообще "западническомъ", міровоззрёнін, а только ступенью въ развитіи его дарованія, и самъ онъ никогда особенно не сочувствовалъ сдавянофидамъ.

Свои мевнія о новой русской литератур'в К. Аксаковъ высказаль въ извёстныхъ статьяхъ во второмъ "Московскомъ Сборникъ" (1847 г.) подъ всевдонимомъ "Имрекъ". Въ замёткё къ этимъ статьямъ и въ самомъ изложении Москва уже противополагается Петербургу, точно другое государство: Петербургъ делаетъ то-то, а Москва то-то; Петербургъ дёлаеть хуже, а Москва гораздо лучше; Цетербургъ легкомысленъ, Москва серьезна; Петербургь не русскій, Москва русская. Соотвётственно тому и литература дёлится на два лагеря, и лагерь московскій изображается какъ представитель истинно-русскихъ началь въ опровержение легкомысленной петербургской цивилизации и интературы. К. Аксаковъ довольно остроумно подсменвается надъ повъстью вн. Одоевскаго: "Сиротинка", героиня которой, взятая изъ деревни, воспитывается въ петербургскомъ дътскомъ пріють и, вернувшись опять на родину, цивилизуеть свою деревню-учить ребятишевъ грамотѣ, умываетъ ихъ и чешетъ, учитъ молиться и т. п., словомъ, преобразовываетъ ребятишекъ на удивление. Онъ зло подсибивается надъ вышедшей тогда внижкой Никитенка: "Опытъ исторіи русской литературы. Введеніе"; разбираеть весьма справедливо первыя повъсти Достоевскаго и т. д. Личныя антипатіи заостреле его критику, которая нередко удачно нападаеть на слабыя стороны противниковъ; постоянное требование народной стихии и изученія народной жизни прежде всего, очень симпатичны, но всетаки оставался невыясненнымъ существенный вопросъ - откуда же въ проклинаемой и осмбиваемой имъ петербургской литературб взалось то настроеніе, которое продиктовало "Записки Охотника" и аругія произвеленія, внушавшія сочувствіе самому славянофильскому вритнку, пробившія броню его явной вражды и недов'єрія? Онъ говорить "о прикосновении къ народу", но откуда почувствовалась необходимость этого прикосновенія? Если бы критикъ нашелъ въ себѣ достаточно безпристрастія, онъ нашель бы путь въ болье върному представлению всего положения вещей. Къ сожалению, безпристрастия не нашлось, и съ сорововыхъ годовъ въ этомъ вружвё еще долго повторялись фразы о глубинахъ народнаго духа, отврытыхъ славянофилами, о народной истинё, засёвшей въ Москвё и т. п.

Московскій провинціализмъ, какъ мы замѣтили, высказался столько же и въ литературныхъ, сколько въ историческихъ понятіяхъ К. Аксакова. Разница Москвы и Петербурга во многихъ отношеніяхъ не подлежить сомнанию: въ та самые годы она послужила темой для извастной остроумной параллели, --- но это разница бытован и разница мёстныхъ преданій, а вовсе не національнаго существа. Въ Петербурга нъть до-Потровскихъ преданій и памятниковъ и т. п., потому что онъ выстроенъ позднъе; «ъ другой стороны, въ Москвъ нътъ тъхъ бытовыхъ особенностей, которыя необходимо возникали въ Петербургѣ вслѣдствіе присутствія двора, высшихъ правительственныхъ учрежденій, и т. д.; отъ этого присутствія правительства въ новой столнив (а также вслёдствіе торговаго положенія ся на окраннь) въ ней всегда былъ сильнѣе притокъ иностранцевъ,-точно такъ же, вакъ во времена до-Петровскія они собирались въ Москвѣ, гдѣ населили цёлую "нёмецкую слободу". Все это не могло не придать Петербургу иной физіономіи; но смішно было бы распространять эту разницу на сущность умственной политической жизни общества, совершающейся въ Петербургъ или въ Москвъ: и тамъ, и здъсь шла одна русская жизнь, съ общими чертами въка и общественными стреиленіями.

Какъ русская исторія, идеалистически построенная К. Аксаковымъ, не сходилась съ исторіей действительной, такъ въ общихъ определенияхъ, какия даетъ Аксаковъ русской народности, и въ практическихъ примѣненіяхъ его теорій мы постоянно встрёчаемся съ противоречіями. Человекъ кабинетный, не выходившій изъ ближайшаго домашняго круга, не знавшій опытовъ жизни, отвыєщій встрѣчать противорёчіе, онь виталь въ области теоретическихъ и поэтическихъ построеній, гдф, виф столкновеній съ действительностію, такъ легко создаются отръшенные отъ жизни идеалы. К. Аксаковъ двиствительно создаль себв такіе идеалы въ русскомъ народв, въ его свойствахъ, въ его прошломъ, въ его будущемъ предназначения: ва эти идеалы онъ положилъ все свое чувство, весь запасъ своихъ общественныхъ влеченій и инстинктовъ. Эти влеченія и инстинкты были глубово благородны; ихъ пъдь была-достоинство народной жизни, свобода мысли и убъжденія, правственныя основы общественнаго быта. Этимъ идеаламъ К. Аксаковъ отдался со всей односторонностью теоретика и со всёмъ фанатизмомъ аскета, удаленнаго отъ мірской сусты, а витств и мало знакомаго съ содержанісмъ этой суеты, составляющимъ, однако, человъческую жизнь. Такіе люди

обыкновенно и не хотять знать жизни: оберегая какъ святыно свои идеалы, они сами удаляють факты и соображенія, которыя не сходятся съ любниыми мечтами, но устраняемые факты, однако, продолжають существовать.

Остановимся на нёсколькихъ подробностяхъ. Что касается до тёхъ практическихъ выводовъ изъ теоріи, у К. Аксакова и другихъ славанофиловъ, которыя ставились ихъ партизанами въ особую заслугу ШКОЛЫ,-ТО НОЛЬЗЯ НО ВИДЕТЬ, ЧТО ВЪ САМЫХЪ СУЩОСТВОННЫХЪ ПУНКтахъ этихъ примъненій требованія школы не были чёмъ-нибудь спеціально славянофильскимъ. Такова была вообще защита народнаго интереса. Въ врестьянскомъ вопросё, въ вопросё объ общинё, одинаково съ славянофилами говорили и люди совершенно иного направленія. Очевидно, что взгляды, благопріятные для народа, вовсе не были выработаны спеціально славннофилами, а были результатомъ развитія общественной мысли, а также и экономической науки, и частью высказывались просвёщенными людьми стараго времени,---и утверждать, что сдавянофилы имёли монополію этихъ понятій, значило забывать исторію. Подобнымъ образомъ не была спеціальной идеей школы защита большей свободы слова и печати-давияя мечта просвёщеннёйшихъ людей русскаго общества. Далёе, то реальное, что могло завлючаться въ желаніи самодбятельности "земли" рядонъ съ двательностью "государства" (какъ сопоставлялъ ихъ К. Аксаковъ въ древней Руси, желая того же и въ новой), это опять была давняя мысль о мёстной самодёнтельности, о какой-либо мёрё общественной автономіи, и т. д.

Подобнымъ обравомъ не могло быть спора по поводу другихъ общихъ положеній, какія высказывались К. Аксаковымъ и другими славянофилами—вогда они, въ лучшія минуты, отрицали національную исключительность, говорили о благахъ просвёщения, о народномъ достоинстве. Но такъ какъ этихъ положений нельзя было выставлять, безъ опасности впасть въ противоръчіе, рядомъ съ возвеличеніемъ московской Россін, то противорѣчіе и оказывалось. Самъ К. Аксаковъ (въ диссертации о Ломоносовъ, и поздиве) высказывается противъ національной исключительности, но на дёлё рёдко можно найти более категорическую исключительность этого рода, чёмъ та, съ какой онъ говорить о русскомъ народъ (дальше укаженъ примъры). Говоря о свободё научнаго изслёдованія, стали, однако, прибавлять, что наука не должна выходить за предёлы "народнаго духа", что она должна быть "національна" (т.-е. уже не свободна, такъ какъ дъйствительная наука простирается на все, что можеть стать предметомъ анализа, не исключая самого народнаго духа). Далбе, славянофилы провозглашали историческое и нравственное право народности,---но въ ихъ же

Ξ.

## ГЛАВА УП.

лагерѣ народное начало смѣнено было вѣроисповѣднымъ, и въ томъ же лагерѣ велась потомъ вражда противъ украинофильства, какъ она велась съ точки зрѣнія бюрократическаго консерватизма...

Въ одной изъ первыхъ статей, уже въ ясно славянофильскомъ направления ("о современномъ литературномъ споръ", 1847), напясанной по поводу начавшейся тогда полемики съ "западнивами",--въ свое время запрещенной и напечатанной уже въ "Руси", К. Аксавовъ по поводу "возвращенія въ прошлому" объясняетъ, что это прошлое не прошло: "прошедшая Русь и теперь живеть въ народъ и хранится въ номъ", -- такъ что славянофилы хотять возвращенія не въ тому, что потеряло жизнь, а въ тому, что еще продолжаеть жить и теперь, и есть настоящее, только лишенное ивста въ нашей общественной жизни. Это и есть настоящая Русь, "хранящая, спасительно для всей земли, тайну русской жизни и прямо примыкающая въ Руси прошедшей". К. Аксаковъ утверждаетъ, что "русскій крестьянинъ есть дучшій человёкъ въ русской землё", и что присутствіе простого народа въ современности указываеть, что наше прошедшее еще не прошло и возвращение въ нему возможно. Черезъ десять лёть онь повторяеть тёми же словами: "крестьянинь въ настоящую минуту одинъ, по нашему мнѣнію, можеть назваться вполнѣ русскимъ человъкомъ" 1).

Но въ какомъ именно отношения врестьянинъ представляется "лучшимъ русскимъ человѣкомъ?" Въ этомъ положеніи есть два смысла: во-первыхъ, предположение о первобытной патріархальной ненспорченности простого человѣка, въ родѣ взгляда Руссо, и во-вторыхъ, представление о хранение старыхъ преданий. Что касается перваго, то нёть сомнёнія, что простота, несложность быта способствуеть простотв нравовъ, какъ у насъ такъ и вездв (и у немцевъ есть свои народники въ этомъ же родѣ, какъ напр., Риль); но возможно ли сохраненіе ся тамъ, гдё простая обстановка сельскаго труда смёняется чрезвычайно осложненными жизненными условіями, и можеть ли уцёлёть деревенское простодушіе въ условіяхъ другого болёе мудренаго быта? Можеть ли это быть тамъ, гдѣ образованіе вносить въ первобытную среду множество новыхъ понятій научныхъ, общественныхъ, поэтическихъ, которыя неодолнио врываются въ жизнь и не могуть быть устранены изъ нея безъ устраненія самого образованія, и гдё глубовія, несознаваемыя врестьяниномъ, общественныя начала отврыты множеству различныхъ воздъйствій и вступають

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Р. Бесевда" 1858, IV, смёсь, стр. 144 (въ ст. о повёсти г-жи Кохановской).

между собой въ столкновение и борьбу? Славянофилы (и позднейшие народники) обыкновенно избѣгають этого вопроса, такъ что остается и по сію минуту невыясненнымъ съ ихъ точки зрвнія — можеть ли "русскій чедовѣкъ", получивъ образованіе, ведущее къ критикѣ, остаться такимъ "руссвимъ", или, какъ думалъ бы и дъйствовалъ "лучшій русскій человвеъ" въ этихъ сложныхъ условіяхъ общественной в государственной жизни, въ этихъ волнующихъ насъ теоретическихъ и практическихъ спорахъ, которые въ данную минуту часто будуть, въ сожалёнію, даже непонятны ему? Противоположность сушествующаго общественнаго быта и образованности съ понятіями "лучшаго русскаго человёка" намъ изображають въ такихъ рёзкихъ чертахъ, что по настоящему исходъ изъ этой противоположности возможенъ только-или путемъ переворота, разрушеніемъ "ложнаго" порядка вещей, или возрожденіемъ первой христіанской общины. Первое, конечно, не приходить въ голову нашимъ мечтателямъ, хотя представляется естественно изъ ихъ противоположеній. Второе сомнительно по самому положению дёла: "лучший человёвъ" не могъ пова удадить отношеній и въ своей собственной средів, -- по всямъ отзывамъ сельскій "міръ" очень далекъ отъ совершенства... Въ литературѣ выработалось, въ этомъ направленія, въ сущности только одно представление объ отношении простого русскаго человёка въ сложной жизни общества и народа - тотъ безучастно-филантропическій и аскетическій типъ, который всего сильнѣе олицетворенъ у гр. Л. Толстого въ знаменитомъ Платонъ Каратаевъ, — и это представление подтверждено недавно лучшимъ беллетристомъ-народникомъ, Глёбомъ Успенскимъ. Но народъ не можетъ состоять изъ однихъ Каратаевыхъ, и этотъ типъ отвѣчаетъ только на одну часть упомянутаго вопроса и, такъ сказать, отрицательно.

Относительно храненія преданій, то "прошедшее-настоящее" продолжаеть оставаться загадкой. Въ образчикъ идей "лучшаго русскаго человѣка" приводились, однако, нѣкоторыя реальныя положенія: онъ создалъ русское государство и его формы, —но эти формы существують и теперь, и если въ нихъ есть несовершенства, то они указывались не только западниками, но и славянофилами; онъ хранитель православнаго преданія и обычая, —но въ Россіи не прекращалось господство православной церкви, и если въ нашей церковности есть недостатки, то опять они указывались людьми обоихъ направленій, хотя съ разныхъ сторонъ, но иногда и единогласно; наконецъ, народъ есть хранитель стараго общиннаго обычая, —но сочувствіе этому обычаю было самымъ несомнѣннымъ образомъ высказано и съ западнической стороны.

Но и эти образчики идей русскаго человъка не могуть быть вы-

ставлены безъ ограниченій. Русскій человѣкъ создаль формы москов скаго государства, но часто тяготился ими и бѣжалъ отъ нихъ за рубежъ, въ толпы Стеньви Разина, въ простой разбой, который бывалъ такъ популяренъ, чте создалъ цѣлый разбойничій эпосъ, сливающійся съ древнимъ богатырскимъ эпосомъ; кромѣ того русскій человѣкъ вовсе не отвергъ Петровской реформы—народная поэзія славитъ има Петра. Русскій человѣкъ создалъ старыя формы церковности, но онъ же создалъ расколъ и множество сектъ, которыя заявляютъ несомиѣный протестъ противъ нѣкоторыхъ существующихъ формъ церковнаго быта. Русскій народъ создалъ общину, но вина ли новѣйшаго общества, что это начало не могло быть примѣнено въ чрезвычайно усложнившихся формахъ жизни и кромѣ того очень люгко покидается людьми самого "народа", когда представляется въ этомъ личная выгода<sup>1</sup>).

Въ 1857, въ цервую пору оживленія нашей общественности, Аксаковъ приналъ дѣятельное участіе въ газетѣ "Молва"; ему принадлежалъ здѣсь рядъ передовыхъ статей, гдѣ онъ излагалъ свои задушевныя идеи, сосредоточенныя на русскомъ народѣ. Возьмемъ нѣсколько выдержекъ:

"Народность, это-народная инчность, живая цёльная сила, нёчто неуловнюе какъ жизнь: въ этой силё принимають участіе и духъ, и творчество художественное, и природа человёческая, и природа мёстная. Народность можеть быть исключительна — но это злоупотребленіе: "для того, чтобы избавиться отъ народной исключительности — не нужно уничтожать свою народность, а нужно признать всякую народность". Каждый народъ пусть сохраняеть свой народный обликъ; тогда только онъ будеть имёть человёческое выраженіе. Если отнять у человёчества его личныя и народныя краски, это будеть какоето оффиціальное, форменное, казенное человёчество, —но къ счастью оно невозможно. "Нётъ, пусть свободно и ярко цвётуть всё народности въ человёческомъ мірё; только онѣ дають дъйствительность и энергію общему труду народовъ".— "Да здравствуеть каждая народность!"

О провиденціальномъ назначенія Россія: "Имя Россія возбуждаеть въ нихъ (т.-е. въ славянахъ и грекахъ) ничёмъ непобёдниое сочувствіе единовёрія и единоплеменности и надежду на ем могущественную помощь, на то, что, въ Россіи или чрезъ Россію, рано или поздно прославитъ Богъ, предъ лицомъ всего свёта, истину вёры православной, и утвердитъ права племенъ славянскихъ на жизнь общечеловёческую".

Истинный путь принадлежаль древней Руси; верхніе классы съ Цетровской реформы потерали его, но возврать возможень: верхняя часть Россіи, оторвавшись оть жизни, поцала на путь отвлеченной мысли, такъ путемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подобная мысль объ отсутствін народнаго общеннаго начала въ жизни образованнаго общества повторяется у новъйшихъ народниковъ, какъ новое доказательство розни общества съ народомъ (напр., у г. Златовратскаго); но очень легко сдѣдать такое наблюденіе, и гораздо труднѣе объяснить, какимъ бы образомъ могло бы быть достигнуто противное.

отвлеченной мысли она можеть и вернуться нь настоящей народной жизни. "Великое дёло жизни и мысли должно быть общимъ дёломъ не однихъ верхнихъ слоевъ, а всей Россіи.—Тогда лишь будетъ возможно въ Россіи истивное, то-есть самостоятельное просв'ящение".

О Москвѣ: Москва освободила Россію отъ татаръ, соединила ее въ единое царство; Москва имѣла 1612 и 1812 годы; "въ Москвѣ преимущественно идетъ умственная работа" и въ ней совершаются "попытки освободиться отъ умственнаго плѣна и возвратиться къ духовной самостоятельности" (?). Заключеніе: Москва есть истинная русская столица.

Объясненіе понятія о народѣ. Простой народъ есть основаніе и матеріальнаго благосостоянія, и внёшняго могущества, есть источникъ внутренней силы и жнэни. Народъ вовсе не есть безсовнательная масса; онъ имѣетъ свои глубокія убѣжденія, онъ хранитель преданія и обычая, но не врагъ новизны и просвѣщенія, но онъ принимаетъ ихъ осторожно и что приметь, то усвоитъ прочно и самостоятельно. Народъ есть по преимуществу простой народъ; въ старину о немъ говорили "люди", "крестьяне", т.-е. христіане. "Итакъ у простого народа нѣтъ никакихъ отличій или титуловъ, кромѣ вванія человѣческаго или христіанскаго. О, какъ богата эта бѣдность! и стоя на низшей стецени, какъ высоко стоитъ онъ! Нося вваніе только человѣческаго и христіанина, онъ съ этой стороны есть идеалъ для всего человѣческаго и христіанскаго общества".

Приведемъ еще небольшую статью безъ подписи; по тогдашнимъ слухамъ, и по самому складу она должна принадлежать К. Аксакову. Статья называется: "Опытъ синонимовъ: публика — наролъ".

"Было время, когда у насъ не было публики... Возможно ли это? скажуть мнѣ. Очень возможно и совершенно вѣрно: у насъ не было публики, а быль народъ. Это было еще до построенія Петербурга. Публика—явленіе чисто западное, и была заведена у насъ вмѣстѣ съ разными нововведеніями. Она образовалась очень просто: часть народа отказалась отъ русской живни, явыка и одежды, и составила публику, которая и всплыла надъ поверхностью. Она-то, публика, и составилетъ нашу постоянную связь съ Западомъ; выписываеть оттуда всякіе, и матеріальные, и духовные наряды, преклоняется предъ нимъ, какъ предъ учителемъ, занимаеть у него мысли и чувства, платя за это огромною цѣною: временемъ, связью съ народомъ и самою истиною мысли. Публика является надъ народомъ, какъ будто его привилегированное выраженіе, въ самомъ же дѣлѣ публика есть искаженіе иден народа.

"Разница между публикою и народомъ у насъ очевидна (мы говоримъ вообще, исключенія сюда нейдутъ).

"Публика подражаеть и не имъеть самостоятельности; все, что принимаеть она чужое, — принимаеть она наружно, становясь всякій разь сама чужою. Народь не подражаеть и совершенно самостоятелень; а если что приметь чужое, то сдълаеть это своимъ, усвоимъ. У публики—свое обращается въ чужое. У народа чужое обращается въ свое. Часто, когда публика ъдеть на балъ, народъ идеть ко всенощной; когда публика танцуеть, народъ молится. Средоточіе публики въ Москвъ-Кузнецкій мость. Средоточіе народа-Кремль.

"Публика выписываеть изъ-за моря мысли и чувства, мавурки и польки; народъ черпаетъ жизнь изъ родного источника. Публика говорить по-французски, народъ-по-русски. Публика ходить въ нёмецкомъ платьѣ, народъ въ русскомъ. У публики-парижскія моды. У народа свои русскіе обычан. Пуб-

HOT. STHOPP. II.

зика (большею частію по крайней мёрё) ёсть скоронное, народъ ёсть постное. Публика спить, народъ давно уже уже всталь и работаеть. Публика работаеть (большею частью ногами по паркету), народъ спить или уже встаеть опять работажь. Публика презираеть народь, народъ прощаеть публикё. Публике всего полтораста лёть, а народу годовъ не сочтешь. Публика преходяща, народъ вёченъ. И въ публикё есть золото и грязь, и въ народё есть золото и грязь; но въ публикё грязь въ золотё; въ народё—золото въ грязи. У публики свёть (monde, балы и пр.); у народа—мірь (сходка). Публика и народъ имёють эпитеты; публика у нась почтеннёйшая, а народъ—православный.

"Публяка, впередъ! Народъ, назадъ!—такъ воскликнулъ многозначительно одинъ хожалый" ("Молва", 1857, № 36, стр. 410-411).

Къ западному человѣчеству К. Аксаковъ относится вообще съ врайней антипатіей и не ждеть отъ него, и для него, ничего добраго. Онъ изложилъ свои взгляды на Русь и Западъ въ статъъ "о современномъ человѣвѣ", надъ которой долго работалъ и которая была издана только послё его смерти 1). Русскій народъ есть исключительный представитель идеи общины, которую народъ имѣль еще во времена язычества и которая была въ немъ окончательно развита и укрѣплена христіанствомъ; съ идеей общинности связана илея истинной человёчности. Западъ, напоотивъ, есть представитель начала личнаго, которое есть источникъ зла и джи; поэтому все, создаваемое Западомъ, ложно и заключаетъ въ себѣ зародышъ зла. Этимъ здомъ заразился и верхній классъ нашего общества... "Современная жизнь западнаго человѣчества есть картина страшной болѣзни, полной нравственнаго запустѣнія". Какое же заключеніе? Такъ ли же точно, какъ на просвъщенный Римъ, возстанутъ на просвъщенное человъческое общество нашихъ временъ новые дикіе какіе-нибудь народы, истребять растлённое племя, и дикою, грубою правлою жизни сменять блестящую, просвещенную ложь? Или само это общество можеть воскреснуть нравственно и ожить для новой жизни? Но опять: что же ему поможеть?- "Богъ можетъ помочь, но къ Нему прибъгають всего ръже".

Гдё же искать здоровыхъ членовъ человѣчества, которые могли бы остановить и излечить заразу лжи? К. Аксаковъ напоминаеть, какъ прежде въ "Молвѣ", что есть человѣчество внѣ Европы—тѣ народы, которыхъ еще не коснулась западная цивилизація, народы Азіи и Африки; но его пугаетъ мысль, что европейская цивилизація начинаетъ проникать и къ нимъ, и при первомъ появленія прививаетъ имъ свою заразу, сообщая имъ свое ложное просвѣщеніе и свои общественныя формы, которыя уже тѣмъ ложны, что чужды этимъ народамъ. Европейцы своими нравственными качествами не

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Вт сборникѣ "Братская помочь", 1876, и потомъ въ "Руск".

превзошли язычниковъ; они являлись среди послѣднихъ "просвѣщенными звѣрями, употреблявшими преимущества своего просвѣщенія на страшныя дѣла"; онъ указываетъ на такихъ "героевъ", какъ Кортецъ, на американскихъ рабовладѣльцевъ и т. д. Но справедливость требовала бы припомнить, что среди эксплуатаціи дикихъ народовъ съ давнихъ поръ европейцы вносили и христіанскую проповѣдь; что въ американскомъ обществѣ рабовладѣльчество (и тогда уже, когда писалъ Аксаковъ) вызывало протесты, кончившіеся освобожденіемъ негровъ— цѣною кровопролитной междоусобной войны; наконецъ, что, къ сожалѣнію, не иначе поступалъ и русскій народъ съ инородцами, подпадавшими его власти—еще въ то время, когда онъ не былъ зараженъ Западомъ...

Не менње матеріальной эксплуатаціи было зло нравственаго вліянія европейцевъ. "Дикіе и не дикіе туземные народы потеряли свой самобытный путь; подвигаясь впередъ, они перенимаютъ европейскія формы, имъ чуждыя... Они не отдёляли въ Европъ достоянія человѣческаго, — чѣмъ всякій можеть воспользоваться, — отъ достоянія національнаго, чёмъ другому народу пользоваться смёшно и даже вредно... И что за грустно-комическое явленіе представляетъ подражательность". (Приводятся примѣры негровъ, которые, освобождаясь, устроивають у себя республиканскую конституцію на европейскій ладъ, "лучшаго, какъ видно, не бывъ въ состояние выдумать"; полудикихъ грековъ, устроивавшихъ у себя конституцію монархическую и пр.). "Удблъ такого пути цивилизаціи не завиденъ. Внутреннія силы народовъ, которыя облекались въ свой образъ, поддерживали свою жизнь, вдругъ разрознены съ своею цёлью и должны служить цѣлямъ чуждымъ, употребляясь на поддержку чуждыхъ формъ. Свои родныя народныя силы опредѣлены на питаніе чуждой земли... Всякая европейская форма, какъ бы ложна она ни была, имъетъ для Европы ту истину, что тамъ она своя, что тамъ она результатъ предъидущихъ причинъ: тутъ есть истина историческая. Но даже и этой истины не имёють народы-прихвостни. Употреблять вёчно свои жизненныя силы на служение заемной жизни, всегда идти подражательнымъ, безплоднымъ путемъ, ничего не сказать своего и быть безполезнымъ повтореніемъ, пародією или каррикатурою Европы-удълъ тяжкій и обидный, жалкій и презрѣнный".

Ясно, кажется, что мораль относится не къ однимъ дикимъ народамъ и что "тяжкій и презрённый удёлъ" грозилъ и кому-то другому. Но если говорить о дикихъ народахъ, то во-первыхъ, какъ они, пока еще мало развитые, въ состояніи будутъ отдёлять въ своихъ образцахъ "человёческое" отъ "національнаго"; во-вторыхъ, какъ сохранить свою самобытность рядомъ съ цивилизаціею, когда ихъ

----

самобытность была каннибальство? "Самобытное" не всегда непремённо хорошо, и подражательность, какъ у отдёльныхъ людей, такъ и у народовъ, имёетъ свою психологическую основу—въ подражаніи ищутъ для себя чего-нибудь лучшаго и въ немъ является работа сознанія. Вся исторія человёческой цивилизаціи есть нескончаемый рядъ взаимодёйствій, фактовъ международнаго вліянія и заимствованія элементовъ, перерождающихся потомъ въ новыя черты національности. Безпристрастному историку нельзя не видёть несомнённаго давняго стремленія русскаго народа войти въ общее высшее теченіе человёческой цивилизаціи; съ другой стороны боязливыя опасенія "тяжваго и презрённаго удёла" давали бы, противъ ожиданій самого Аксакова, невысокое понятіе о внутренней силё народа, требующаго китайскихъ стёнъ и охранительныхъ попеченій виёсто простора и широкаго просвёщенія.

Приведень еще нёсколько замётокъ К. Аксакова 1):

"Руссвая исторія имѣеть значеніе Всемірной Испозьди. Она можеть читаться какь житія святыхь.

"Государство не есть проповёдникъ истины. Западъ поэтому и развилъ законность, что чувствоваль въ себё недостатокъ внутренней правды...

"Москва вырабатываеть русскую мысль.

"Хоровое чувство земли. Личность какъ фальшивая нота въ хорф.

"Петербургъ забавенъ съ своимъ патріотизмомъ. Видно, что это дѣло для него вновь, и какъ всегда бываетъ съ иностранцемъ, желающимъ показать, что онъ русской, Петербургъ пересаливаетъ... О Sanctpetersbürger'цы! вспомните ваше имя, добровольно вамъ данное, и посмотрите, не утверждаетъ ли вашъ патріотизмъ за вами значеніе не русскаго города?...

"Въ западныхъ народахъ, на всъхъ проявленияхъ общественности, лежитъ печать государственности; явтъ простоты живни, изтъ свободы. Вездъ визшиее, условное, искусственное...

"Русскій народь не есть народь; это-человичество; народомъ является онъ оть того, что обставленъ народами съ исключительно народнымъ смысломъ, и человѣчество является въ немъ потому народностью. Русскій народъ свободенъ, не имѣетъ въ ссбѣ государственнаго внѣшняго элемента, не имѣетъ въ себѣ ничего условнаго...

"Все значение Москвы—это единство, совокупление, цѣлость Руси,—значение Москвы есть значение всея Руси. Отскода многое и все существенное объясняется".

Очевидно, мы видимъ передъ собой энтузіаста, который рёшаеть вопросы не доводами критики, а восторженнымъ чувствомъ. Ему кочется, чтобы было такъ, а не иначе; истолкованіе готово раньше, чёмъ изслёдованъ предметъ. Русскій народъ, очевидно, есть народъ избранный; онъ самъ—человёчество.

Дальше мы скажемъ о нёкоторыхъ трудахъ Аксакова, имёющихъ

ł

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Полное собрание сочинений, т. I, стр. 625 (225) и д.

ближайшее отношение въ этнографии; но главнымъ образомъ мы хотвли указать общій характерь его трудовь, цёлое воззрёніе на русскую старину и народность, выражавшее взглядъ старой славянофильской школы и потомъ не разъ повторявшееся въ позднёйшемъ народничестве въ разныхъ направленіяхъ. Это воззрение диктовалось самыми благородными побужденіями; въ подкладеѣ его дежало врайное идеалистическое представление объ исторической судьбѣ и современных особенностях русской народности; опо имбло значеніе въ свое время какъ рѣшительное отрицаніе того поверхностнаго и грубаго взгляда на народъ, который создавался бюрократическимъ пренебрежениемъ къ народу (Аксаковъ непременно хотвлъ называть бюрократическое петербургскимъ). Если припомнить, что воззрёніе Аксакова формировалось въ первыхъ сороковыхъ годахъ, въ очень трудныхъ условіяхъ русской общественности и литературы, то можно понять, почему оно сформировалось именно въ этомъ видѣ, съ врайнимъ идеализмомъ и съ врайнею нетерпимостыю въ тому русскому обществу, которое смотрѣло на народъ съ высока, съ точки зрвнія канцеляріи и крепостанчества. Къ сожаленію, взглядъ Аксавова былъ съ самаго начала исполненъ преувеличеній, отъ которыхъ не избавился и до конца. Поднявши вопросъ въ чисто мистическую область, онъ говорилъ наконецъ о такихъ отвлеченностяхъ, гдъ исчезала реальная народность, какъ напримбръ тамъ, гдб онъ говоритъ о "рабствѣ" запада и "свободѣ" русскаго народа, двадцать милліоновъ котораго было тогда крѣпостнымъ, а остальные не имѣли понятія о какой-либо общественной самод'ялельности, а въ духовномъ и умственнымъ смыслъ состояди подъ суровой и подавляющей ферулой; "жизнь духа" и "духъ жизни", о которыхъ говорили славянофилы, казались странной, почти недостойной игрой словъ. Въ историческихъ изслёдованіяхъ К. Авсаковъ имёлъ заслугу указанія на народные элементы старой исторія, но цёлое построеніе нашли невыдерживающимъ критики даже его апологеты, какъ напр. Костомаровъ: теорія не подтверждалась даже основными господствующими фактами русской исторіи. Аксаковъ не хотёль ихъ знать, отклоняль ихъ, потому что они мѣшали стройности его идеалистическаго зданія. Мало-по-малу его мысль, развивавшаяся все въ одномъ направленіи, естественно кончалась убъжденіемъ или точнѣе вѣрой въ настоящее избранничество русскаго народа: русскій народъ, это было само человѣчество, это былъ народъ по преимуществу, даже единственный христіанскій. Въра кончалась крайней нетерпимостью, доходившею до фанатизма.

Немудрено, что въ работахъ этнографическихъ сказалось тоже настроеніе. Это не былъ изслѣдователь, приступающій въ анализу съ готовностью безпристрастнаго наблюденія фактовъ; напротивъ, когда, общими силами кружка, выработана была теорія, которая возвеличивала русскую народность до провиденціальнаго назначенія, рёшенія даны были впередъ, и затёмъ труды историческіе и этнографическіе должны были стать только подтвержденіемъ напередъ составленнаго идеала. Изъ предметовъ, относящихся къ этнографическимъ изученіямъ, Аксаковъ положилъ много труда на изслёдованія о языкѣ. Послѣ первыхъ работъ, вошедшихъ въ его книгу о Ломоносовѣ, онъ издалъ въ 1855 изслѣдованіе "О русскихъ глаголахъ"; въ 1860 за нѣсколько мѣсяцевъ до смерти онъ издалъ "Опытъ русской грамматики" — первый выпускъ, продолженіе котораго появилось уже въ полномъ собраніи его сочиневій (т. Ш, 1880). Самъ Аксаковъ въ предисловіи къ первому выпуску своей грамматики высказывалъ свой взглядъ на языкъ, какъ на явленіе мистическое <sup>1</sup>), и русскій языкъ есть совершеннѣйшій языкъ.

Въ своихъ изслёдованіяхъ Аксаковъ дъйствительно старается уловлять это мистическое и таинственное; изслёдованіе "анатомическое", подъ которымъ подразумёвается обыкновенная филологія, представляется ему чёмъ-то мелкимъ и ограниченнымъ (какъ послё подтвердилъ г. Безсоновъ, редактировавшій изданіе его филологическихъ сочиненій). Но если бы въ самомъ дѣлѣ истинная грамматика должна была объяснить мистическое значеніе всѣхъ подробностей языка, очевидно, что достигнуть этого она могла бы только послѣ строгаго изученія внѣшнихъ формъ слова. Аксаковъ хотя самъ вдается въ "анатомію", но какъ бы только изъ снисхожденія къ современнымъ заботамъ науки даетъ мѣсто соображеніямъ сравнительно-филологическимъ (цитируя и иногда оспаривая Боппа) или историческимъ (указыван формы старыхъ памятниковъ). Центромъ своихъ изслѣдованій онъ ставитъ русскій языкъ въ немъ самомъ, почти устраняя историческія условія его происхожденія и родства

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Всякая живая наука, то есть: наука, имивощая дило съ живнію, ямиветь дило съ таниствомъ; такова и филологія, предметь которой – слово, втоть сознательный синмокъ видимаго міра, эта воплощенная мисль. Преслидуя живнь въ той или другой области са проявленія, наука доходить до предиловъ таниственнаго, до тихъ предиловъ, откуда внутреннее становится вийшнимъ, духъ – осязательнымъ, безконечное – конечнымъ. Наука думаетъ иногда вийдти изъ затрудненія, привикъ анатомическое воззриніе, сдилаться матеріальною, сказать, что ийтъ духа и души, и недостойно успокоиться такимъ воззриніемъ, отрицательнымъ и тупымъ, при которомъ вовсе непонятна и жизнь, и смислъ ея, и то, что даже просто угадываетъ вищая душа наша. Но, слава свиту сознательной мисли! Разумъ самъ обличаетъ ложъ вскъх матеріальныхъ теорій, на немъ повидимому основанныхъ, прогоняетъ нът тяжелую тьму, самъ низвергаетъ всякое себъ богослуженіе, самъ знаетъ свои предили и признаетъ непостижниое, открывающееся откровеніемъ духу человъческому".

съ наръчіями сдавянскими; г. Безсоновъ опять указываетъ, что только послѣ начала своихъ работъ, когда основная точка зрѣнія была уже опредблена, онъ въ видб уступки далъ мбсто во второмъ выпускѣ славянскимъ нарѣчіямъ. Изслѣдованія Аксакова не показались однако убъдительными филологамъ-спеціалистамъ: книжка о русскихъ глаголахъ вызвала довольно суровые отзывы Срезневскаго и Буслаева <sup>1</sup>): въ изслёдованіяхъ указано было недостаточное знакоиство съ точными пріемами филологической вритики, ошибочные и произвольные выводы. Впослёдствін, г. Безсоновъ, издававшій филологическія сочиненія Аксакова, говоря о себь, какъ о сотоварищь и соучастникѣ, хотя тогда и недоросшемъ въ сверстники, отнесся очень высокомфрно къ критикамъ Аксакова, требовавшимъ какогото метода, какихъ-то фактическихъ доказательствъ, отнесся высокомёрно даже въ цёлому состоянію славянской филологіи, гораздо выше котораго стоялъ К. Аксаковъ. По поводу книжки о русскихъ глаголахъ, которан должна была дать новую, русскую, не на иностранный ладъ построенную филологическую теорію (потому что "особенно нѣмцамъ трудно постигнуть языкъ русскій"), Срезневскій хвалилъ книжку какъ "философскую" и сожалблъ, что она не "филологическая"<sup>2</sup>). Подобнымъ образомъ въжливо, но по существу язвительно Срезневский говорилъ и объ "Опыте русской грамматики": онъ давалъ понять, что выводы Аксакова не основываются на настоящемъ научномъ изслёдованія в отличаются произволомъ, котораго никакъ не можеть оправдать такъ называемое чутье языка <sup>3</sup>). Г. Безсоновъ въ своемъ продолжительномъ предисловіи въ "Опыту" не только защищаеть Аксакова отъ этихъ обвиненій, но, какъ мы замѣтили, ставить Аксакова образцомъ, до котораго далеко мелкой наукъ "посъдваыхъ школьниковъ", способной ходить только ощупью, цвиляясь за факты и примѣры, и неспособной постигать самый "духъ" языка. Трудъ Аксакова былъ деломъ творчества; Аксаковъ зналъ этотъ языкъ сполна, потому что зналъ сполна русскій народъ; онъ чувствовалъ себя въ вопросахъ языка, какъ Илья Муромецъ. "Лелвя русскій языкъ, Аксаковъ зналъ, изучалъ и воспроизводилъ его твор-

<sup>4</sup>) Въ "Извѣстіяхъ" Второго отдѣленія Академія Наукъ, 1855, и въ "Отечеств. Запискахъ", 1855, № 8.

<sup>3</sup>) Онъ писалъ: "Разсужденіе г. Аксакова не филологическое, а философское; если оно пробуждаетъ мисль, то и достигаетъ своей цёли; а едва-ли можно сказать, что оно не пробуждаетъ мисли. Нельзя впрочемъ не пожалётъ, зачёмъ оно не филологическое, зачёмъ авторъ не далъ мёста разбору употребленія глаголовъ въ древнемъ славанскомъ языкѣ по нёсколькимъ нарёчіямъ, и между прочимъ въ памятникахъ переводныхъ, особенно въ тёхъ мёстахъ, гдё переводчики отступали отъ дословности перевода".

\*) Ср. "Критико-біографическій Словарь", Венгерова, т. І, стр. 265-267.

ческій образъ съ одинаковой увѣренностью и въ историческомъ старшинствѣ его, и въ задаткахъ на грядущее богатырство... Не налаган на себя въ сихъ отношеніяхъ ни подвига, ни аскетизма, ни усилій жертвы, онъ жилъ, говорилъ и дѣйствовалъ какъ самъ народъ въ его теперешнемъ положеніи... Если въ какомъ лицѣ русскій народъ сознавалъ себя, вѣдалъ ваконы, потребности и надежды своего бытія, росъ знаніемъ и зналъ всю творческую мѣру своего возраста, то въ Аксаковѣ... Исчерпать разъясненіемъ всѣ отношенія Аксакова къ русскому языку и народу нѣтъ никакой возможности; тутъ даже не было отношеній, какъ будто между двумя сторонами, тутъ была общая жизнь, какъ будто въ одномъ существѣ; а разъяснить вполнѣ жизнь цѣльнаго существа—значило бы прожить ею<sup>4</sup> 1). Очевидно, что это мистическое постиженіе не есть путь раучнаго изслѣдованія.

Нёсколько статей посвящено было Аксаковымъ народной поэзіи и мнеологіи<sup>2</sup>). Эти статьи носятъ на себё тотъ характеръ, какимъ отличались этнографическія разсужденія сороковыхъ и пятидесятыхъ годовъ, когда въ изслёдованія этого рода не вошли еще критическіе пріемы новой науки, и выводы строились на общемъ историческомъ и литературномъ впечатлёніи. Понятно, что при общемъ складѣ народно-историческихъ взглядовъ Аксакова, старый бытъ, миеологія и поэзія были уже впередъ окрашены для него въ картину патріархальной идиаліи. Вотъ напримёръ его взглядъ на древнее русское язычество:

"Въра русскаго народа до христіанства была неопредъленна и не ясна, какъ и должна быть у того, кто еще не озаренъ истиной, но кому недоступна, для кого невозможна ложь, по крайней мъръ ложь утвержденная, опредъленная, давшая себъ образъ и самостоятельность. —Русскій народъ, конечно, признавалъ невидимаго высшаго Бога, не опредъляя его и не зная; съ другой стороны, лицомъ къ лицу съ жизнію земною, съ ся таинствами природы и человъческой судьбы, онъ слышалъ эти таинства, и въра его была постоянное признаніе этихъ таинствъ, постоянное освящение жизни въ ся разлыхъ великихъ проявленіяхъ, постоянное возведение случайной преходящей минуты къ чему-то высшему. Отсюда эти игрища, на которыхъ торжествовался бракъ, отсюда тризны, отсюда и гаданья. Ни жрецовъ, ни богослуженія не было, но

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Полное собрание сочинений, т. III, предисловие, стр. XXI, XXXII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О древнемъ бытё славянъ вообще и русскихъ въ особенности, на основания обычаевъ, преданій и пѣсенъ.

<sup>-</sup> Замбчанія на статью г. Шевлинга: Купада и Коляда.

<sup>-</sup> О богатыряхъ временъ Владиміра по русскимъ пъснямъ.

<sup>-</sup> О различів между сказками и пёснями русскими.

<sup>—</sup> Замѣтка о значенів Ильн Муромца. (Полное собраніе сочиненій, т. І, стр. 811—415).

были таинственные обряды, и дева въ глазахъ русскаго славянина было чистое и высшее существо... Въря въ таниства природы, во всемъ видя высшій смыслъ, славянинъ върилъ въ духовъ; но еще сильнее и общее, еще чище верилъ онъ въ освящение всякаго события. Такъ масляницу, семикъ и другия празднества онь возводниь въ существа фантастическія, выражая твиъ общій смысль ихъ; это не быль определенный антропоморфизмь, это было скорее поэтическое олицетворение смысла вещи: существа эти не жили гдъ-то постоянно, не были; ето была скорее видения, подымавшияся и изчезавшия... И такъ, язычество русскаго славянина было самое чистое язычество, было при върования въ Верховное Существо, постоянное освящение жизни на земль, постоянное ощушеніе общаго высшаго смысла вещей и событій. Следовательно верованіе темное, не ясное, готовое къ просвещению и ждавшее луча истины... При свояхъ вёрованіяхъ, славяне русскіе образоваля жизнь свою; они поняли вначение общины, они ощущали чувство братства, чувство мира и кротости, и (имъли) многія общественныя и личныя добродътели.-Ихъ игра: хороводъ, кругь-образь братской общены. Такъ жили ови въ чаяніи христіанства... Наконецъ явился безсмертный свёть Вёры Христовой,-и язычникъ, удер жавшійся оть идолопоклонства, не загромоздившій понятіє свое опреділеніями лжи, въ награду легко и свободно принялъ христіанство, и врестился, какъ младенець. Въ его душё не было ни кумировъ, ни боговъ или языческихъ воспоминаній, не было опредвленной, огрубѣлой лжи. Но отнынѣ, узнавъ истиннаго Бога, онъ глубоко и навсегда наполнился истиной ученія Спасителя".

Говоря о древнемъ богатырскомъ эпосѣ, Аксаковъ дѣлаетъ только самыя общія зам'ячанія о его древности, о тіхъ новыхъ чертахъ, которыя являлись въ немъ подъ вліяньемъ времени, не измёняя его древней сущностя, и опять даеть картину патріархально величаваго быта, который изображается въ былинъ. Виъсть съ тъмъ, это-картина символическая. "Передъ нами эпонея особаго рода, согласная сь самимъ существомъ русской земли. Мы не видимъ въ ней могущественно движущагося впередъ событія, не видимъ увлекающаго хода времени: нътъ,-передъ нами другой образъ, образъ жизни, волнующейся сама въ себв и не стремящейся въ какую-нибудь одну сторону; это хороводъ, двяжущійся согласно и стройно, праздничный, полный веселья, образь русской общины.-Этимъ духомъ проникнуто, этимъ образомъ запечатлёно все, что идеть огь русской земли; такова сама наша пёсня, таковь напёвь ея, таковъ строй земли нашей. Если говорить о сравненіяхъ, то не рѣка, текущая куда-нибудь въ своихъ берегахъ, можетъ служить намъ эмблемою, а волнующійся со всёхъ сторонъ открытый, безбрежный океанъ-море. Таковъ въ особенности міръ Владнміровыхъ пѣсенъ; въ этомъ мірѣ играеть и твшить себя молодая, еще никуда событіями не направленная сила. Пиры Владиміровы давно прошли; грознымъ испытаніямъ подверглась богатырская русская сила, но она не сокрупилась; она просторно раздвинула себъ границы и пугаетъ нехотя своихъ сосёдей. Широко раздолье по всей землё, нёкогда сказала она, и недаромъ, -- по тремъ частямъ свѣта раскинулась Россія. Но далеко еще не кончились подвиги русской силы; не только матеріальные, но и нравственные подвиги предлежать ей"...

"Праздникъ, пиръ-составляетъ колоритъ Владиміровыхъ пѣсенъ; но этотъ пиръ, какъ и вся жизнь, пмѣетъ христіанскую основу. Христіанство есть главная основа всего Владимірова міра. На этой-то христіанской основѣ является богатырская сила и удаль моходаго, могучаго народа.-Эти пиры, эта жизнь имѣетъ и Всерусское значеніе; видимъ здѣсь собранную всю Русскую вемлю, собранную въ единое цёлое христіанскою Вёрою, около Великаго князя Владиміра, просвётителя земли Русской".

Не совсёмъ подходитъ въ цёлой картинё княгиня Апраксёевна: она "влюбчива и сластолюбива", но по Аксакову-"лицо совершенно вымышленное".

Не совсёмъ подходитъ къ христіанству, какъ "главной основѣ всего Владимірова міра", извёстное обращеніе Добрыни съ его женой Мариной. "Самое названіе: Добрыня, уже обрисовываеть нравъ этого богатыря;—и точно, прямота и добродушіе его отличительныя свойства". Когда Добрыня принялся учить свою жену, отрубая ей сначала руку, потомъ ногу, наконецъ голову, съ соотвётственными приговорками, Аксаковъ замѣчаеть: "Такая строгая казнь, совершенная съ полнымъ спокойствіемъ Добрынею, не можеть служить опредѣленіемъ его нравственныго образа и кидать на него тѣнь обвиненія въ жестокости, это обычай всѣхъ богатырей того времени; будучи не личнымъ дѣломъ, а обычаемъ, подобный поступокъ лишенъ злобы и свирѣпости, вытекающихъ уже пвъ личнаго ощущенія".

Эти собственно этнографические труды К. Аксакова состоятъ, какъ ны замётили, только такъ сказать въ литературномъ разборъ былинъ, въ изложении ихъ содержания съ замътками о характеръ богатырей и т. п.; но опъ оказалъ тёмъ не менёе не малое влінніе на извёстный вружовъ изслѣдователей, которые потомъ прилагали въ объясненію. русской старины и особливо народной поэзіи то же возвеличеніе и тоже символическое толкование: древний эпось быль не только поэтическимъ фактомъ далекихъ вѣковъ, но и своего рода прообраво. ваніемъ; казался важнымъ не вопросъ объ его историческомъ складѣ, его составныхъ элементахъ, его развити и видоизмененияхъ, а объ его національно - символическомъ смыслѣ; богатыри Владимірова цивла были не столько предметомъ историко-этнографическаго объясненія, сколько представителями общественно-правственныхъ теорій въ томъ духѣ, вакъ древняя народная старина была понята и объясняема К. Аксаковымъ. Изслъдователи этого направленія опнть съ пренебреженіемъ относились въ тёмъ критическимъ розысканіямъ, воторыя называли они "анатомическими"; не удостоивая обращать на нихъ вниманіе, они рѣшали вопросы прямо: они постигали самый духъ народнаго эпоса, имъ открыта была глубочайшая сущность народнаго творчества: они рисовали по своему картину древней русской жизни и поэзіи, и картина была чисто фантастическая. Въ полной мъръ этотъ пріемъ мы увидимъ далье въ трудахъ г. Безсонова; отчасти эта символическая точка зренія повторяется у Ореста Миллера, какъ мысль о томъ, что русскій народъ есть человѣчество, отразилась потомъ у Достоевскаго.

Собственные труды К. Аксакова по русской старинѣ и народности, кромѣ того, что́ указано выше относительно старой бытовой исторіи, не имѣли значенія въ наукѣ; но за ними во всякомъ случаѣ остается высокое достоинство горячей любви къ народу, защиты его достоинства въ такія времена, когда въ общественной и особливо бюрократической массѣ господствовало глубокое пренебреженіе къ народной личности и къ народному интересу. Правда, Аксаковъ часто терялъ мѣру, съ одной стороны преувеличивая свои изображенія и теряя историческую перспективу, съ другой становясь во враждебныя отношенія къ литературному движенію, защищавшему во сущности тѣ же интересы, но самая его нетерпимость (питавшаяся между прочимь "замкнутостью одиночества", о которой говорить его панегиристь) свидѣтельствовала объ энтузіазмѣ, и если не достигалось вліяніе научное, то дѣйствовало возбужденіе нравственное и поэтическое. Это нравственное дѣйствіе его энтузіазма къ русскому народу составляетъ главную долю въ историческомъ вліяніи дѣятельности К. Аксакова.

## ГЛАВА VIII.

## Новыя изслъдованія. — Спорные вопросы о руссвомъ народномъ эпосъ.

Изданія памятниковъ народной поэзія.—Пѣсни, П. В. Кирѣевскаго.—"Онежскія былины", Гильфердинга.—Е. В. Барсовъ.—Новыя изслѣдованія о старой письменности.—Труды Л. Н. Майкова.—О. О. Миллеръ.—П. А. Безсоновъ.— "О происхожденіи русскихъ былинъ", В. В. Стасова.

Мы подробно останавливались на трудахъ г. Буслаева и Асанасьева, такъ какъ эти труды были исходной точкой новаго научнаго объясненія предмета и долго сохраняли свое вліяніе на популярныя и учебныя представленія о русской старинѣ, хотя самая наука уже вскорѣ пошла иными, болѣе сложными путями. Мы указывали затёмъ, что уже вскоръ посль первыхъ трудовъ Буслаева и Асанасьева, и особливо съ конца 1850-хъ годовъ стали расшираться сосёднія области историко-литературныхъ изысканій, которыя оказали потомъ сильное вліяніе на объясненіе развитія древней поэзік. Новыя пріобрётенія науки состояли, во-первыхъ, въ отысканіи и опубликовании дотолё неизвёстныхъ остатковъ народной поэзіи; вовторыхъ, въ отысканіи и изданіи также почти неизвёстныхъ ранёе памятниковъ старой народно-поэтической письменности: книгъ аповрифическихъ, повъстей, легендарныхъ сказаній и т. п., которыя тогда же стали вызывать историко-литературныя изслёдованія. На первыхъ порахъ новый матеріалъ устнаго эпоса и внижныхъ сказаній не измёнилъ направленія мисологической школы: Асанасьевъ остался ей въренъ до конца и она пріобрътала новыхъ послёдователей, — но мало-по-малу размноженіе матеріала повело, вмёстё съ новыми вліяніями нёмецкой науки, къ измёненію самаго метода изслёдованія. Впослёдствін г. Буслаєвъ, глава мнеологической школы, во многомъ призналъ результаты, выработанные при помощи этого новаго метода.

Выше мы говорили, какое необычайное богатство народной поэкін, преимущественно эпоса, открылось при первыхъ поискахъ Рыбникова въ Олонецкомъ краѣ. Мы упоминали, что это необычайное богатство было такъ поразительно <sup>1</sup>), что возбуждало даже сомнѣніе въ старыхъ этнографахъ, которые не помышляли уже о возможности такого обилія живого эпическаго преданія, а затѣмъ вызвало новыя изслѣдованія въ суровыхъ захолустьяхъ Олонецкой губерніи: результатомъ былъ монументальный трудъ Гильфердинга<sup>9</sup>). Короткость времени и масса собраннаго матеріала дѣлаютъ сборникъ Гильфердинга истинно необычайнымъ явленіемъ въ области этнографическихъ изслѣдованій: освѣщенный любопытною картиной мѣстнаго быта, записанный съ гораздо большею точностію, сборникъ Гильфердинга производилъ, быть можетъ, еще болѣе сильное впечатлѣніе, нежели книга Рыбникова.

Съ 1860 года сталъ выходить въ свёть знаменитый сборнивъ Петра Васильевича Кирвевскаго (1808-1856). Выше мы говорили объ этомъ замёчательномъ лицё, біографія котораго, къ сожалёнію, до сихъ поръ не была изложена сколько-нибудь обстоятельно. Это былъ, по отзывамъ лицъ, его знавшихъ, замъчательный умъ и характерь, которому принадлежала весьма крупная доля въ установденін народно-историческихъ положеній славянофильской школы. Это былъ нашъ первый народникъ. Кирвевскій началъ собираніе песенъ еще съ 1830-хъ годовъ: но подожение вешей было таково, что въ эпоху оффиніальной народности Кирвевскій не могь издать своего сборника. Мы указывали въ другомъ мёстё <sup>8</sup>), какъ тогда хлопотали объ этомъ друзья Кирћевскаго, въ какомъ унизительномъ положении оказывалась русская народная поэзія, для которой надо было добиваться права появленія въ печати, ссылаясь на прим'тры Европы. Не знаемъ въ точности почему, но сборникъ остался тогда не изданнымъ, за исключеніемъ "духовныхъ стиховъ", напечатанныхъ въ "Чтеніяхъ" московскаго Общества исторіи и древностей, которымъ руководиль тогда трудолюбивый и энергическій Бодянскій 4), и двухъ-трехъ пів-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ср. рецензію первыхъ томовъ Рыбникова у Срездевскаго, въ 33 присужденія Демидовскихъ наградъ (1864). Спб. 1865.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Онежскія былины, записанныя А. Ө. Гильфердингомъ, лётомъ 1871 года. Съ двумя портретами онежскихъ рансодовъ и напёвами былинъ. Сиб. 1873. LIV стр. и 1886 компантныхъ столбцовъ, больш. 8°.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. Характеристики литер. митній отъ 1820-хъ до 1850-хъ годовъ, изд. 2-е, стр. 263.

<sup>4)</sup> Русскія народния пісни, собранния Петромъ Киріевскимъ, ч. І. Русскіе народ. стихи, — въ "Чтеніяхъ" 1848, № 9, стр. 145—226.

сенъ въ одномъ изъ "московскихъ сборниковъ". По смерти Кирѣевскаго забота объ изданій его сборника выпала на долю московскаго Общества любителей россійской словесности, которое поручило его г. Безсонову. Отношеніе г. Безсонова къ этому дѣлу было двоякое: съ одной стороны онъ повидимому положилъ не мало труда на приведеніе въ порядокъ сборника и дополненіе его варіантами; съ другой онъ снабдилъ сборникъ множествомъ своихъ объясненій. Тѣ изъ этихъ объясненій, которыя посвящены предметамъ чисто историческимъ, напримъръ разъясненію сюжетовъ историческихъ пѣсенъ, разбору прежнихъ собраній и т. п., весьма любопытны и полезны; но другія, гдѣ г. Безсоновъ хотѣлъ быть истолкователемъ древняго русскаго эпоса, быта, миеологіи и народнаго міросозерцанія, представляютъ нѣчто крайне странное и совсѣмъ не принадлежатъ наувѣ, какъ скажемъ далѣе.

Сборникъ Кирѣевскаго составляетъ одинъ изъ основныхъ, богатѣйшихъ памятниковъ русской этнографіи. Содержаніе его слёдующее:

"Пѣсни, собранныя П. В. Кирѣевскимъ. Изданы Обществомъ Любителей Россійской Словесности". М. 1860—1874. 10 выпусковъ.

I. Пізсни быдевыя. Время Владимірово. Выпускъ 1. Илья Муромець, богатырь крестьянинъ. Вып. 2: а) Добрыня Никитичъ, богатырь-бояринъ; б) Богатырь Алеша Поповичъ; в) Василій Казиміровичъ, богатырь-дьякъ. Вып. 3. Богатыри: Иванъ Гостиный Сынъ; Иванъ Годиновичъ; Данило Ловчанинъ; Дунай Ивановичъ; Дюкъ Степановичъ и др. Вып. 4, дополнительный. Богатыри: Илья Муромецъ, Никита Ивановичъ, богатырь Потокъ, Ставръ Годиновичъ, Соловей Будиміровичъ и др.

11. Пъсви былевыя. Вып. 5: Новгородскія и княжескія. Вып. 6: Пъсни былевыя, историческія. Москва. Грозный царь Иванъ Васильевичъ. Вып. 7: Москва. Отъ Грознаго до царя Петра І-го.

III. Пъсни былевыя и историческия. Вып. 8: Русь Петровская. Государь царь Петръ Алексъевичъ. Вып. 9: Восемнадцатый въкъ въ русскихъ историческихъ пъсняхъ послѣ Петра I-го. Вып. 10: Нашъ въкъ въ русскихъ историческихъ пъсняхъ.

(Рецензія Ор. Миллера въ отчетъ о 18-мъ присуждении Уваровскихъ наградъ, 1876).

Далье, важные труды по собиранію произведеній народной поэзіи и старой поэтической литературы принадлежать Елпидифору Васил. Барсову. Онъ началь ихъ въ первыхъ 1860-хъ годахъ въ Петрозаводскѣ, гдѣ опъ былъ учителемъ (окончивъ курсъ, кажется, въ петербургской духовной академіи) и гдѣ онъ познакомился съ П. Н. Рыбниковымъ. Повидимому подъ вліяніемъ этого послѣдняго образовались тѣ вкусы къ изученію этнографіи, которые съ тѣхъ поръ не покидали г. Барсова. Съ начала 1860-хъ годовъ и до послѣдняго времени онъ издалъ массу отдѣльныхъ изслѣдованій и особливо матеріаловъ по русской исторіи и этнографіи: въ Олонецкомъ краѣ,

гдѣ онъ провелъ нѣсколько лѣтъ, послѣ трудовъ Рыбникова оставались еще богатые запасы народнаго творчества и г. Барсовъ, какъ послѣ Гильфердингъ, извлекли отсюда новыя изобильныя пріобрѣтенія въ намятникахъ народной поэзін; здёсь отврывалась и другая область изученій-исторія и литература раскола. Въ 1870, г. Барсовъ приглашенъ былъ на службу въ Москву при Румянцовскомъ музей: здёсь онъ принялъ дёнтельное участіе въ работахъ московскихъ ученыхъ обществъ, былъ одно время секретаремъ Общества любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи, принималь діятельное участіе въ работахъ по устройству антропологической выставки (по этнографическому отдѣлу), а впослѣдствіи избранъ былъ зекретаремъ Общества исторіи и древностей, каковымъ состоялъ до послѣдняго времени. Еще въ Цетрозаводскѣ онъ началъ собираніе рукописей (сначала по исторіи Олонецваго врая), которое продолжалъ и въ Москвѣ, и у него собралась, наконецъ, обширная и какъ говорятъ, замѣчательная библіотека, гдѣ между прочимъ находится едва-ли не единственная въ своемъ родѣ коллекція раскольничьей литературы и матеріаловъ для исторіи раскола. Отсюда издано было имъ большое количество историческихъ матеріаловъ (въ особенности въ "Чтеніяхъ" московскаго Общества исторіи и древностей). Къ сожалѣнію, рукописное собраніе, въ которомъ повидимому представлены всѣ обычные отдѣлы старой письменности, остается до сихъ поръ не описаннымъ. Не останавливаясь на чисто историческихъ и археологическихъ работахъ г. Барсова и матеріалахъ этого рода, имъ изданныхъ, укажемъ лишь то, что въ его трудахъ относится ближайшимъ образомъ въ этнографіи. Главный трудъ его въ этомъ отношении составляютъ "Причитанія съвернаго края" (два тома, 1872-82)-первое и единственное по богатству собрание этого рода произведений, которое, доцолняя съ новой стороны сборники Рыбникова и Гильфердинга, было опять свидѣтельствомъ свѣжаго, уцѣлѣвшаго до сихъ поръ народнаго творчества въ сѣверномъ краѣ и чрезвычайно любопытнымъ матеріаломъ для изученія природы этого творчества 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Первые труды г. Барсова, состоявшіе въ этнографическихъ описаціяхъ и матеріалахъ, номѣщались въ одонецкихъ мѣстныхъ изданіяхъ:—Петрозаводскія свадебныя пѣсии (Олонецкія губ. Вѣдомости, 1867, № 1—4); Загадки Обонежскаго народа (тамъ ж.е., № 1); Свадебныя причитанія Каргопольскаго уѣзда (№ 8, 4, 25, 26); Свадебныя причитанія Пудожскаго уѣзда (№ 6, 9); Отдача смиа въ рекрути (№ 10); Заплачка о семинаристахъ, утонувшихъ въ Онегѣ озерѣ (№ 30); Заговоры и пословицы обонежскаго народа (№ 1—32); Черты изъ жизни олончанъ (№ 1); Славленіе и святочныя увеселенія (№ 2); Изъ обычаевъ обонежскаго народа. Увеселенія на масляницѣ (№ 8); Изъ обычаевъ Обонежскаго народа: 1) Празднованіе Ильина дня въ Канакшанскомъ приходѣ; 2) Празднованіе Рождества Богородицы на Лепшѣ; 8) Празднованіе св. Модеста и Власія и Троицына дня въ Нименскомъ приходѣ

Собираніе произведеній народной поэзіи ревностно совершалось въ разныхъ направленіяхъ и въ разныхъ концахъ Россіи. Назовемъ изв'естные сборники: Варенцова (сборникъ духовныхъ стиховъ и пѣ-

4) Праздновавіе Ивана Купалы въ деревнъ Остречьъ (Памятная книжка Олонецкой губернік, 1867).

— Олонецкія былины и духовные стихи (въ "Олонецк. Губ. Вёд." 1867): Чурилушко Пленковичъ, Казань-городъ (№ 16); Софья, Георгій Храбрый (№ 14); Аника воннъ, Алексей Божій человёкъ, Лазарь праведный (№ 12); Пустыня (№ 14); Сонъ Богородацы и Страшный судъ (№ 11); О деёнадцати пятницахъ, (1868 г., № 31).

— Преданія о панахъ: 1) Крестовый и Пелій мысы въ Онежсковъ озеръ; 2) Преданія о чуди и язычникахъ; 3) Паны, Литва (Памятная книжка Олон. губерніи, 1867 г.).

-- Сказка объ Алеш'я Голопузомъ, легенда объ Иван'я купецкомъ скиз ("Півсин", Рибникова, т. IV, стр. 209, 234).

— Олонецкія бытовыя пісни (Олонецкія губ. Від. 1868, № 24—27, 83). Песьянцы-сліпцы (тамъ же, № 51). Погребальный плачъ на могний отца (№ 45). Народныя суевізрія и заговоры (№ 93—94). Знаменитая олонецкая вытница (тамъ же, 1870, № 62).

-- Причитанія сівернаго края. Два тома, 1872—82. Томъ І: плачи погребальные, надгробные и надмогнльные. Т. П: плачи завоенные, рекрутскіе и согдатскіе. Остается еще неизданнымъ третій томъ, заключающій плачи свадебные, рукобитные, разлучные, блезные и предвінечные. Первые томы были удостоены академической преміи и золотой медалы отъ Геогр. Общества.

"Причитанія" вызвали спеціальное изсл'ядованіе А. Веселовскаго: Die russische Todtenklagen, въ "Russische Revue", 1873, и рецензію Л. Майкова въ Журн. мин. просв. 1872, декабрь; 1882, октябрь.

— Петръ Великій въ народныхъ преданіяхъ съвернаго края ("Бесъда", 1872, кн. V).

— Петръ Великій въ сказкахъ сввернаго края (Труды Этногр. Отдёла моск. Общества ест., антр. и этнографіи, кн. IV).

(Объ этожъ статья: La légende de Pierre le Grand dans les chants populaires et les contes de la Russie, par Alfred Rambaud, въ Revue d. d. Mondes, 1873).

- О свадебныхъ обычаяхъ въ Олонецкой губерни ("Бесёда", 1872, кн. VI).

- Статьи о русской народной пёснё въ музыкальномъ отношенін, но поводу первыхъ концертовъ Славянскаго въ Москвё ("Соврем. Извёстія", 1872).

— Въ Трудахъ Общества естеств., антр. и этнография, по этнографическому отдълу: Съверныя сказанія о Лембояхъ и Удъльнидахъ; Замътки изъ этнографія съвернаго края и пъсня о Литовскомъ погромъ; Юрьевъ день; Обзоръ этнографическихъ данныхъ, помъщенныхъ въ разныхъ губернскихъ въдомостяхъ за 1873 годъ (кн. Ш., вып. І). Обряды, наблюдаемые при рожденіи и крещеніи дътей на ръкъ Орели (кн. IV).

— Памятники народнаго творчества въ Олонецкой губерніи (Записки Геогр. Общ. по отділению этнографіи, т. Ш, 1878).

— Очерки народнаго міровоззр'янія и быта (Древная и Новая Россія, 1876, кн. 2).

— Съверныя преданія о древне-русскихъ князьяхъ и царяхъ (Др. и Нов. Рос., 1877, № 9).

- Критическія зам'ятки объ историческомъ и художественномъ значеніи Слова о полку Игорев'я (В'всти. Евр., 1878, октябрь и ноябрь).

N CLARK

сенъ самарскаго кран), сборники г. Бевсонова, небольшіе, но цённые сборники Худякова <sup>1</sup>), сборники загадовъ, заговоровъ—Садовникова, Л. Майкова; множество сборниковъ мёстныхъ, выходившихъ отдёльными книгами или помёщенныхъ въ мёстныхъ изданіяхъ: паматныхъ книжкахъ, сборникахъ статистическихъ комитетовъ и т. д., которые будутъ указаны въ своемъ мёстё;

Въ то же время разиножаются труды по изучению книжной ста-

— Въ "Трудахъ" комитета по устройству московской антропологической вы. ставки г. Барсовниъ составлени били: Программа собиранія этнографическихъ предметовъ для этнографическаго отдёла моск. антроп. выставки, 1878, и Описаніе этногр. коллекцій, входившихъ въ составъ этого отдёла виставки, 1879.

— Народная молетеа архангеламъ и ангеламъ XVII вѣка ("Чтенія" моск. Общ. исторів и древн. 1883, кн. І).

— Собственныя вмена Архангельской Самояди XVII вѣка ("Чтенія", 1883, кн. П).

— Акты съ этнографическими указаніями (тамъ же, 1883, кн. І; 1884 г., кн. Ш.-ІV).

— Сказаніе XVII ріка о кладахь въ (нынішнихь) московской и смоленской губерніяхь ("Чтенія", 1886, кн. П).

 Сонъ Богородеци въ живомъ народномъ пересказъ́; народныя молитвы, утренняя в вечерняя (тамъ же, кн. Ш).

- Народныя преданія о міротворенія (тамъ же, вн. IV).

 Слово о полку Игоревъ, какъ художественный паматникъ Кіевской дружинной Руси. Три тома, 1887—90.

— Изъ рукописсй извлечени слёдующіе памятники старинной книжной повёсти, апокрифической легенди и народнаго эпоса: — "Акиръ премудрый во вновь откритомъ сербскомъ спискё XVI вёка, съ предисловіемъ ("Чтенія", 1886, кн. Ш).—О Тиверіадскомъ морѣ (тамъ же, кн. І).—Богатырское слово въ спискѣ начала XVII в. (Записки Академіи Наукъ, т. XL).

— Упожанемъ еще статью: О воздъйствія апокрафовъ на церковный обрадь и нконопись, въ "Журн. мин. просв.", т. ССХLП, и надавія старой ученой переписки, доставляющей матеріали для исторіи нашей этнографіи, какъ переписка канцлера гр. Румянцова, проф. И. Д. Бъляева съ разными учеными, достопримъчательная переписка Бодянскаго и Максимовича (въ "Чтеніяхъ" Моск. Общ. Истор. и древностей).

Обворь двятельности г. Б. и списовь его сочиненій см. въ "Запискі объ ученихь трудахь Е. В. Барсова. Составиль Дм. Цвітаевь, привать-доценть Имп. моск. университета": М. 1887.

<sup>4</sup>) Иванъ Ал. Худяковъ былъ сыномъ смотрителя уйзднаго училища въ Тобольскъ, учился сначала въ тобольской гимназія, потомъ въ 1860-хъ годахъ въ казанскомъ и московскомъ университетахъ и тогда же сталъ издавать сборники народной поззія пёсни, сказки и т. п., а также книжки для народнаго чтенія. Въ тё же годы онъ привлеченъ былъ къ процессу по политическому преступленію и сосланъ въ Саберь, гдё и умеръ въ Иркутскъ въ больницё умалишеннихъ въ 1877. Послёдникъ грудомъ его былъ "Верхоянскій сборникъ", изданный Восточно-сибирскимъ отдёломъ Географическаго Общества (Иркутскъ, 1890), гдё въ предисловія приведены біографическія указанія.

рины въ техъ ся произвелениять, которыя имели ближайщее отношеніе въ живому донынѣ народному преданію и вообще въ образованию наводнаго мідовозобнія. Мы виділя, что изученія этого дода были начаты еще г. Буслаевымъ, который въ своихъ трудахъ далъ множество указаній на тёснёйшую связь старой письменности съ различными областями народной поэзія, впервые разработываль въ этомъ смыслѣ старыя житія (Петра и Февроніи Муромскихъ, Петра даревича ордынскаго, Меркурія Смоленскаго, житія новгородскія, владимірскія, московскія), литературу иныхъ легендарныхъ сказаній, азбуковниковъ, травниковъ и пр. Мы указывали, какое иножество подобныхъ намятивновъ было издано и получало первое истолкованіе въ замѣчательныхъ изданіяхъ г. Тихонравева. Съ тёхъ норъ сдѣлано было еще нёсколько собраній и изданій этой литературы. Такъ нъсколько произведеній ся было издано Срезневскимъ въ его пересмотрѣ малоизвѣстныхъ и неизвѣстныхъ памятниковъ старо-славянской и русской инсьменности. Костонаровымъ въ его "Памятникахъ старинной русской литературы"; цёлый рядъ ихъ явился въ изданіяхъ Общества любителей древней письменности, основаннаго вняземъ П. П. Вяземскимъ, московскаго Общества исторіи и древностей. Известный, рано умершій, археографъ, Андрей Никол. Поповъ, напечаталь нёсколько замёчательных в древних текстовь подобнаго рода въ "Описания" рукописной библютеви носковскаго купца Хлудова, вуда между прочимъ поступили многія важныя южнославянскія рукописи изъ собранія Гильфердинга. Къ изланію текстовъ присоединяются изслёдованія. Таковы были въ 1860-хъ годахъ изысканія Аванасія Прок. Щапова (1830—1876): сибиракъ родомъ, сынъ бъднаго деревенскаго дьячка въ восточной Сибири, воспитанникъ, а потожъ профессоръ казанской духовной академін, а также университета, онъ началъ упоминутымъ выше изслёдованіемъ о происхожденіи и значенія русскаго старообрядства и, продолжая послѣ заниматься его исторіей, Щаповъ обращалъ въ особенности вниманіе на мало замѣчаемую прежде бытовую сторону въ русскомъ расколѣ. Хотя вслѣдствіе особеннымъ образомъ сложившихся условій его жизни, онъ не могъ дать своемъ изслёдованіямъ достаточно выработанной формы, въ нихъ разбросано много весьма цённыхъ указаній, которыя и донынё ĦӨ получные еще надлежащаго историческаго развитія въ литературѣ о расколь, и народномъ быть вообще. Между прочимъ, въ казанской духовной академін Щаповъ имълъ подъ руками перенесенную туда богатую библіотеку Соловецкаго монастыря, нёкогда какъ и донынё полу-народнаго, а въ XVII вѣкѣ кромѣ того и полу-старообрядческаго, и въ рукописахъ этой библіотеки Щаповъ между прочимъ вычиталъ массу харавтерныхъ произведеній полународной аповрифической де-

**2**26

тенды, которыя внесь нь свои "Очерия народнаго міросозерцанія, православнаго в старообрядческаго", гдё сдёлана понытва цёльвей реставрація этого міросозерцанія, остающаяся понынё одинокою <sup>1</sup>). Соловецкія рукописн <sup>3</sup>) послужнам основаність для трудовъ другого назанскаго ученаге, г. Порфирьева, автора извёстной книги по исторіи русской литературы <sup>3</sup>). Назовемъ еще изслёдованія П. А. Лавровскаго <sup>4</sup>), В. Сахарова, М. Альбова, Мансветева <sup>5</sup>). Памятники этого рода обратили на себя вниманіе и въ южной в западно-славниевой литературё: важные матеріалы, находящіеся въ связи съ древнерусскими памятниками авсярифической детенды, изданы были Новаковичемъ, Ягичемъ (хорватскія "Starine", "Archiv für slavische Philologie"), Калужняцкимъ и др. Дальше мы встрётимся съ изслёдованіями, которыя получнан богатую пищу въ этомъ матеріадѣ.

Въ 1860-хъ годахъ еще проделжаеть господствовать инеологическій пріемъ въ объяснени древняго русскаге эноса, но рядомъ съ нимъ высказываются и другія точин зрёнія, иногда совершенно неожиданныя, — между прочимъ заявлены были семийнія, которыя какъ бы указывали необходимость новаго пересмотра прежнихъ нележеній.

Отивтникъ прежде всего точку зрёнія, которую можно назвать исторической. Она береть былины въ ихъ прямомъ смыслё, не сомна-

<sup>2</sup>) Тенерь выходить подребное "Описаніе рукописей Соловецкой библіотехи, находящейся въ библіотекѣ казанской духовной академія". Два тома, Казань 1881—85.

\*) Апокрифическія сказанія о ветхозав'ятных лицахь и событіяхь. Казань, 1873. — Апокрифическія сказанія о ветхозав'ятныхь лицахь и событіяхь по рукопи-

сянь Соловецкой библіотеки, —въ "Сборникъ" II Отдъленія Акад. т. XVII, 1877. — "Авокрифическія молитви по рукописанъ Соловецкой библіотеки", и "О Со-

ловецкой библіотекі, налодящейся нині въ Казанской духовной академін", въ Трудахь IV Археологическаго съёвда въ Казани, 1878.

4) Обозрвніе ветхозавітныхъ апокрифовъ, въ "Духовн. Вістинкі", 1864, т. ІХ.

<sup>5</sup>) Эсхатологическія сочиненія и сказанія въ древне-русской письменности и вліяніе ихъ на народные духовные стихи. Изсийдованіе В. Сахарова, Тула, 1879.

- Апокрифическія и легендарныя сказанія о Пресв. Діві Марін, особенно распространенныя въ древней Руси. Сочиненіе Владиміра Сахарова, з. l. et a. (Изъ "Христ. Чтенія", 1888, № 11—12. Сиб. и Тула).

- Объ апокрифическихъ евангеліяхъ. Свящ. М. Альбова, въ Христ. Чтенін, 1872.

— Происхожденіе міра и человіна и послідующая ихъ судьба по изображению лревнихъ римскихъ поетовъ: Сиведлины книги, — Глоріантова, въ Христ. Чтеніи, 1878.

--- И. Мансветовъ, Византійскій матеріаль для сказанія о дебнадцати трясавицахъ. Москва, 1881.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. біографію, составленную Н. Я. Аристовымъ: "Асанасій Прок. Щановъ. Жизнь и сочиненія". Спб. 1883 (здъсь и подробный синсовъ его сочиненій). Некрологъ, въ Въсти. Евр., 1876.

вансь въ принадлежности ихъ перваго созданія той исторической порѣ, къ воторой относятся ен герон, и старается объяснить, какъ историческая основа отразилась въ поэтическомъ изображеніи. Это непосредственное толкованіе представлялось вполнѣ естественнымъ для произведеній, привязанныхъ въ историческому центру, какъ Кіевъ или Новгородъ, съ героями, группированными вокругъ историческаго князя и частію носящими имена, извѣстныя лѣтописи. Такъ смотрѣлъ на былины издатель "Древнихъ стихотвореній" Кирши Данилова и за нимъ всѣ историки литературы до появленія мнеологической школы (Бѣлинскій, Катковъ). Объясненіе вопроса было, однако, необходимо, и изъ новыхъ изслѣдователей его поставилъ снова г. Майковъ.

Леонидъ Никол. Майковъ (род. 1839), питомецъ петербургскаго университета, гдъ онъ кончилъ курсъ въ 1860, одно время работалъ въ центральномъ статистическомъ комитетъ министерства внутреннихъ дълъ, съ конца 1860-хъ годовъ вступилъ въ редакцію журнала министерства просв'ященія, котораго послі быль редакторомь, а съ 1882 состоить помощникомъ директора Публичной Библіотеки. Послѣ магистерской диссертаціи о древнеми русскомъ эпосѣ, 1863, онъ издаль иного изслёдованій по этнографіи, а особливо по исторіи литературы, старой и новъйшей (здъсь наиболье важнымъ было критическое издание Батюшкова). Издавна онъ работалъ въ Географическомъ Обществѣ, гдѣ съ 1872 до 1886 былъ предсѣдателемъ этнографическаго отдёленія: подъ его редакціей вышли нёсколько томовъ "Записовъ по отдѣленію этнографіи" (т. II, III, VI), и онъ принималъ участіе въ изданіи "Географическаго Словаря". Въ ряду трудовъ этнографическихъ особливо цённымъ было собраніе веливоруссвихъ заклинаній, частію по матеріаламъ Общества, частію но множеству небольшихъ сборниковъ, разсѣянныхъ по изданіямъ провинціальнымъ. Важны также его изслёдованія о значеніи народной поэзіи въ средѣ самаго быта, о характерѣ народныхъ пѣвцовъ, о старыхъ записяхъ народной поэзіи (въ XVII стольтіи), объ отношеніи старыхъ книжниковъ къ народной поэвіи и тёхъ измёненіяхъ, вакимъ подвергались ся произведенія въ народной памяти. Работы историко-дитературныя также имфли иногда отношение къ этнографии, какъ напр. его работы о старой полу-народной повѣсти <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Записка объ ученыхъ трудахъ его, г. Веселовскаго, въ "Сборникъ" 2 отдъленія Академія, т. XLVI, 1890, стр. VII—XII; біографическія свъдънія въ "Нивъ", 1889, № 11.

Слёдующіе труды г. Майкова нибють отношеніе въ этнографія:

<sup>-</sup> О билинахъ Владнијрова цикла. Изследованје на степень магистра русской словесности. Спб. 1863.

Русскій народный эпосъ, —по выводамъ г. Майкова, — отвічаеть нісколькимъ періодамъ исторической жизни русскаго народа и можеть быть разділенъ на нісколько цикловъ, которые боліе или меніе полно отражають въ себі быть и понятія даннаго періода. Былины Владимірова цикла изображають кіевскій удільный періодъ. Содержаніе ихъ выработывалось въ продолженіе Х, ХІ и ХІІ віковъ, а установилось не поздніе ХІV віка, когда въ народі была еще свіжа память о первенствующемъ значеніи Кіева. Авторъ разсматриваетъ содержаніе былинъ по ихъ даннымъ историческимъ и бытовымъ, и опреділяетъ ихъ какъ эпосъ дружинный. Кіевское происхожденіе былинъ и время составленія ихъ опреділяются ближайшими реальными фактами: дійствіе былинъ происходитъ главнымъ образомъ въ Кіеві и около него; дійствующія лица иногда названы въ літовыси на пространстві Х.—ХІІІ віковъ; въ былинахъ Владимірова цикла не видно какого-либо преобладанія Москвы.

Тѣ же заключенія о кіевской землѣ, какъ родинѣ древнѣйшаго эпоса, повторены были въ изслѣдованіи Ор. Миллера объ Ильѣ Муромцѣ, повторены были Погодинымъ, который, признавая, что былины дошли до насъ въ самомъ поврежденномъ видѣ, не сомнѣвался, что онѣ относятся въ глубокой древности и въ томъ, что мѣстомъ ихъ созданія былъ югъ, кіевская вемля <sup>1</sup>). Къ тому же вопросу о мѣстной принадлежности былинъ возвратился потомъ Н. Квашнинъ-

— Разборъ "Онежскихъ былинъ", Гильфердинга, въ Журн. мин. просв. 1873, № 8.

- Новыя данныя русскаго эпоса въ Заонежьн, "Др. и Новая Россія", 1876, № 6.

- Краткое известие о народе Остацкомъ, Григорія Новицкаго. Сиб. 1884.

<sup>-</sup> Разборъ IV тома "Песенъ" Рыбникова, въ Журн. мин. просв. 1868, Ле 5.

<sup>—</sup> Разборь "Причитаній Ствернаго края" Барсова, тамъ же, 1872 и 1882, и въ Отчетв о 28 присуждении Уваровскихъ наградъ.

<sup>---</sup> Замѣтка о географія древней Руся (разборъ княги Н. Барсова: Географія начальной кѣтопяси), въ Журн. мип. просв. 1874, № 7.

<sup>—</sup> Павецъ былинъ въ окрестностакъ Барнаула, въ "Извъстіяхъ" Геогр. Общества, 1874, № 6.

<sup>-</sup> Сборникъ великорусскихъ заклинаній, въ "Запискахъ Геогр. Общ. по отдёленію этнографіи", т. П.

<sup>—</sup> Неизвёстная русская повёсть Петровскаго времени, въ Жури. мен. просв 1878, № 11, и отдёльно, Спб. 1880 (повторено съ новыми объясненіями въ собраніи его историко-литературныхъ изслёдованій).

<sup>—</sup> Предпринято имъ обозрѣніе старинныхъ рукописныхъ сборниковъ народныхъ иѣсенъ; отсида изданъ обзоръ пѣсенъ, записанныхъ въ XVII столѣтін, Журн. мин. просв. 1850, № 11.

<sup>—</sup> Путешествіе по съверу Россія въ 1791 г., П. И. Челищева. Спб. 1886. (Въ наданія Общества любителей древней письменности. Объ этомъ—"Въсти. Евр.", 1886).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Журналъ мин. просв. 1870, кн. 12, стр. 155.

Самаринъ <sup>1</sup>). Онъ подробнёе, нежели Майковъ, останавливается на историко-географическихъ данныхъ былины и прибавляетъ невыя соображенія объ ся герояхъ; непосредственная связь былины съ вреиенамя Владяміра и вообще до-татарской знохой и для него не сеставляетъ никакого вопреса. Въ изслёдованіяхъ г. Квашинна-Самарина есть любопытныя замёчанія, —ко нерёдко онъ рёшаетъ свои вопросы слишкомъ поспёмие и произвольно <sup>2</sup>); укажемъ для примёра его объясненія именя Добрыни, отождествленіе Регдая съ Ильей-Муромщемъ, обыкновенно излишнее дов'ріе въ данному тевсту билины, пользоваться которымъ слёдуетъ только послё внимательной критической провёрки, и т. д.

Но, хотя бы экическія сказанія и говорная во преммуществу ная исключительно о Кіевь и сосъднихъ ему областяхъ, тотъ фактъ, чтотенерь былных сохранились только на великорусскомъ сверев и что съ теченіемъ времени несомнѣнно стерлись многія черты русскаго юга и замённиць чертами русскаго сёвера, приводнить иёкоторыхъ изслёдователей въ заключению, что былины, усвонеъ нёкоторыя преданія вавъ тему, собственно говоря, были созданы на сёверѣ. По мнѣнію Костонарова, былини-произведеніе чисто русскаго съвера, исключительно велико-русской вётви, всему малорусскому илемени он'в совершенно чужды и не знакомы... Въ нашихъ былинахъ, воторыя несомнённо образовались въ нхъ настоящемъ ведѣ толькона съверъ, исключительно въ великорусскомъ племени, и притомъподъ вліяніемъ (?) иноплеменныхъ населеній, воздёйствовавшихъ на. великорусское племя, одно только относится въ вјевской древностиэто собственныя имена Кіева и князя Владиміра и пекоторыхъ его богатырей, но затёмъ въ былинахъ собственно кіевскаго чрезвычайно нало" »). Но это не мѣшало самому Костонарову указывать въ былинномъ эпосъ преданія самой далекой, именно віевской старины: такъ онъ сравниваетъ лётописныя преданія объ Олегѣ съ чертами былиннаго Вольги или сказанія о Владимір'я съ его изображеніемъ въ великорусской былинѣ 4). Дальню им еще встрётинся съ этикъ вопросомъ о свверномъ или южномъ происхождения быдящъ.

•) Русскія былавы въ всторико-теографическомъ отношенія, —въ "Бесёдъ" 1871, апръ́ль, стр. 78—115; май, стр. 224—244.

- Его же: Новые источники для изученія русскаго элеса. Онежскія билины, записанныя А. Ө. Гильфердентонъ, — въ "Р. Вёстинкъ", 1874, оситибрь, стр. 5-44; октябрь, стр. 768—803.

- И его же: Очеркъ славянской иноологія, въ "Бесёдб", 1872, апрёль.

\*) Это зам'ятали уже гг. Буслаева ("Сравнит. изучение нар. быта и поззии", "Р. Васти." 1872, № 10, стр. 698-697; ср. стр. 670) и Дгичъ.

<sup>в</sup>) "Р. Старина", 1877, январь, стр. 174—175.

<sup>4</sup>) Преданія начальной літописи: "Монографія", т. XIII, стр. 84—166. Ср. Жданова, "Пісни о князі Романі", Спб. 1890, стр. 4.

Прамымъ и усерднъйшимъ послъдователемъ мнеологической теорін быль Оресть О. Миллерь (1833-1889). Уроженець остзейского врая, онъ кончилъ курсъ въ петербургскомъ университетъ въ 1855, и въ 1858 году нанечаталъ нагистерскую диссертацію: "О нравственной стихи въ поэзи на основани историческать ланныхъ", которая вызвала тогда суровня осуждения по крайне односторонней постановкъ вопроса: вызвала большія недоумънія точка зрънія, гдъ нравственность поэзія была смёшана съ нравоучительностью и гдё именно нелоставало исторической опёнки явленій. Миллерь впослёдствія сань увидѣлъ теоретическую ошибку, но у него навсегда осталась манера отыснивать и разъяснять нравоучительный смысль поэзін, и такъ какъ съ этимъ соединялись, въ духѣ тогдашняго общественнаго настроенія и его личнаго религіозно-идеалистическаго характера, увлеченія народныя, стремленіе служить защить достоинства и интересовъ народа, то изъ тогдащнихъ литературныхъ направленій онъ применуль въ славянофильству. Ему казалось, что именно въ этомъ учени находится водевсь твхъ правственныхъ и народолюбивыхъ стремленій, которымъ онъ самъ былъ преданъ съ глубокой искренностью; кажется, однако, что уже въ то время его мысли не вполиф сходились съ этних ученісить, а впосліздствій ему пришлось весьма категорически расходиться съ новъйшими послъдователями этой шволы (его столкновения въ петербургскомъ славянскомъ комитетв), съ которыми онъ не соглашался по нёкоторымъ весьма существеннымъ пунктамъ, напримъръ не раздъляя ихъ національной исключительности. Въ 1862-1863, Миллеръ жилъ за границей, слушалъ лекцін въ берлинскомъ университетъ и посътилъ славянския земли. По возвращении, онъ тачалъ читать лекции въ петербургскомъ университеть по исторіи русской литературы. Эта профессура заняла всю его жизнь, и увольнение отъ казедры было для него тяжелымъ нравственнимъ ударомъ. Его учено-литературные труды были направлены на изслёдованія о народной поэзіи и исторіи литературы, древней и новой, и при томъ складѣ его понятій, который мы указывали, естественно, что его работы принимали неръдко характеръ публицистическій. По выход'в въ св'ять первыхъ томовъ собраній Рыбникова и Кирћевскаго, Миллеръ прочелъ въ 1862-иъ году нъсколько публичныхъ левній о русскихъ народныхъ піссняхъ, и въ эти годы предался спеціальному изученію древней русской литературы и народной поэвіи. Основнымъ результатомъ этихъ изученій быль, во-первыхъ, опыть по исторіи древней русской литературы (доведенный до татаръ) и, во-вторыхъ, его докторская диссертація объ Ильв Муронцѣ, составившая огромную внигу. Впослѣдствіи Ор. Миллеръ возвращался только изр'вдка къ вопросамъ народной поззія, особливо эпоса, въ небольшихъ статьяхъ и рецензіяхъ, и работы его 1870-хъ годовъ направлены были на изученіе новъйшей литературы и публицистику, гдё онъ старался развивать нравственныя начала общественности на основаніи того, что считалъ истиннымъ духомъ русскаго народа. Изученія древности (въ его диссертаціи объ Ильѣ Муромцѣ) съ одной стороны были развитіемъ мисологической теоріи, особливо въ духѣ Асанасьева, а съ другой нравоучительно символическимъ толкованіемъ древняго эпоса, изъ котораго онъ хотѣлъ извлевать поученія и для настоящаго времени <sup>1</sup>).

Книга объ Ильъ Муромцъ представляетъ общирную разработку преданій объ этомъ былинномъ богатырѣ, гдѣ въ первый разъ собранъ большой сравнительный натеріалъ, особливо изъ нёмецкой средвевъковой поззіи и изъ славянскихъ эпическихъ сказаній, снабженный множествоиз мноологических объясноній. Свой комментарій авторъ желалъ представить въ особенности развитіемъ славянофильскаго взгляда на русскую древность, - это послёднее должно относиться именно въ его правоучительно-симводическимъ толкованіямъ. Въ своей мнеологической теоріи Ор. Миллеръ, какъ мы сказали, всего ближе продолжаеть Асанасьева, какъ въ объясненияхъ нравственнонаціональныхъ желаеть доставить аргументы для взглядовъ славянофильскихъ. Правда, главный трудъ Ассанасьева началъ выходить въ одно время съ первой книгой Миллера, но послъдній могъ уже воспользоваться 1-иъ томомъ "Поэтическихъ Воззрвній" и ранѣе явившимися отдёльными статьями Асанасьева. Виёстё съ нимъ, онъ береть своими мисслогическими авторитетами Куна и Шварца, Маннгардта (перваго направленія) и Макса Мюллера, и не менње самого Асанасьева находить удивительныхъ объясненій мноа солнцемъ, тучами и громами. Мисологическая точка зренія доведена здёсь до послёдней крайности: это-послёдняя степень преувеличенія, до какой можно было довести солнечно небесно-грозовую теорію. Въ "Обозрѣнія" древней-русской словесности авторъ не знаетъ сомнѣній отнотельно миеическаго содержанія сказовъ и эпоса: ему извъстна теорія Бенфея, которая объясняла значительную долю въ сходстве сказовъ у различнъйшихъ народовъ путемъ внъшняго заимствованія и могла

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Для біографическихъ свёдёній см. "Очеркъ научной дёятельности профессора О. Ө. Миллера. Съ приложеніемъ его портрета, факсимиле и описанія празднованія 25-лётняго побилея". Составилъ И. Ш. Спб. 1889.

<sup>—</sup> Оресть Өедоровичь Миляерь. Біографическій очеркь, составленный Б. Б. Глинскимь, съ приложеніемь портрета. Спб. 1890. (Ср. по поводу этой книжки ст. г. Скабичевскаго, "Новости", 1890, № 203).

<sup>-</sup> Списокъ сочинений въ "Русской Мысли", 1889, сентябрь, и въ "Очеркв" И. Ш.

<sup>-</sup> Некрологь, въ "Въстникъ Европи", 1889, іюль.

бы умёрить мноологическія пристрастія, но онъ не становится отгого осторожние. Авторъ безстрашно прониваеть въ отлаленнийшую древность, раскрывая самыя неисповёдимыя глубины ся мнеологическихъ представленів. Все изображеніе древности есть хитросплетенное построеніе изъ олицетвореній, метафоръ, символовъ,---въ которомъ весьма нелегво оріентироваться: объясненія такъ отважны, что читателю думается наконець, что построеніе можеть рухнуть при неосторожномъ привосновении вритиви. Въ самонъ деле, речь идеть о такой отдаленной старинь, что для мисслогической науки было бы великимъ пріобрѣтеніемъ и то, если бы она смогла опредѣлить самыя общія черты, такъ свазатъ круглыя цифры содержанія и образованія миса, насловние круглыми пифрами определеть насловнія земной коры и продолжительность геологическихъ періодовъ: вийсто того, какъ и у Азанасьева, мы получаемъ напр. объяснение самыхъ мелкихъ подробностей свазки — вакъ будто черезъ тысячелётія сказка пришла въ намъ въ нетронутомъ видъ, и какъ будто для этихъ объясненій довольно было изворотливости фантазін. Прим'вровъ сказаннаго множество-на стр. 21-196 "Историческаго Обозрѣнія" 1).

Относительно былины принимается за несомибнное и развивается до врайняго предбла то представленіе дбла, вакое мы видбли у г. Буслаева и Асанасьева. Считается безспорнымъ, что "старшіе богатыри" это-,антропоморфическіе исполинскіе (?) инем тичь" (Обозр., стр. 204), что бой Ильн-Муромца съ сыномъ означають то, что "богъ тромовникъ, производя, т.-е. порождая тучи, съ другой стороны ихъ же и истребляетъ" (стр. 219); Содовей-разбойникъ-"не что иное вакъ олицетворенная буря съ ся вътвистынъ деревомъ тучъ и ся грознымъ свистаньемъ" (стр. 221); Владиміръ-подлинное "Красное солнышко"; въ Добрынъ-, скрывается божество, въ основъ своей соотвётственное германскому Одину", и такъ далёе. Хотя въ самомъ заглавіи книги объ Ильф-Муромцф авторъ говорить о "слоевомъ составъ" былины, но въ изслъдованіи это не мъшаеть ему брать новыйшие тексты былины вакъ основание для мисодогическихъ тодкованій: полагается, что прим'трно съ Х-го в'яка въ былинъ сохранились одни и тв же — не только темы и сюжеты, но самые обороты рѣчи, слова и выраженія; полагается, что примѣрно въ продолженіе тысячи лёть многочисленныя поколёнія хранителей и передатчиковь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напр. баба яга—замняя туча, зима (почему, невзейстно); жарь-птица—, чрезмёрность въ явленіяхъ свёта и теплоты, которая становится уже пагубною"; норка звёрь—живеть въ пещерё, заваленной камнемъ, который "обыкновенно мнеически объясняется окаментьлостию (?) природы въ холодное зимнее время" и т. д. Объясненіе острова Буяна и камня-алатыря въ извёстной формулё заговора (стр. 78— 81) есть настоящій tour de force мнеологическаго ухищренія.

былины не внесли никакого оборота и сравнения, никакого нонятия своего времени,-потому что, какъ же вначе сдёлать выводы о "тучахъ" в "нолніяхъ"? Правда, авторъ двласть различія: онъ считаетъ одев колообности инонческими, другія-бытовыми, одив древники, другія новник; но выборь кожду ники часто совершенно произволенъ. Напр., въ описанія богатырской нгры оружіснъ (Илья-Мур., стр. 16-17), богатырь "наговариваеть" на конье, - авторъ заключаеть, что это "отзывается отдаленийныею стариною", но ночену же? Заговариванье оружія извёстно солдатамъ и охотнивамъ и по сію иннуту: эта черта могла, пожалуй, быть и новымъ варіантонъ. Наговаривая такимъ образомъ, враждебный богатырь собирается "эсртёть Ильей-Муронценъ", какъ вертить своимъ коньемъ. По мнёнію автора, въ этихъ словахъ "слышно уже воинское поддразниванье врага, т.-е. туть надобно видёть черту уже бытовую, поздивищую". Почему-совершенно неизвъстно; очевидно, напротивъ, что эта подребность именно принадлежить въ заговору, вакъ ожиданіе его исполненія; и ватънъ, когда наговаривали на копья, могли ез то же еремя дълать и воинское поддразнивание. Боевая потвха, киданье вверхъ налицы, воторую богатырь потомъ довить-сть потёха столь обывновенная вездё и всегда, гдё употреблялись палицы, что припоминать Тора нътъ надобности. Простое сравнение былины, что не двъ тучи собирались, не дет горы сденгались, а сътяжались въ чистомъ полт. два богатыря - не проходить у автора даромъ: оно оказывается "едва ли не прямымъ указаніемъ на мненческое значеніе борющихся существъ"; но когда вслёдъ затёмъ объ Илев-Муромцё говоричся другимъ сравненіемъ, что упавши на землю онъ ворочался какъ "сёрая утица", авторъ не прінскалъ для утицы мисологическаго толкованія я рёшяль, что "сравненіе относится въ соверженно другому и, конечно, позднёйшему кругу". Камень-алатырь, который въ "Обозрёнін" быль уже объяснень какь "солнечный камень" (?), здёсь объясняется вновь. Въ одномъ варіантѣ былини о боѣ Ильи-Муромца съ синомъ, иослёдній говорить о своемъ происхожденіи: "оть моря и оть студенаго, отъ камени я отъ Латыря, отъ той отъ бабы отъ Латнгорки". и изъ этого случайнаго сопоставленія и созвучія двухъ перепорченныхъ именъ авторъ не замедлилъ вывести, что "самое имя этой бабы указываеть на связь ся съ Латыремъ", и оба они вийстй толкуются такъ (стр. 19): "камень латырь посреди студенаго моря, это-солнце посреди значяго неба, соднце въ его знанемъ, невозженномъ состоянія; баба Латыгорка, это — баба-гора (горынинка), зимняя туча, залегшая камень латырь (латыгорка), пока, наконецъ, чрезъ союзъ съ мнонческимъ существамъ, сврывающимся въ Ильв. она не становится снова плодоносною, лётнето бабою" (!)...

Такого рода объясненіями исполнена у г. Миллера вся мисологія бидинь <sup>1</sup>).

Другую сторону изслёдованія составляють объясненія психологическія и моральныя. Авторъ старается опредёлить нравственный карактеръ Ильн-Муронца и другикъ гереевъ былини, какъ новидимому ин затруднительно было би опредёлять нравственныя свойства тучи, гровы, солнца и дождя. Въ заключение объясняется народно-бытовое значеніе нашего экоса, и инеологія переходить въ нублицистику, въ томъ нравоучительно-символическомъ нанравленіи, какое мы указывали. Авторъ желаетъ установить настоящую русскую точку зрёнія, которая должна имёть мёсто въ нашей наукѣ и современной общественности, и изобличаеть въ томъ и другомъ не русскія, нёмецкія (въ дурномъ смыслё) поползновенія: не мудрено, что при этомъ г. Стасовъ, съ его теоріей происхожденія былинъ, оказался нёмцемъ (стр. 674); удивительнёе, что не вполнё русскию является даже Стоюниеть (стр. 813).

Въ разборахъ книги Ор. Миллера <sup>2</sup>) г. Буслаевъ, отмѣтивъ большія заслуги автора въ сложномъ изслѣдованіи—внимательномъ изученіи текстовъ, подборѣ сравнительнаго матеріала, въ стараніи установить различные элементы древняго эпоса, указалъ вмѣстѣ и недостатки, которые сводятся особливо къ недостаткамъ метода. Г. Буслаевъ не былъ особению пораженъ упомянутыми выше мисологическими преувеличеніями; онъ признавалъ, что мисологія природы и сказочныя или эпическія формулы должны служить средствомъ объясненія, и находилъ, что въ книгѣ Миллера онѣ приводили къ "самымъ удовлетворительнымъ результатамъ", тѣмъ не менѣе крититъ замѣтилъ, что въ книгѣ Миллера онѣ приводили къ "самымъ удовлетворительнымъ результатамъ", тъ́мъ не менѣе крититъ замѣтилъ, что въ изслѣдованіи элементы объясненія мисологическаго и историческаго обозначены такъ неясно, что производятъ иутаницу: герои былины являются то небесными явленіями, то историческими лицами, и именно слои эническаго творчества остаются ие раздѣленными <sup>3</sup>). Указывая далѣе, что дѣйствующія лица въ ми-

<sup>1)</sup> Укажемъ еще импній примъръ, на стр. 275—277, гдъ ндетъ ръчь о "взанмныхъ мненческихъ отношеніяхъ Ильв, Соловья и Владиміра".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Журн. мин. просв. 1871, априль, и въ отчети о 14-из присуждени Уваревскихъ наградъ. Сиб. 1872.

<sup>\*) &</sup>quot;Въ интересахъ автора, —говоритъ г. Бусласезъ, — мнё казалось необходимимъ прочнёе и тверже установить тотъ древизйшій, собственно русскій слой, которий наши былины наложная на эту неустановившуюся, колеблющуюся подъ ногами изслёдователя мнеологическую массу, сложенную изъ хаотической смёси свёта и тымы, тепла и холода, тучъ и дождей, и прочихъ элементовъ, но рубрикамъ которихъ миеологія природи распредёляетъ свой матеріалъ. Каково бы ин было первоначальное мненческое значеніе горъ и рёкъ, но онё уже перестали быть тучами и дождами, какъ только русскій народъ сталъ слагать свои древнёйшія сказанія, лётописныя и мёстныя".

## ГЛАВА VIII.

овхъ природы являются существами безсознательными, стоящими внѣ человѣческихъ нравственныхъ понятій, между тѣмъ они руководятся этими понятіями въ качествё лицъ бытовыхъ, историческихъ, и самъ Илья-Муромепъ чествуется въ внигв Миллера какъ образенъ высовой правственности, г. Буслаевъ замбчаеть, что "авторъ недостаточно анализироваль эту смёсь, и именно по той причинё. что не провелъ болѣе замѣтной, болѣе точной черты между ранними, инеологическими слоями и повднёйшими, бытовыми и историческими, и между данными общесравнительными и местными, національноруссвими". Отсюда выходило нерёдко, что авторъ находиль инеологію тамъ, гдѣ ея совсѣмъ не было. Когда въ былинѣ Илья - Муромецъ мостилъ мосты, Ор. Миллеръ толковалъ, что эти мосты означають радугу; г. Буслаевь объясняеть, что это просто мостовая изъ бревенъ, положенныхъ на трасину для проведенія прямовзжей дороги, о чемъ самая былина говорить совершенно отчетливо: это была существенная потребность быта, когда еще не устроены были дороги, и "мостить мосты" стало давно эпическою формулою, напримѣръ даже въ Словѣ о полку Игоревѣ. Выше мы указывали другіе примъры подобнаго рода.

Миллеру никакъ не хотёлось, чтобы слово "богатырь" было монтольскаго происхожденія, и онъ считають такую этимологію какъ бы дёломъ нёмецкаго недоброжелательства; г. Буслаевъ подтверждаеть, что слово взято именно у татаръ, и указываетъ притомъ, что употребленіе его въ былинё должно быть сопоставлено съ употребленіемъ его въ лётописи, гдё оно вошло именно въ монгольскомъ періодё. Г. Буслаевъ объясняетъ далёе, что многія мнеологическія толкованія гораздо проще могли быть замёнены ближайшимъ сличеніемъ съ памятниками письменными.

Относительно общихъ выводовъ Ор. Миллера, критикъ замёчаетъ, что указаніе "цёльности" нашего эпоса могло быть достигнуто только пониманіемъ его "во всей его первоначальной, органической цёлости, какъ онъ является въ лётописныхъ сказкахъ, житіяхъ святыхъ, мёстныхъ преданіяхъ, въ названіяхъ урочищъ и проч.; былины составляютъ только часть этого *июлано*, которое и должно быть собственно названо русскимъ народнымъ эпосомъ". Критикъ отвергаетъ характеристику нашего древняго эпоса какъ "простонароднаго"; г. Буслаевъ справедливо указываетъ, что если усмотрѣть тѣсную связь нашей былинной поэзіи съ лѣтописью, легендами и другими памятниками старой письменности, то и всѣ послѣдніе пришлось бы называть простонародными: "только въ послѣднія полтора столѣтія онѣ могли внести въ свое содержаніе нѣкоторую простонародную рознь, первоначальные же онѣ были столько же народима, а не простонародны" — какъ старыя лётописи и легендарныя сказанія. Наконецъ Ор. Миллеръ говорилъ о результатахъ своихъ розысканій: "мнё удалось убёдиться въ томъ, что основныя заключенія о нашемъ эпосё нашихъ писателей народнаго направленія—вполнё справедливы. Я радостно признаю себя ихъ ученикомъ и желалъ бы остаться ихъ вёрнымъ послёдователемъ и, по мёрё силъ моихъ, однимъ изъ подражателей ихъ великаго дёла". Г. Буслаевъ замёчаетъ: "авторъ, съ изумительною скромностію, называетъ себя ученикомъ и вёрнымъ послёдователемъ славянофиловъ; между тёмъ какъ все достоинство его книги составляетъ такое дёло, которымъ славянофилы меньше всего занимались, именно сравнительное изученіе нашего эпоса, самое обстоятельное и самое добросовёстное".

Ор. Миллеру тогда и впослёдствіи казалось, что славянофильство есть лучшее представительство и защита достоинства русскаго народа, что въ немъ заключается наилучшее пониманіе народной личности. По миёнію К. Аксакова, лучшій русскій человѣкъ былъ врестьянинъ, и Ор. Миллеръ находилъ образъ этого лучшаго человѣка именно въ крестьянинѣ Ильѣ-Муромцѣ; крестьянство у славинофиловъ противополагалось испорченному обществу, наилучшее народное есть крестьянское, и Ор. Миллеръ также указывалъ лишнюю похвальную черту древняго эпоса въ томъ, что это—эпосъ простонародный. Нѣтъ сомиѣнія, что для него не менѣе если не болѣе научнаго изслѣдованія важенъ былъ нравоучительный выводъ, который изъ него долженъ былъ слѣдовать,--и притомъ выводъ былъ уже готовъ заранѣе <sup>1</sup>).

--- Опыть историческаго обозрѣнія русской словесности, ч. І, вин. 1 (оть древиѣйшихъ временъ до татарщины). Изданіе второе, передѣланное и дополненное тремя новыми главами (съ принадложащей сюда христоматіей). Сиб. 1865 (на обдожкѣ 1866).

— Народное направление въ преподавания и изучения оточественнаго языка, въ газетъ "День", 1864 (по поводу книги Ушинскаго: "Родное Слово").

- Русскій народный эпось передь судомь г. Соловьева, въ "Библ. для чтенія" 1864, вн. 3-я (по поводу XIII-го тома "Исторіи Россіи").

- Разборъ "Нар. сказокъ" Асанасьева, въ 84-мъ присуждения Демидовскихъ наградъ, 1865.

— Сборники по народной русской словесности за 1866 годъ, въ "Журн. мин. просв." 1867, кн. 1-8.

- Олонецкія губ. Вѣдомости за 1867 годъ, въ "Журн. мин. просв." 1868, кн. 8-я.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Укаженъ работи Ор. Миллера, имѣющія отношеніе въ этнографія и въ вопросу народности:

<sup>—</sup> Статьм въ журналѣ "Учитель", по исторіи древней русской литератури (до татаръ), которне дополнени были впослёдствія нёсколькими главами о народной позвіи и составили книгу:

## ГЛАВА УШ.

Какъ мы видёли выше, главный илсатель славянофильской школы, который браль на себя объясненіе историческихъ, гражданскихъ и правственныхъ достоинствъ древней Руси, К. Аксаковъ, только инмоходомъ касался собственно этнографическаго объясненія народной поезіи и въ частноств эпоса. Настоящимъ истоякователемъ идей

- Ссора Ильн-Муронца съ князенть Владиніронъ, въ "Зарія", 1869, кн. 2-а.

— Сравнительно-критическія наблюденія надъ слоевымъ составомъ народнаго русскаго впоса. Илья-Муромецъ и богатырство кіевское. Сиб. 1869 (на обложив 1870). Больш. 8°; ХХVІІ, 830, ХХІІ (указатели) стр.

- Вступительная річь передъ защитой диссертаціи, въ "Зарія", 1870, февраль.

-- Объ изсл'ядованія Вейнберга: Русскія пародния п'есни объ И. В. Грознонть (въ "Голосі", 1872, № 97).

- Начто о русскихъ свадебнихъ пъсняхъ, въ "Филолог. Запискахъ", Воронежъ, 1872, кн. IV, по поводу статън Костомарова.

- О сборники писень Гильфердинга ("Рус. Старина", 1878, кн. 7-я).

— Дей лекція по народной словесности, въ "Филологич. Запискахъ", 1874, кн. 1-я.

--- Къ вопросу о бынинахъ и думахъ, въ "Спб. Въдомостахъ" 1874, № 265, но поводу чтенія о нихъ на Кіевскомъ археологическомъ съёздѣ, а самый рефератъ "о великорусскихъ былинахъ и малорусскихъ думахъ" изданъ въ "Трудахъ 8-го археолог. съёзда въ Россіи", Кіевъ, 1878, ч. П.

— Письмо редактору "Голоса" ("Спб. В'ядон." 1874, № 272; "Голосъ" № 270) о томъ же; Посл'ядияя отнов'ядь "Голосу" ("Спб. В'яд." № 274); Отв'ять "Кіевляния" ("Кіевскій Телеграфъ" № 125).

— Малорусскія народныя думы и кобзарь Вересай ("Др. и Новая Россія", 1875, № 4).

— Предисловіє и прим'язаніє къ письму М. П. Драгоманова о сл'ядахъ великорусскаго эпоса въ Малороссія (тамъ же, № 9).

— О древне-русской интератури по отношению къ татарскому нгу (тамъ же, 1876, № 5).

— О воспитательномъ значение отечественнаго слова ("Педагогический Музей", 1876, № 7).

 О сборникѣ пѣсенъ Кирѣевскаго, въ XVIII-иъ присужденіи Уваровскихъ наградъ, 1876.

- О сборникѣ пѣсенъ Шейна (танъ же).

— О воспетательномъ значение народной словесности ("Педагог. Музей", 1877, ноябрь).

— Вылины; историческія пісни (главы во 2-мъ изданіи "Исторія р. словесности", Галахова).

- Новые домыслы ученія о заниствованіяхъ, въ "Филол. В'ястникъ", Колосова, 1879, вн. 4-я).

- О быленахъ и ихъ свазителяхъ, въ "Сборникъ Археологич. Института", 1880, ч. 8-я.

— Славлнофили и западники въ ихъ отношенияхъ въ малорусской народности. ("Извъстия" Слав. Общества, 1894, октябрь).

- Оцінка этнографическихъ трудовъ П. В. Шейна (въ Отчеті Геогр. Общества за 1884 годъ).

- О книге Фаминцина: "Мисслогія славянь" (въ Известіяхъ Геогр. Общ., 1884).

238

иколы по этнить вопросамъ явился П. А. Безсоновъ. Трудно представить себё, чтобы Ор. Миллеръ могь его считать въ числё тёхъ "писателей народнаго направленія", основныя заключенія которыхъ онъ жолалъ подтвердить.

Литературная двятельность г. Безсонева (въ настоящее время врофессора Харьковскаго университета, ранке библютекара въ университеть Московскомъ, еще ранье служнышаго одно время въ западионъ край, послё усмиренія польскаго вовстанія) восходить своимъ началомъ къ 1850-иъ годамъ; уже тогда онъ примывалъ въ славянофильскому кругу и принималь участіе вь "Русской Бесбадь". Труды его направлялись на изучение русской старины, народной поезіи, русской и славянской бюррафіи. Однимъ изъ первыхъ его трудовъ была біографія Калайдовича; затёмъ ниъ были отысканы и по частямъ издаваемы (въ "Русской Бесбдъ" и потомъ отдельно) сочиненія знаменитаго нымѣ, а тогда еще совсимъ неизвъстнаго Крижанича, (вотораго въ первое время не умъль назвать самъ г. Безсоновъ); далёе, была вздана има сберника болгарскиха насена, по руконисямъ болгаръ, учившихся тогда въ мосновскомъ университетъ; во смерти Кирфевскаго московское Общество добителей россійской словесности поручило г. Безсовову редакцію сборника его п'есевъ; въ то же время онъ самъ издаль большой сборенев духовныхъ стиховъ <sup>1</sup>); далее, небольшой сборникъ "детскихъ песенъ" (М. 1868) и сборнивъ пѣсенъ бѣлорусскихъ, о воторомъ будемъ говорить впосавдствия, и пр. Труды г. Безсонова чрезвычайно характерны, въ особенности если считать ихъ образчикомъ того "народнаго направленія", вакое разумблъ Ор. Миллеръ и которому они несомибино принадлежатъ.

— И. С. Аксаковъ ("Рус. Старвна", 1886, марть, и тоже, поливе, въ "Известіяхъ" Слав. Общества, 1886, февраль, также въ Сборникъ ръчей и статей въ память Аксакова, М. 1886).

- И. С. Аксаковъ и 19 февраля (въ "Извёстіяхъ" Слав. Общ. 1886, апрёль, маё).

— Мессіяннамъ и славянофильство ("Новости, 1887, 29 октября, по поводу книги Урсниз).

- Еще въ вопросу о былинахъ, въ "Жури. мин. просв.", 1888, іюль, по поводу диссертаціи г. Халанскаго.

— Ө. И. Буслаевь, по поводу 50-лётняго юбилея, въ "Цантеоне литератури", 1888, сентябрь.

— "Замвчательный трудь о народничествв", въ "Рус. Курьерв", 1888, № 303-804, по поводу книги г. Юзова.

<sup>1</sup>) Калѣки перехожіе. Сборникъ русскихъ народнихъ стиховъ. Съ рисунками и нотами. Составилъ и издалъ П. Безсоновъ. Москва, 1861—1864. 6 випусковъ. Рецензіи: Срезневскаго и Биларскаго, въ "Извъстіяхъ" Акад. т. IX, Х; Тихонравова, въ 33-мъ присуждении Демидовскихъ наградъ; статья г. Буслаева, въ "Русской Ръ́чи", 1861.

Труды г. Буслаева и Асанасьева — какъ бы ны ни смотрёли на многіе ихъ выводы-дали сильный толчекъ изученію нашей изродной позвія, и они были одничь изъ яркихъ фактовъ воздействія европейской, особливо нѣмецкой, науки, въ дицѣ Гримма и его школы. Славянофильство (хотя само имбло одинь изъ основныхъ источниковъ своихъ идей въ нёмецкомъ философствованіи) открещивалось оть гнилой Европы и желало, какъ вообще, такъ и въ частномъ вопросв о народной позвін, проводнть самобытную русскую мысль. Носителенъ ся являлся тенерь г. Везсоновъ. Бывши уже съ нятидесятыхъ годовъ участникомъ славянофильснихъ изданій, онъ послѣ съ гордостью ссылался на свою близость въ главанъ славянофильства <sup>1</sup>) и сталъ въ нёкоторомъ родё довёреннымъ ученымъ школы въ вопросахъ филологіи и народной старины: ему поручено было изданіе и комментированіе пісенъ Кирбевскаго; онъ писаль замізчанія въ пёснямъ Рыбнивова; ему, вакъ "спеціалисту", поручена была редавція грамматическихъ трудовъ К. Аксакова. Работая надъ сборникомъ Кирбевскаго, г. Безсоновъ положилъ много труда на распреділеніе матеріала, собираніе варіантовь 2), въ своихъ примітаніяхъ сообщаль не мало полезныхъ фактическихъ указаній; въ песняхъ онъ сталъ большимъ начетчивомъ и умблъ вбрно отличать фальшь и поддёлку-какъ мы уже указывали по поводу изданій Сахарова (были и другіе примѣры): во всякомъ случав онъ былъ горячо преданъ своему дёлу, зналъ его, вавъ издатель <sup>3</sup>), и во всемъ этомъ имъетъ безспорную заслугу; -- но вакъ филологъ и теоретическій истолкователь народнаго поэтическаго преданія и мисологін, онъ съ самаго начала выступиль съ чрезвычайно странными пріемами, и хотя упрекаль своихъ противниковъ повтореніенъ "нѣмецкихъ книжекъ", самъ безъ нихъ тоже не обощелся, а тамъ, гдё хотёлъ проводить самобытное "народное" направление, тамъ, въ научномъ смыслъ, становился совершенно невозможными.

Свои ученые источники г. Бевсоновъ указывалъ въ философіи Шеллинга <sup>4</sup>) и въ сравнительной филологіи, — но примѣненія того и другого такъ необычайны, находятся въ такомъ полномъ подчиненіи смѣлой и плодовитой фантазія автора, что критики рѣдко даже находили нужнымъ вступать съ нимъ въ споръ на этомъ поприщѣ.

<sup>1)</sup> См. Пъсни Кыръевскаго, вип. 8, стр. LVII, СХП; предисловіе въ филологическних сочиненіямъ К. Аксакова.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Хотя нной разъ терялъ въ этомъ мёру, безъ надобности растягнвая ихъ въ печати, какъ не безъ основанія упрекали его критики, напр. Билярскій (по поводу "Калёкъ перехожихъ").

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Впрочемъ, г. Тихонравовъ въ разборѣ "Калѣкъ" указывалъ неаккуратности въ передачѣ текстовъ.

<sup>4)</sup> Пъсни Кир., вып. 8, стр. LVI, XCVIII и др.

Къ своимъ предшественникамъ въ истолковани былины, — въ началѣ 60-хъ годовъ это были въ особенности Буслаевъ и Асанасьевъ, г. Безсоновъ относится очень строго. Какъ послѣдователь "Шеллинговой" мисологіи, г. Безсоновъ считаетъ мисологію по Гриммову методу чистымъ ребячествомъ. Упоминая, что, по его первымъ замѣткамъ въ пѣснямъ Рыбникова и Кырѣевскаго, его занодозрили въ невниманіи въ мисологіи, г. Безсоновъ возражаетъ, что онъ не находилъ мисологіи лишь тамъ, гдѣ ея нѣтъ:

"А где есть ся слёды, --продолжаеть онъ. --тамъ мы предпочнтаемъ итти съ осторожностію <sup>1</sup>) и намѣренно стараемся, чтобы наши выводы не походили на разсужденія современныхъ русскихъ мнеологовъ. Для нихъ безъ различія все равно въ язычествѣ, что вѣросознаніе и что народный быть, народное творчество, что есологія и что отвлеченное воззр'вніе или исторически сложившееся понятіе, что мноологія и что демонологія, что космогонія и что явленія визшией природы. Для нихъ св'ять, огонь, тепло, холодъ, л'ято, зима, весна, заря, ночь, солнце, месяць, звезды, ветерь, молнія, дымь, конь, быкь, н тому подобныя рёдкія явленія природы, съ прибавкою изъ третьей руки долетвешихъ фразъ объ язычестве, о первобытномъ воззрания, о непосредственности бытія, о близости человіка къ природі и т. п., все это дало для плодовитыхъ изслёдователей неизсякающую и незыблемую почву для построенія самой богатой русской мнеологін... Стоить только чихнуть отъ насморка или промоленться любой старушкъ, чтобы этимъ изслёдователамъ создать уже новое русское божество отдаленной миенческой эпохи, со всеми аттрибутами грознаго явленія, ввести его въ антагонизмъ съ кристіанствомъ и съ любопытствоиъ следнить за перипетіями отчаянной борьбы: нгра, составляющая иля ученыхъ такое же привлекательное занятіе, какъ срадащъ для остального нашего общества...» (Ивсни Кир., вып. 4, стр. ХСУІІ и д.) <sup>2</sup>).

Замѣчанія о преувеличеніяхъ миеологическихъ имѣютъ свою долю правды: въ сожалѣнію, собственныя толкованія автора не подкрѣпляютъ его нолемики к еще гораздо меньше могли удовлетворить научному требованію.

Свою исходную точку и путь изслёдованія г. Безсоновъ опредёляетъ такимъ образомъ. Разыскивая до-историческую старину не только русскаго народа, но и славянства, мы встрёчаемся съ огром-

ECT. STHOPP, II.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дальше увидимъ ся образчник.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По поводу былить о борьбё Ильн-Муромца съ поганымъ Идолищемъ, г. Безсововъ замѣчаеть (тамъ же, стр. Х):.. "Въ столкновенія съ Ильею, представителемъ не одной внѣшней дѣйствительности, а вмѣстё и проникнувшихъ къ народу кристіанскихъ началъ и воззрѣній, Идолище является врагомъ христіанства, образцомъ явичества, въ сферѣ мнеологической. Поразительное доказательство не однажды повтореннаго нами мнѣвін объ отсутствіи въ Ильѣ-Муромцѣ началъ явическихъ и миенческихъ, объ его *христіанскомъ* характерѣ: кто же изъ страстныхъ искателей русской мнеологіи и русскаго явичества можетъ допустить, чтобы представитель язычества боролся съ явичествомъ, представитель мнеологіи съ мнеологіей — въ лицѣ врага Идолища?"

нымъ пробѣдомъ, — именно пробѣдомъ между древнѣйшими свѣдѣніями о славянскихъ и русскихъ божествахъ (Сварогъ, Дажьбогъ и пр., которыхъ онъ сближаетъ съ индѣйскими) и послѣдующимъ, уже прямо историческимъ бытомъ.

"Затемъ разломъ, пропасть, и вдругъ передъ глазами готовый уже народъ, на опредбленныхъ, историческихъ мъстахъ жительства, сложившійся изъ родовъ въ быть міра, земли, общины, верви, съ началомъ положительный исторіи, съ літописями и прочими памятниками, гді на первый взглядъ --- никакой почти повъсти до исторической, гдъ отъ старыхъ божествъ вое-какія лишь имена, и то съ признаками старости и ветхости, лесатокъ размельчавшихъ божествъ безъ энергической силы, куча существъ демоническихъ и потомъ длинный рядь героевь, богатырей, юнаковь, въ образахь творческихь, поэтическихъ, во уже принадлежащихъ истории положительной... За исключениемъ крайнихъ отпрысковъ западнаго славянства, более определяющихся, вероятно отъ столкновеній съ западными народами и поглощенныхъ ими... нётъ почти никакихъ у славянъ идоловъ, языческихъ храмовъ, жрецовъ; нѣтъ даже и борьбы съ христіанствомъ, и славяне переходять въ нему совсёмъ готовые, будто въ ступени самой ближайшей, и вносатъ съ собою въ жизнь христіанскую такіе мирные слёды явычества, которые уживаются съ христіанствомъ просто какъ народность, какъ образъ и сосудъ для воплощенія новыхъ явленій бытія духовнаго, какъ слово для выраженія христіанскихъ идей; борьба, которую проницательно усматривають здёсь наши новёйшіе русскіе ученые, есть въ сущности не что иное, какъ борьба нъмецкой книги, послужившей источникомъ, съ действительною русскою жизнію и здравымъ разсудкомъ. За этой интересной борьбою они не видали досель той огромной пропасти, которая помянута нами выше, которая действительно существуеть, какъ пробыть для науки между первыми началами до-исторической жизни славано-руссовъ и позднъйшимъ проявленіемъ жизни исторической, появляющейся, какъ Паллада, прямо изъ головы, безъ всякихъ замѣтныхъ переходовъ и ступеней.

"Пробълъ для науки: не было ли его и въ самой жизни, въ самой до-исторической действительности? Трудно поверить, на самый первый взглядь. Между столпотвореніемъ, отъ котораго раздѣлились и пошли народы, а виѣстѣ пошель и народъ славянский со своимъ Дажбогомъ, до первыхъ въковъ по Р. Х., вогда славяне упоминаются, и до IX-го вѣка, когда начинають говорить о себъ сами, на поприщъ положительной исторіи лежало времени не мало и не могли славяне наполнить его одной праздностью и бездействіемъ... Въ этомъ промежуткъ лежалъ цёлый міръ стихій, что-нибудь творившихъ же въ сознаніи, и у стяхійныхъ божествъ, до насъ уцілівшихъ лишь по имени, было, вонечно, не одно имя, а подъ именемъ прия исторія, полная событій, выражавшихся и въ богопоклонении, во вижшинихъ обрядахъ; а послѣ стихий еще выработанныя представленія объ организмѣ, организмъ животный и человѣческій, зооморфизмъ и антропоморфизмъ... Гдв все это,-не въ томъ жалкомъ безобразія, какъ открывають наши ученые, а въ значенія вфросознанія, творившаго духъ славяно-русскаго человъка?.. А самый духъ? Послъ того, какъ онь быль задавлень космическою силой, царствовавшей въ въросознания... до той минуты, когда славяно-русский народъ явился какъ бы вдругъ совершенно готовымъ въ христіанству и какъ бы сраву удостоился сдёлаться лучшимъ сосудомъ высшаго изъ христіанскихъ вёросознаній, православія, въ этомъ

опять промежутев какая длинная я долгая должна была совершаться всторія! Съ разу такъ шагнуть не могъ ни одинъ народъ...

"Итакъ, наука должна искать этого искомаго. Нужно сознаться лишь, что это не такъ легко... Нашъ народъ спѣшилъ въ исторію, и въ исторіи все еще доселѣ живеть надеждою на будущее, предвидя тамъ себѣ высшую задачу, а потому оставилъ насъ въ скудости данныхъ для уразумѣнія длинной эпохи до-исторической. Лишь языкъ даетъ здѣсь такое богатство средствъ, какое не у всѣхъ народовъ; съ него и должны всегда начинать мы. Гдѣ же добытое нами не совсѣмъ полно и ясно, такъ мы должны обращаться къ народамъ, у которыхъ всѣ пройденныя поприща развитія болѣе ясны, и хотя не всегда одинаково глубоки, но по краёности выражены нагляднѣе въ творчествѣ.

"Лучшая помощь въ этомъ дълъ греки... Грекъ прошелъ всъ пути языческаго въросознанія, отъ верхняго края до нижняго, отъ предъла до предъла; ни одинъ языческій народъ не сравняется съ нимъ въ этой полноть...

"Въ настоящемъ случав, для пополненія нашего пробала, греческая мнеологія важна тёмъ, что послё кроническаго и стихійнаго періода, гдё у насъ ощутительный обрывъ, у грековъ вступають по порадку зооморфическія представленія, переходять въ антропоморфическія, углубившійся въ себя духъ человѣческій выносить на сцену и свой образъ, настаеть лучшее время сочетанію идеи и образа, всё прежнія божества въ вѣросознаніи перерождаются, открывается Олимпъ съ божествами преображенными, съ царемъ Зевсомъ, и весь періодъ Зевса является новымъ, полнѣйшимъ и обильнѣйшимъ періодомъ мнеологіи, творчества, искусства. Этотъ-то періодъ и долженъ для славянъ уяснять многое, пополняя черты ихнихъ образовъ, подсказывая недосказанное, тѣмъ болѣе, что онъ долженъ былъ имѣть вліяніе на славянъ и по сосѣдству…

"Повторяемъ, возстановить обравность и опредѣленность неясныхъ обликовъ и одиновихъ именъ славянскихъ божествъ изъ этого періода можно только посредствомъ сближеній съ мпеологіей греческой. Мы думаемъ, напримѣръ, что отчасти уже достигли этого, сравнивая Велеса или Волоса съ греческимъ Геліосомъ-- по смысну съ Фебомъ <sup>4</sup>),— Купалу съ Кувелою, Соботки съ Сабаціями и т. д. Еще больше должны мы ждать отъ періода Зевесова или Олимпійскаго" (Пѣсни Бир., 4, стр. LXVIII-LXXV).

Такова исходная точка г. Бевсонова. Онъ выставляеть мысль, въ сущности справедливую о необходимости изслёдованія самаго хода мисологическаго процесса, разчлененія мисологіи по ся постепенному развитію, различеніе ся на отдёльныя формы и ступени содержанія. Онъ справедливо указываетъ недостатки мисологическаго изслёдованія, которое не задумывалось объяснять существо древней русской мисологіи, не имъя для этого другихъ основаній, кромѣ предвзятой теоріи, смѣло расточая мисологическія черты на каждое слово народнаго повѣрья и поэзіи, такъ что мисъ терялъ, наконецъ, всякіе предѣлы. Далѣе, въ нашей мисологіи есть, дѣйствительно, перерывы: туудно связать вапр. даже первыя историческія свѣдѣнія о русскомъ бытѣ съ мисическими чертами былины. Въ общемъ, справедлива мысль, что при разъясненіи хода нашей мисологіи — столь бѣдной

<sup>1</sup>) Зачёнь только авторь неправильно пишеть это имя?

опредёленными фактами---можеть съ пользой служить аналогія. Но этимъ и кончается. Если есть въ до-историческихъ судьбахъ нашего народа и его "вёросознанія" *пропасть*, которую наши мисологи иногда дёйствительно одолёвали слишкомъ смёлыми скачками, то самъ авторъ дёлаетъ этотъ скачекъ совсёмъ очертя голову, какъ настоящій salto mortale.

По своей собственной теоріи, авторъ дѣлалъ ошибку въ тонъ, что "періоды вѣросознанія" не одинаковы у всѣхъ народовъ: по различнымъ историческимъ условіямъ жизни народовъ, оно развивается сильнѣе или слабѣе, въ ту или другую сторону, и въ данномъ случаѣ славяно-русская и греческая миеологія несоизмѣримы. Греческій Олимпъ образовывался рядомъ съ успѣхами цивилязаціи, съ роскошнымъ развитіемъ поэзіи, искусства, философія; у насъ были лишь зачаточныя формы, которыя невозможно сравнивать съ формами, блестяще развитыми, сколько бы ни было общаго въ первоначальныхъ искодныхъ точкахъ обѣихъ миеологій. Что аналогіи г. Безсонова противорѣчатъ самому взгляду Шеллинга, указывалъ уже Котляревскій <sup>1</sup>).

Точно такъ же какъ осуждаемые имъ мисологи, г. Безсоновъ беретъ матеріалъ въ сыромъ видѣ, безъ всякаго предварительнаго вритическаго осмотра. Такъ, напр., онъ разыскиваеть "духъ славяно. русскаго человѣва въ эпоху общеславянскую" (ни болѣе, не менѣе) по сказкамъ объ Иванѣ богатырѣ-не сдѣлавши никакихъ справокъ о содержанія этихъ сказовъ, о томъ, нѣтъ ли у нихъ параллелей или двойниковъ между сказками другихъ народовъ, т.-е. даже безъ опредёленія того, что въ этихъ сказкахъ можеть быть признано за собственно славянское и русское; при всемъ этомъ -- произволъ толкованій, доходящій до научной невм'ёняемости <sup>2</sup>). Разсужденія о камий-алатырй <sup>3</sup>); филологическія и мисологическія разысканія о богатыряхъ Потове и Чуриле, и отде последняго Плене 4), и друг., столь необычайны и странны, что останавливаться на ихъ разборѣ. безполезно. Забвеніе вритической азбуки доходило до того, что авторъ подвергалъ своему филолого-мистическому истолкованию даже героевъ сказокъ, завъдомо чужихъ, новъйшихъ и книжныхъ, какъ, напр., богатырь Бова и Полканъ <sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Старина и народность, Москва, 1862, стр. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Пісни Кир., вып. 8, стр. 3, XXXV и д.

<sup>\*)</sup> Тамъ же, вып. 4, стр. П н след.

<sup>4)</sup> TANTE ME, BHI. 4, CTP. XXXI-L; CTP. LVIII-XCVI.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ же, вып. 3, стр. XVIII; вип. 4, стр. CLXXXIV. На вто невозможное обращение съ чужния богатырями указываль въ свое время Котляревский: Старина и народность, стр. 32 — 33. Въ то же время г. Безсоновъ странных образомъ не

Но разысвивая мноические остатки, г. Безсоновъ, опять не въ примёрь другимъ изслёдователямь, не признаеть миенческими дицами героевъ былины, какъ Илья-Муромецъ, Чурила и другіе. "Сохрани Богъ", - восклидаеть онъ по поводу Чурилы, въ которомъ онъ только-что передъ тёмъ открылъ славяно-русскаго Гериеса: — "это самое живое существо, богатырь самый образный, весь плоть, безъ рефлексін, лишь въ очертаніяхъ народнаго творчества. Сквозь образа скозить инет; по саный образъ не есть мнеъ, а образъ творческій, поэтическій, съ жизнью тогданиней поры, въ обстановкі всего тогдашняго порядка вещей" 1). Эту сторону эническихъ богатырей былины г. Безсоновъ представляетъ какъ одицетворение или символъ судьбы самой русской земли и народа. Изъ "камня-алатыря" авторъ вывель особый "алатырскій періодь" русской нервобытной древности; сказочный Иванъ-богатырь есть представитель слагавшагося народа; Кощей-представитель быта кочевого; такъ-называемые "старшіе богатыри" вообще одицетворяють элементь стихійный, титаническій, -- въ сознанім народа они отодвигаются въ даль, и вогда русскій мірь вышель изь эпохи стихійнаго вёросознанія и кочевья и упрочиль формы своей жизни христіанствомь и политическимь бытомъ, они являются какъ противоположность ему: богатырь Святогоръ не долущенъ новою жизнью и обреченъ на смерть. Илья-Муромець есть именно представитель этой новой жизни, земли и земщины; и такъ какъ новая жизнь занята прежде всего укрѣпленіемъ добытаго, упрочениемъ выработанныхъ началъ, то она не можетъ оставаться неподвижною и переходить въ дружину, которая есть "та же земля, только въ движени" и т. д.<sup>2</sup>). Это символическое толвование г. Безсоновъ примъняетъ потомъ и къ разнымъ другимъ героянь былины.

Пріемъ г. Безсонова----въ объясненіи былинъ --- былъ уже достаточно опредёленъ при самомъ появленіи его "замётокъ" къ пёснямъ Кирёевскаго и Рыбникова. Котляревскій и г. Буслаевъ указывали на странность его системы филологической, опиравшейся на столпотвореніе вазиловское и на сравнительное языкознаніе; указывали на удивительныя приложенія философіи мнеологіи Шеллинга, сравненія Геркулеса съ русскимъ "Тараканомъ", финикійскаго божества Мель-

зналь, что происхождение сказки давно объяснено изъ итальянскаго романа Buovo d'Antona, и утверждаль, по Хомякову, что Бова взять изъ английскаго Bewis, и проч.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, 4, стр. XCV.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Отношеніе двухъ періодовъ, авторъ, по фактамъ былины, объясняеть очень своеобразнымъ указаніемъ на отношенія Ильи-Муромца къ бабё-горынчанкѣ (Пёсем Кир. 4, стр. УП.--УПІ).

карта съ Морольфомъ и сказочнымъ "Маркомъ богатымъ гостемъ", Гермеса съ Чурилой Пленковичемъ и т. д. <sup>1</sup>).

Они указывали, далёе, на невозможность объясненія былины алегоріей, которая вообще неприложима къ эпосу, — особливо, когда г. Безсоновъ, въ одно и то же время, толкуетъ былину и са героевъ какъ мисъ, какъ аллегорію, и какъ реальное историческое изображеніе. Котляревскій приходилъ къ увёренности, что въ изслёдованіяхъ г. Безсонова нѣтъ "никакого проку для науки"; г. Буслаевъ недоумѣвалъ, какъ Общество любителей россійской словесности (издававшее пѣсни Кирѣевскаго), понимая высокую цѣну матеріаловъ Кырѣевскаго, согласилось на такую постановку "обще-національнаго дѣла".

Едва открытая историческая область древняго русскато эпоса представляла на дёлё такое сложное явленіе, что послё перечисленныхъ работь допускала еще цёлый рядъ новыхъ толкованій. Ученые, присматриваясь ближе въ предмету, приступая въ нему по разнымъ путямъ, находили въ немъ все новыя стороны, и вопросъ опять какъ будто долженъ былъ ставиться сначала.—Выставленныя теорія представляли еще много несовершеннаго; нныя грубыя ошибки бросались въ глаза; сантиментальность или мистическая философія видимо не шли къ существу дѣла...

Въ такихъ условіяхъ являлась новая теорія объясненія билины, представленная г. Стасовымъ, и которая въ свое время произвела цълий переполохъ въ ученомъ филологическомъ міръ<sup>2</sup>). Г. Стасовъ, съ одной стороны недовърчиво смотрълъ на тъ ръшительные виводы, которые открывали всю подноготную древней былины, въ са герояхъ отыскивали стихіи или таинственный символъ и аллегорію; съ другой, его вниманіе остановили различные совпаденія былины съ восточной поэзіей. Недовъріе было не лишено основаній, и изслёдо-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Котляревскаго, Старина и народность, стр. 31 и слёд.; Буслаева, Р. богат. эпость, Р. Вёстникъ, 1862, № 9, стр. 18—19; № 10, стр. 565—571.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Происхожденіе русскихъ билинъ", Вёсти. Евр. 1868, январь, февраль, марть, апр., іюнь, іюль; "Критика монхъ критиковъ", Вёсти. Евр. 1870, февр., марть.

Статьи г. Стасова вызвали слёдующій рядь обличеній:

<sup>—</sup> Буслаевъ, въ отчетъ о 12-мъ присуждения Уваровскихъ наградъ, Спб. 1870; тамъ же краткая рецензія акад. Шифнера.

<sup>-</sup> Ор. Миллеръ, въ книге объ Илье-Муромце и въ газетнихъ статьяхъ.

<sup>-</sup> Безсововъ, въ "Пѣсняхъ Кирѣевскаго", вып. 6.

<sup>-</sup> Гильфердингь, въ газетв "Москва".

<sup>-</sup> Ив. Некрасовъ, въ "Актѣ Новоросс. унвверситета", 1869.

<sup>—</sup> Всев. Милеръ, въ "Беседахъ Общества любителей росс. словесности", вып. 3. Москва, 1871.

<sup>-</sup> А. Весековскій, въ Журн. мнн. просв., 1868, ноябрь,-и друг.

ваніе г. Стасова являлось какъ будто примѣненіемъ стариннаго совѣта—similia similibus curare, т.-е. вышибать клинъ клиномъ. Этимъ вторымъ клиномъ должна была послужить теорія происхожденія нашихъ былинъ съ востока.

Взглядъ г. Стасова былъ таковъ, что онъ исключалъ уже всякую возможность мисслогическаго или аллегорическаго, и даже историческаго толкованія былины, и свои новые выводы онъ именно противопоставляеть тёмъ, какіе дёлали прежде г. Буслаевъ, Асанасьевъ, Ор. Миллеръ, К. Аксавовъ, Безсоновъ. Въ противность всёмъ мнёніянь, что въ былинь ны имаемъ самобытное національное произведеніе, хранилище древиващихъ поэтическихъ преданій, г. Стасовъ заявляетъ, что ничего этого нѣтъ, что наша былина происхожденія даже вовсе не русскаго, а заимствована цёликомъ съ востока; что содержаніе нашихъ былинъ есть только пересказъ эпическихъ пронвведеній, поэмъ и сказокъ востока, притомъ неполный, отрывочный, какъ бываеть неточная копія, подробности которой могуть быть поняты лишь по сравненіи съ оригиналомъ; что сюжеты, хотя и арійсвіе (нидъйскіе) по существу, пришли въ намъ всего чаще изъ вторыхъ рукъ, отъ тюркскихъ народовъ и въ буддійской обработкъ; что время заимствованія --- скорѣе позднее, около временъ татарщины, чёмъ раннее, въ первые вёка нашей исторіи, въ эпоху давнихъ торговыхъ сношеній съ востовомъ.

Чтобы доказать свой тезнов, г. Стасовъ дёлаеть множество сличеній нашихь былинь и сказокь съ восточными. Въ началь, онъ береть сюжеть более поздній-сказку объ Еруслана Лазаревича, восточное происхождение которой не поддежить сомнинию. И указываеть, какъ русская реданція передблала персидскій оригиналь; затёнь подобнымь образомь онь разбираеть стария былним объ Ильв-Муромпё, Добрынё, Потоке, Садке и пр., и пр., и везде находить первообразы былины въ индейскихъ поэмахъ и ихъ разныхъ тюркскихъ повтореніяхъ, --- причемъ обнаруживается, что русскій разсказъ иногда непонатенъ въ своихъ отрывочныхъ подробностяхъ безъ дополненія ихъпо подлиннику. Пересмотрёвъ содержаніе цёлаго ряда былинъ и сличая ихъ съ восточными "оригиналами", г. Стасовъ пришелъ въ заключению, что основа и "скелетъ" былинныхъ сюжетовъ взяты нать восточныхъ источнивовъ,--- но въ томъ смыслѣ, чтобы онъ могъ именно указать тотъ или другой индейскій, тибетскій или киргизскій подленникъ данной былины, а въ общенъ симслё, что сходствозаставляеть предполагать оригиналь въ этомъ крузь сказаній.

Убедившись въ сходстве или тождестве сюжетовъ, авторъ переходитъ въ частностинъ содержанія и прежде всего, сличивъ былину со сказкой, убеждается, что между ними вовсе нётъ той разницы. какую въ нихъ вообще указывають, видя въ сказкв или игру вымысла, фантазіи, или, по крайней мёрё, отголосокь отдаленнёйшей мнеической старины, а въ былине-отражение исторической судьбы народа. Г. Стасовъ, наоборотъ, видитъ въ обънхъ одинъ господствующій тонъ и характеръ, одинаковыхъ богатырей, одинаковыя чудеса и приключенія и т. д., и ни въ той, ни въ другой не находить "былей", т.-е. фактовъ. Авторъ, впроченъ, предоставляетъ былинамъ называться былинами, потому что "въ общемъ употребленіи есть столько невёрныхъ техническихъ названій, именъ и терминовъ, по всёмъ отраслямъ знанія, что взифнять ихъ всё-быль бы трудъ слишвомъ громадный и наврядъ ли исполнимый".---Быть можетъ, однако, чужая основа была облечена самостоятельными чертами содержанія?- но въ такомъ случав это надо доказать. "Еще слишкомъ мало, съ патріотическимъ, впрочемъ очень похвальнымъ, чувствоиъ благоговѣть передъ духомъ, характеромъ и орининальными самостоятельно-національными личностями нашехъ быленъ. Надо подробнымъ разборомъ подтвердить, что этотъ духъ, этотъ харавтеръ, эти личности — дъйствительно наши, что они выражають духъ, характеръ и личности именно нашего, а не какого-нибудь другого народа". Приступивъ самъ къ разбору этихъ подробностей-дичнаго характера богатырей, обстановки событій, природы, быта и т. д., авторъ приходилъ вездё къ отрицательному выводу, а именно:

Со стороны характеровъ и изображения личностей, былины ничего не прибавили своего и новаго въ иноземной основъ своей. Въ клязѣ Владимірѣ нашихъ былинъ нечего искать дѣйствительнаго внязя Владиміра, а есть въ немъ нѣчто другое, именно черты, приписываемыя царю Кейкаусу въ "Шахъ-наме", брахману Вишнусвами у Сомадевы, мудрецу Сандимани въ "Гариванзъ", князю Богдо Джангару въ "Джангаріадъ" и т. д.; въ внягинъ Аправсіи повторяются персидская царица Судабэ, брахманка Каларатри; въ Добрынѣ живутъ виѣстѣ Кришна, Рама, Арджуна, разные сибирскіе я киргизскіе богатыри; въ Садкъ-брахманъ Джинпа-Ченпо, купецъ Пурна и т. д. Точно также, по мнёнію автора, слёдуеть оставить въру въ значение географическихъ названий, встръчаемыхъ въ нашихъ быливахъ: эти вазванія имъютъ значеніе только чего-то переводнаго или подставочнаго. На дёлё, напр., "Кіевъ" былинъ былъ въ древнихъ восточныхъ оригиналахъ то столицей такшасильскаго царства въ Индін, то Шарра-Алтаемъ Джангара, то резиденціей царя Кейкауса; нашъ Днёпръ, Волга, Донъ, Израй, Сафатъ-рёви оказываются то Ямуной, или иной поименованной рыкой, то Синими, Желтыми, Бёлыми, Черными рёками тёхъ же восточныхъ поэмъ; Іорданьрѣка нашихъ былинъ есть не что нное какъ рѣка Гангъ и разные пруды, м'вста священныхъ омовеній, и т. д. Гд'в нашъ богатырь перейзжаеть черезь горы и рёки, тамъ навёрное и въ восточныхъ первообразахъ говорится о томъ же; и какія горы въ русской земль? Такимъ образомъ, мъстныя названія составляють только переводъ, и въ былинъ нечего искать и отличать богатырей областныхъ или заньзжих»: "у всёхъ у нихъ нётъ на самомъ дёлё ничего общаго съ Россіей: они всъ одинаково запазжіе въ нашемъ отечествь, и существенной разницы между ними пикакой ибть".---Далбе, изъ нашей былины нельзя заключать о действительномъ состояния нанихъ сословій въ тё эпохи, въ которымъ, судя по собственнымъ вменамъ, относятся былины. "Если, какъ до сихъ поръ это дѣлалось, выводить изъ нашихъ былинъ заключения о тонъ. чёнъ именно были. въ описываемый туть періодъ, самъ русскій князь, его дружина, вняжеская и земская, русскіе богатыри, купцы, калики, то мы никогда но выйдемъ изъ безконочной цвин заблужденій и самыхъ призрачныхъ фактовъ". Далбе, въ былинахъ вовсе нътъ описаній татарскаго нашествія на древнюю Русь и изображеній татарской эпохв: песня о Батые нан Калине-царе-не картина какого-нибудь историческаго нашествія, а только вообще картина нападенія одного азіатскаго племени на другое, ...., въ этомъ нашествін на Кіевъ столько же исторической действительности, сколько въ нашестін князя Данінда Бёлаго на столицу даря Киркоуса, въ сказке о Еруслане Лазаровичъ". Далёе, изъ былинъ нельзя даже сдёлать вывода о христіанскомъ элементь на Руси во времена Владиміра: "всь формы, на видъ вавъ будто бы христіанскія, въ билинахъ не что иное кавъ переложение на русские нравы и руссвую терминологию, разсказовъ и подробностей вовсе не-христіанскихъ и не-русскихъ". Наконецъ. вообще въ чертахъ быта, богатырскихъ обычаевъ, въ характеръ построекъ, одежды, вооруженія и т. д., наша былина, за нёкоторыми исключеніями, повторяеть свои восточные оригиналы. Вь формѣ былинъ, въ нхъ изложении, автору бросается въ глаза отрывочность, недостатовъ связи, свойственныя водін передъ подленнивомъ; отсутствіе побудительныхъ причинахъ въ дъйствіяхъ героевъ, и т. д. Вообще, авторъ дунаетъ, что "былины наши представляютъ наиболѣе сходства съ тёми восточными разсказами, которые менёе древни, и притомъ съ такими, которые мы находимъ у народовъ, по географическому положению своему ближе придвинутыхъ въ России и скорфе могшихъ вибть непосредственное съ нею соприкосновение".

Ограничимся этими указаніями.

Не было, конечно, возможности выступить болёе рёшительно съ отрицаніемъ прежнихъ взглядовъ на былину, какъ на замобытное русское произведеніе, съ отрицаніемъ мнеологическихъ, символическихъ и историческихъ ея толкованій. Понятно, что противъ г. Стасова былъ открытъ цёлый походъ, въ которомъ приняли участіе почти всё ученые, въ то время занимавшіеся вопросомъ о былинѣ. Авторъ упорно защищалъ свое мнѣніе, и удачно находилъ слабыя стороны своихъ противниковъ. Споръ кончился, но г. Стасовъ надолго еще оставался цёлью нападеній, между прочимъ подвергшихъ сомнѣнію его любовь къ родному, русскому,---какъ это впрочемъ случается у насъ со всѣми, кто не хочетъ вторить ходячимъ псевдонатріотическимъ фразамъ и ученымъ взглядамъ <sup>1</sup>).

Въ концъ концовъ, взгляды г. Стасова не были приняты наукой, --это, кажется, можно сказать положительно. Но они далеко не остались безъ результатовъ--отрицательныхъ и положительныхъ. Вопервыхъ, они несомнѣнно заставили строже оглянуться на прежнія тольованія нашего древняго эпоса, ум'ёрили жаръ мисологовъ и способствовали устранению сантиментальныхъ и аллегорическихъ теорій <sup>2</sup>). Во-вторыхъ, они указали сторону дбла, которая хотя и не была самимъ авторомъ рѣшена, но во всякомъ случаѣ требуетъ вниманія. Со времени труда г. Стасова сдёланы были, какъ увидимъ, многія важныя научныя пріобрётенія по этому вопросу, но въ былинъ все еще остиется много неяснаго, и именно въ ся общемъ складь. Настолько ли, напр., такъ-называемый "былевой эпосъ" отличенъ отъ сказки, какъ думають обыкновенно; состоить ли ихъ различіе (по извёстнымъ героическимъ сюжетамъ) въ томъ, что свазва есть разрушенная былина, и, напротивъ, не входили ли, въ свою ный чисто былевой эпосъ? А если такъ, то не бывала ли иногда былина отврыта и темъ восточнымъ вліяніямъ, на которыхъ настанваль авторь, а, кожеть быть, какниъ-либо инымъ? Безъ сомнѣнія, авторъ преувеличилъ свой тезисъ до крайности, --- но вопросъ все-таки не ръшался однимъ отриданіемъ его мнёнія. Критика указывала ошибву въ самомъ пріемѣ, гдѣ брались для сравненія не цѣльные сюжеты въ ихъ послёдовательности и въ ихъ основномъ характерѣ, а отдѣльные эпизоды и подробности. Съ другой стороны, послёдую-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Даже противъ "В. Европи", гдё печатались въ 1868 г. статьи г. Стасова о происхожденіи русскихъ былинъ, дёланы были язвительные намеки, дававшіе понять, что только западническій недостатокъ "русскаго чувства" могъ побудить его напечатать статьи г. Стасова, — хотя, впрочемъ, "В. Евр.", даван мёсто этимъ статьямъ, не выражалъ своего меёнія ни за, ни противъ: рёшеніе подлежало суду спеціальной критики, и смёшно было би дёлать неъ этого вопроса profession de foi журнама.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Замѣчаніе объ этомъ мы встрѣтнан и въ статьѣ г. Дашкевича "Къ вопросу о происхожденія русскихъ быливъ" (Кіевъ, 1883, стр. 3); онъ также находить, что изслѣдованія г. Стасова, хотя самя внавшія въ крайность, "нѣсколько умѣрили крайности" его предшественниковъ, защищавшихъ мнеологическую теорію.

щая критика подтверждала нёкоторыя наблюденія и впечатлёнія г. Стасова, напр., объ отрывочности изложенія, недостатей мотивировки въ нёкоторыхъ былинахъ, заимствованныхъ изъ чужого источника (хотя не восточваго); или о невозможности считать исторически точными сословныя характеристики разныхъ богатырей былины, и т. п. Вскорё предприняты были новыя, гораздо болёе общирныя сличенія, поставившія истолкованіе древняго эпоса на совершенно новую почву.

Дальше упомянемъ, что и вопросъ о восточномъ источникъ нъвоторыхъ темъ нашей былины былъ опить поднятъ въ одной новой работъ г. Потанина.

## ГЛАВА IX.

А. Н. ВЕСЕЛОВСВІЙ.-И. В. Ягичъ.-Новъйшая швола.

Приступая въ изложению современнаго состояния изслѣдований древняго быта и народнаго предалія, не безполезно оглянуться назадъ на пройденный наукою путь развитія и способы работы. Этоть путь еще не великъ: если еще съ первыхъ годовъ XVIII-го стоявтія мы могли наблюдать постоянно усиливавшееся стремленіе въ нвучению России и русскаго народа, могли наблюдать, какъ это стремленіе становилось наконецъ живѣйшимъ интересомъ общества и уже скоро сливалось съ гуманно-общественнымъ стремленіемъ къ улучшенію гражданскаго положенія народныхъ массъ, — то научная постановка этнографическихъ изученій восходить едва только къ сороковымъ годамъ, когда выросшая на домашней почвѣ любознательность примкнула въ тогдашнему движению западной науки. Лучшия пріобрётенія въ нашихъ изученіяхъ были плодомъ этой западной шкоды. Вся наша наука еще слишковъ молода, чтобы создать самостоятельное преданіе; — такъ было и въ этнографіи. Это преданіе едва создается теперь, на нашихъ глазахъ.

Первое пробужденіе болье или менье опредьленнаго интереса къ народности восходить у нась ко второй половинь XVIII-го стольтія, когда онь быль вь сущности еще непосредственнымь продолженіемь бытового преданія: первые сборники народныхь пьсень, которые были, напримъръ, въ Германіи (у Гердера и его современниковъ) результатомъ сознательнаго плана, внушеннаго общественно-философскимъ развитіемъ по стопамъ Руссо, — у насъ были сначала просто изданіемъ ходячихъ рукописныхъ сборниковъ, служившихъ любителямъ народной пъсни въ практическомъ обычаъ. Народная поэзія еще не нуждалась въ томъ, чтобы ее разыскивали и возстановляли ея права, и хотя одинъ разрядъ образованнаго общества дъйствительно удалялся отъ стародавнихъ обычаевъ, въ другомъ они были на-лицо. Уже только нозднѣе, къ началу нашего столѣтія, народная позвія стала здѣсь забываться, и новѣйшіе собиратели должны были искать пѣсенъ, браться за дѣло уже, такъ сказать, съ ученой точки зрѣнія. На первое время ученость была очень плохая. Первые этнографы были чистыми самоучками и не имѣли понятія о научномъ обращеніи съ предметомъ: подъ вліяніемъ времени въ обществѣ пробуждались ненсные инстинкты, догадки о значенія народности, о необходимости изучать ее и результать изучены придагать къ жизни; но какъ изучать, какіе извлечь результаты, какъ примѣнить ихъ, оставалось нензвѣстно. Напр., у Сахарова эти разысканія были просто темнымъ блужданіемъ, а результатомъ, — ни мало, впрочемъ, не мотивированнымъ, —была только глухая, беесознательная ненависть ко всему иноземному, которое, на манеръ XVII-го столѣтія, отождествлялось съ "нѣмецкимъ".

Когда это стремление въ изучению народнаго все больше однако уврёплялось въ литературё, дожашнія средства изслёдованія были врайне скудны. Чёмъ отвёчала на этотъ запросъ тогдашияя наука. университетская? Въ то время, когда въ нёмецкой дитературѣ. появились уже и оказывали свое могущественное действіе труды Гримма и новая система сравнительнаго язывознанія, у нась едва подозрёвали о ихъ существованія, едва знали имена знаменитыхъ нёкецкихъ ученыхъ. Первые опыты научной этнографіи появляются въ университетахъ только по возвращении изъ путешествий ("командировокъ") первыхъ нашихъ славистовъ: ръчь о народномъ преданіи, обычав, интересв и способахъ ихъ изученія, ведется съ казедры славянскихъ нарёчій, но объ этомъ пока еще ничего или очень малознаеть васедра русской словесности. Когда г. Буслаевь въ половинъ сорововыхъ годовъ заговорилъ о необходимости новыхъ изученій русскаго языка и въ первый разъ назвалъ Гримма, это обращение къ руководству нёмецкой науки было его собственнымъ личнымъ ивломъ: онъ самъ прямо черпалъ изъ нѣнецкаго источника. Когда Катвовъ въ 1845 издавалъ свой опыть по изучению языка на почвё сравнительной филологіи, онъ опять не имблъ руководства въ русской университетской наукв и черпаль методь изъ немецкаго источника. Такимъ образомъ, когда изучение нашей народности ставилось впервые на научную основу, это дёлалось личными усиліями людей новаго ученаго поколѣнія, безъ помощи университетскаго руководства. Это руководство возникаеть, въ московскомъ университетв, лишь съ техъ поръ, когда каседра русской словесности была заната г. Буслаевымъ: въ другихъ университетахъ этого руководства не было и додго послъ.

253

вром'я тёхъ восвенныхъ указаній, вавія давались преподаваніемъ славянскихъ нарёчій.

Съ дѣятельностью г. Буслаева этнографическія изученія. собственно говоря, въ первый разъ получали ивсто въ университетскомъ вурсв; онъ первый имбаз ученивовъ, продолжавшихъ его дбло. Другіе ученые, работавшіе въ тонъ же круга изсладованій, или бывали славистами по своей спеціальности или работали собственными средствами, какъ напр. Асанасьевъ и др. Новый рядъ изслёдователей набирается въ молодомъ ученомъ поколѣніи шестидесятыхъ годовъ, когда совершены были новыя иногочисленныя ученыя странствія за границу, и наши молодые спеціалисты опять получили возможность обращаться къ источникамъ западной, особливо и вмецкой науки. Здёсь образовалось, послё предварительной подготовки дожа, то новое ученое поколёніе, нёкоторые представители котораго пріобрёли теперь руководящее значение въ изслѣдовании народнаго предания, литературы и языка. Назовемъ гг. Веселовскаго и Потебию. Къ счастію, въ нашей университетской жизни установился, кажется, прочнообычай посылки молодыхъ ученыхъ за границу для довершенія ихъ занятій, обычай, отвѣчающій настоятельному требованію современнаго положенія науки: дёло въ томъ, что русскіе университеты (какъ и естественно по ихъ давнему и нынѣшнему положенію) не обладають настолько научными силами, чтобы удовлетворить той спеціализація, какая распространяется теперь въ наукѣ; необходимо знавомиться съ положеніемъ науки не только въ Германіи, но и во Франціи, иногда и въ Англіи. Университетскій уставъ 1863 г. (насколько благотворное действіе его не устранено поздневищей реформой) установляль нёсколько новыхь кассдрь (географія, антропологія, исторія исвусства, сравнительное языкознаніе, романо-германская филологія); которыя должны были въ разныхъ отношеніяхъ способствовать изученіямъ этнографическимъ, но д'виствіе этихъ казедръ еще слишкомъ ново, чтобы положить прочное основание новымъ отраслямъ пауки на русской почвѣ.

Такимъ образомъ самыя изученія русской народности, требующія вынѣ цёлаго ряда спеціальныхъ познаній, могли быть установлены лишь на основѣ европейской науки, и донынѣ еще находятся въ тёсной отъ нея зависимости. Наука европейская владёетъ такими общирными силами, что, очевидно, эта зависимость будетъ продолжаться еще долго, по крайней мърѣ до тѣхъ поръ, пока у насъ самихъ не наберется достаточный контингентъ этихъ силъ и не образуется своя научная традиція.

Александръ Никол. Веселовскій также только отчасти воспользовался домашней университетской школой и, послё первыхъ возбужденій

въ трудахъ и левціяхъ г. Буслаева, съ самаго начала принялъ направление, не совсёмъ совпадшее съ направлениемъ учителя, а всворъ какъ бы совсёмъ отъ него отдалнышееся. Это совершилось цодъ вліяніемъ новаго успёха изслёдованій въ самой западной, особливо нѣменкой наукв. Г. Буслаевъ былъ по прениуществу, почти исключительно, послёдователень Гримиа; г. Веселовскій началь свои самостоятельныя работы въ ту пору, когда ученіе Гримма, на его роднев, повело съ одной стороны въ утрированному развитию его миеологическихъ идей, а съ другой - подверглось сильному ограниченію, почти отриданію въ новыхъ теоріяхъ. Въ первоиъ направленія дъйствовали ученые, которые оказали вліяніе и у насъ, какъ наприивръ Кунъ, Шварцъ, Вольфъ, Маннгардтъ (у Асанасьева и другихъ); . въ другомъ направления особенно сильное впечатлёніе произвели труды Бенфея. Въ то время какъ школа Гримма и его последователей исходила изъ предположения (которое считала аксіомой), что видимое и безконечно повторяющееся сходство преданій у разныхъ народовъ проистекаеть изъ ихъ до-историческаго родства. Бенфей собралъ массу указаній, что, напротивъ, сходство преданій объясняется очень часто вић условій племенного родства и до-историческаго единства путемъ чисто внёшняго, устнаго или письменнаго заимствованія. Для доказательства этого положенія требовалось обширное сличеніе преданій и разысканіе тёхъ литературныхъ путей и международныхъ сношеній, при помощи которыхъ могла произойти передача и заимствованіе; и д'яйствительно, въ посл'ядніе лёть тридцать совершены были въ этомъ направлении громадныя работы, которыя приводять уже теперь къ дюбопытнъйшимъ результатамъ. Эти работы двлались оцять въ особенности немецкими учеными, и это весьма естественно. Едва ли какая-нибудь изъ европейскихъ литературъ была въ этомъ отношения вооружена столько, сколько нёмецкая, гдъ уже болье ста льть тому назадъ Гердерь въ "Stimmen der Völker" собираль образцы всемірной позвін и ставиль нёмецкой литературѣ задачу усвоенія величайщихъ произведеній литературы и народной поэзіи всёхъ человёческихъ племенъ, находя, что нёмецвая литература уже сдёлала, а потому и впредь способна сдёлать въ этомъ отношении больше, чёмъ вавая-нибудь другая литература.

Вскорѣ уже накопился громадный запась изданій старыхь памятниковь средневѣковой литературы, западной и восточной, и запась изслёдованій объ ихъ происхожденіи и связяхъ. Одновременно съ этимъ, въ два-три послёднія десятилётія развился во всёхъ европейскяхъ литературахъ въ невиданныхъ прежде размёрахъ интересъ къ народной поэтической старинѣ, преданіямъ, поэзіи, за которыми теперь все больше утверждается взятый съ англійскаго терминъ "фольк-

лора" (folklore). Въ настоящее время издается множество небольшихъ журналовъ въ Германіи, Франціи, Италін, Испанін, посыщенныхъ фольклору, и отдёльныхъ, часто весьма общирныхъ сборенновъ народных в преданій: то и другое еще чрезвычайно умножаеть наст матеріала народныхъ сказаній, подлежащихъ взученію и сравненію. Это движение направило прежния изследования на совершенно новур дорогу. Въ прежнее время, предположение исконной старины того няе другого народнаго сказанія, сусвёрія и т. п. вело прано въ 22ключеніять о древней (общей) мнеологія: на днѣ каждаго предана видвлся первобытный миеъ; по указаніянъ болве или менве выработанныхъ мнеологій принниалось какое-либо натуралистическое толованіе миса (напр., почитаніе содица, олицетвореніе тучи и грози і т. п.), и такъ какъ можно было предполагать для древнейшихъ стадій развитія народовъ одного племенного ворня одни психологическія основанія инеологическаго творчества, то казалось естественных объяснять содержание мноа по твиъ же основанъ, какия считались доказанными для другой, чужой мноологін. Такъ древняя русски мнеологія объяснялась на основанім германской. Теперь оказываюсь нуто инос. Изследованіе средневёковыхъ книжныхъ памятниковъ, въ сравнении ихъ между собою и съ живымъ современнымъ фолылоромъ, указало внѣ всякаго сомнѣнія, во-первыхъ, обильные фагти внижнаго заимствованія въ средніе въва, факты международной передачи сказаній, и во-вторыхъ, продолжающееся существованіе этих сказаній въ современной народной намяти. и при послёднемъ общруживалось, что очень многое, что когло бы показаться чисто наролнымъ инсомъ, бывало не более какъ развитиемъ и видоизмениемъ вычитаннаго въ книгѣ. Естественно было ожидать, что тѣ же сапые потови народныхъ сказаній, которые въ разныхъ направненіяхъ ши съ востока на западъ и обратно въ средневѣковой Европѣ, захвативали и древнюю Русь; мало того, что старая русская письменность, и современное народное преданіе могуть разъяснять тв или другіе темные пункты въ исторіи средневѣковыхъ сказаній. Древняя Русь стояла въ этомъ отношения въ особыхъ условіяхъ. По старой исторической традиціи им привыкли думать, что она держалась особывомъ, мало сносилась съ другими народами, имъла небогатую, вочт только первовную письменность, рано отдёлилась оть католическахо запада и его литературнаго содержанія и такимъ образомъ создала себѣ свою исключительную область поэтическихъ сказаній; исклу твиъ, изслёдованіе раскрывало слёды неподозрёваемаго ранёв обще нія, путемъ котораго приходила масса чужихъ преданій и воздъйствій культурныхъ. Оказывалось вийсті съ тімъ, что прежнее построе ніе мнеологім и "поэтическихъ воззрёній" русскаго народа быю

## А. Н. ВЕСЕЛОВСКИЙ.

только, или въ очень большой мёрё, созданіемъ ученой фантазіи. То, въ чемъ видёлся мнеъ, являлось внижнымъ сказаніемъ, отъ долгаго обращенія въ народё получившимъ внёшнюю народную складку; что представлялось древнимъ, исключительно русскимъ, было сравнительно новымъ, весьма распространеннымъ, почти всеобщимъ достояніемъ европейскихъ среднихъ вёковъ. Понятно, что, когда разъ найдены были такія недоразумёнія, необходимъ былъ новый пересмотръ всего состава народнаго преданія, новое указаніе своего и чужого, распредёленіе дёйствительно мнеологическихъ и чисто поэтическихъ элементовъ, расположеніе ихъ (насколько возможно) по хронологіи народной жизни и письменности, опредёленіе ихъ источниковъ — для того, чтобы зданіе могло быть построено вновь по болёв правильному плану и болёв устойчиво.

Этоть трудъ предпринять быль въ особенности г. Веселовскимъ. Онъ былъ питоиценъ московскаго университета. Въ началъ 1860-хъ годовь послапный оть московскаго университета за границу для иродолженія своихъ занятій, онъ пробыль тамъ сверхъ своего срока еще несколько лёть, особенно въ Италів, увлеченный теми богатыми интересами изученія, которые передъ нимъ открывались въ средневѣковой старинѣ и которые, въ этомъ новомъ направления, онъ нервый вносиль въ нашу научную литературу съ такою широтою наблюденій <sup>1</sup>). Его оффиціальные отчеты, небольшія корреспонденція и статьи въ журналахъ объ итальянской жизни и литературъ обрашали на себя внимание общирной начитанностью и живымъ взглядомъ; въ то же время г. Реседовскій пріобрёталь извёстность въ ученой нтальянской литературь своиме изследованіями по итальянской книжной старинѣ съ той новой вритической точки зрѣнія, которая на ивсть была еще нова. Оригинальнымъ для русскаго ученаго образомъ, это были его первыя крупныя изслёдованія 2). Одно изъ этихъ итальянскихъ разысканій въ русской обработкъ послужило магистерской диссертаціей по романо-германской филологіи<sup>3</sup>). Освоившись на спеціальной работь по первымъ источникамъ съ западнымъ средневъковниъ міроиъ и съ пріснами изслёдованія, какъ оно ставилось

<sup>1</sup>) Отчеты объ его занятіяхъ за границей напечатаны въ Журн. мин. просв. 1862— 1864, и въ отдѣльномъ изданіи: "Извлеченія изъ отчетовъ лицъ, отправленныхъ министерствомъ нар. просвёщенія за границу, для приготовленія въ профессорскому ввавію. Семь частей. Сиб. 1863—1867. I, 897 -405; II, 22-29, 883-841; III, 181-184, 458-464.

<sup>2</sup>) Novella della figlia del re di Dacia. Testo inedito del buon secolo della lingua. Pisa, 1866; Il Paradiso degli Alberti e gli ultimi trecentisti. Saggio di storia letteraria italiana. Scelta di curiosità letterarie inedite o rare. Bologna, 1867-1869.

<sup>3</sup>) Вилла Альберти. Новые матеріалы для характеристики литературнаго и общественнаго перелома въ итальянской жизни XIV---XV в. Москва, 1870.

MCT, STHOPP. II.

тогда въ западной наукъ, г. Веселовскій перешель къ изсладованіямъ въ мірѣ славяно-русскомъ и съ тѣхъ поръ издаль иногочисленныя изсладованія, которыя именно ставили сказанія славяно-русскія въ цѣлую связь средневѣковой поэзіи <sup>1</sup>). Съ начала семидесятыхъ годовъ онъ сталъ профессоромъ исторіи всеобщей литературы въ петербургскомъ университетѣ; съ конца тѣхъ же годовъ — членомъ Второго отдѣленія Академіи.

Предстояла общирная задача, прежде всего особливо аналитическая, и г. Веселовскій положиль на нее столько труда, сколько не было еще положено на это въмъ-либо взъ нашихъ изслъдователей. Если при первыхъ сличеніяхъ можно было легво разуб'ядиться въ върности прежнихъ мисслогическихъ теорій, то предстоялъ вопросъ о новомъ совиданіи. Но сравнительно-историческому анализу предлежаль такой обширный и запутанный лабиринть преданій, что нашь изслёдователь, послё множества частныхъ изслёдованій, имъ исполневныхъ, все еще не ришается на это предпріятіе. Кроми того, что отврывалось слишкомъ много частныхъ подробностей, которыя требують истольованія прежде, чёмь можеть быть построень планъ цёлаго, нашъ изслёдователь повидимому увлекается самымъ процессомъ анализа, который доставляеть столько любопытныхъ рёшеній на трудные вопросы и ученыя загадки. Во всякомъ случав уже и въ настоящемъ положения изслёдования, сдёланныхъ г. Веселовскимъ и другими учеными этого направленія, частію его послёдователями, множество подробностей старой народной поэзія, современнаго преланія и самаго быта находять чрезвычайно интересныя разъясненія.

Приступая въ изслёдованію русскаго содержанія, нашъ вритикъ встрёчался съ удивительнымъ совпаденіемъ иногихъ мотивовъ нашего преданія съ мотивами западными и византійскими. Въ результатё многое изъ старыхъ выводовъ устранялось, и получались новыя данныя. Какъ мы сказали, изъ мисологіи, какъ она понималась прежде, многое окончательно отпадало; не исчезало, конечно, мисологическое содержаніе, но оно представлялось уже далеко не въ томъ, столь часто произвольномъ видъ, гдъ отъ какой-либо формы поэтическаго выраженія или подробности обряда и суевърія полагалось

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Трудн его за 1866-1877 годъ перечислены были въ "Завискъ" объ его ученихъ трудахъ, Срезневскаго, въ "Сборнивъ" второго отдъленія Академія, т. XVIII, 1878, стр. LXVII-LXXIII; были перечисляемы въ монхъ статьяхъ, "Въстн. Евр." 1877, 1888; наконецъ, подробно исчислены въ книжкъ: "Указатель къ научнымъ трудамъ Александра Николаевича Веселовскаго, проф. Имп. Спб. Уннв. и академика Имп. Акад. Наукъ. 1869-1885". Спб. 1858. Въ послъднее время труды его находили мъсто почти исключительно въ "Сборникахъ" второго отдъленія, въ "Журналъ ини, просвъщенія", и въ "Аrchiv für slavische Philologie". Ягача.

возножнымъ прямо заключать о солнцё, явленіяхъ природы, зооморфическихъ божествахъ и т. п.; а напротивъ, являлось чрезвычайно осложненнымъ разнородными наслоеніями, которыя новому изслёдоленію нерёдко удавалось выдёлить съ полною точностью. Старая лётопись и поученіе говорять уже о "двоевёрін", господствовавшемь въ народъ, принявшемъ христіанство, и это былъ дъйствительно фанть, харавтеристическій для тогдашняго состоянія уковь. Мисологи прежней школы понимали двоевёріе довольно механически, дунали, что язычество сохранялось подъ христіанской внёшностью и именами, и въ народноиъ преданіи, не носившемъ явно христіансваго характера, склонны были видёть непосредственную первобытную старину. Очевидно между тёмъ, что если въ первое время двоезъріе могло быть такимъ внѣшнимъ сопоставленіемъ двухъ порядвовъ мыслей, какое изобличали древніе книжники, то уже вскорѣ народное върование должно было испытать настоящее перерождение: два элемента должны были подвергнуться взаимодействию и была въроятность, что возобладаетъ тотъ, который получалъ все новые заязасы преданія и бытового значенія, т.-е. христіанскій. Дёло въ томъ, что когда съ одной стороны несомненно должна была истощаться намять стараго язычества в подорванъ былъ самый источникъ его развитія, то съ другой стороны все болёе расширялся притокъ понятій, преданій, повірій и сусвірій склада христіанскаго. Если будеть вогда-нибудь написана последовательная исторія народныхъ върований, она несомивнио должна будетъ указать постеценное возрастание этихъ христианскихъ вліяний и именно въ ихъ популярной, полу-поэтической, полу-суевърной формъ. Въ народъ очевидно не проходили философсво-догиатическія положенія, ему недоступеыя; ему понятны были и имъ усвоены только проствишія положенія нравственныя (спасеніе души, молитва, мылостыня и проч.) жеть съ преувеличенной наклонностью въ обрядовой сторонъ въры, в особливо также тоть поэтическій матеріаль, который въ изобняін представляла церковно-популярная письменность. Историки прежняго времени, а посль писатели славянофильские настаивали на быстромъ наспространения христіанства въ древней Руси, видбли въ русскомъ народъ народъ единственно христіанскій, глубово проникнутый высовнии началами христіанскаго ученія. На это весьма не были похожи упомянутыя утвержденія мнеологовъ, которые полагали, что руссвій народъ крбико держался языческихъ преданій и весьма усибшно сберегь ихъ до настоящаго времени. Истина находится приблизительно на середний. Христіанство, хотя воспринятое не вдругъ, твиъ не менње уже скоро становится народнымъ вфрованіемъ; масса невъжественная, какою она была и въ вначительной долъ остается.

17\*

донынъ, не могла уразумъть новаго ученія во всей его возвышенности, но, сохрання по умственной и бытовой инерціи старое преданіе, вивств съ твиъ жадно довила легендарныя сказанія всякаго рода, какія въ изобилін сообщала церковная литература и устные разсказы. Мы не имћемъ достаточно свъденій о томъ, какъ это совершалось въ первые вёка нашего христіанства; по тёмъ церковныть и лётописнымъ памятникамъ, какіе сохранились, очевидно. что вліянія этого рода дёйствовали съ самыхъ первыхъ вёвовъ: въ этихъ памятникахъ уже проглядывають элементы апокрифическихъ сказаній, и рано начинаются ув'ящанія противъ "ложныхъ книгъ". въ число которыхъ помъщаются также бытовыя суевърія и язычесвія (вакъ сонъ и чохъ и т. п.), и христіанскія (вакъ "лживыя молятвы", "худые номованунцы" и т. п.). Съ первой поры нашего христіанства возникаеть монашество съ монастырской легендой и падоминчество съ тою нассой чудесныхъ повёствованій, какими оно обыкновенно сопровождается. Едва ли сомнительно, наконецъ, что церковь у насъ, какъ то бывало и въ другихъ местахъ, старалась замвнять языческія празднества христіанскими, пріурочивать дерковный обрядъ къ языческимъ обыкновеніямъ и т. п., такъ что старое преданіе, не исчезая, получало новое осв'ященіе. Однимъ словоит, съ самаго начала различными путями въ популярное міровоззрѣніе входить все больше христіанскихъ элементовъ, которые питають народную фантазію и направляють на новый путь народно-поэтнческое творчество. Извёстно, какую оригинальную смёсь христіанскаго и языческаго представляеть памятникъ, близвій въ XII в'яку-, Слово о полку Игоревъ", гдъ рядомъ съ воспоминаніями о Дажьбогъ и Велесь стоить Богородица Пирогощая. Если уже вскорь русскій народъ начинаетъ противополагатъ себя "поганымъ" и невърнымъ, онъ очевидно дорожитъ своимъ христіанскимъ достоинствомъ, и естественно предположить, что его поэтическое творчество не останется чуждымъ этому сознанію и проявить свою діятельность въ этомъ смыслѣ. Дѣйствительно, періодъ "двоевѣрія", а тѣиъ болѣе послѣдующее время представляють именно богатое развитіе христіанскихь элементовъ въ поэвіи и бытовомъ суев'ёрія, такъ что многое, что было относнию прежде въ древнюю языческию мнеодогію, должно быть съ большимъ основаниемъ разысвиваемо въ мисологи христіанской, и действительно разыскивается.

Отсюда должно слёдовать, что судьба народной поэзіи была не совсёмъ такова, какъ ее представляли прежніе изслёдователи. Они полагали, что, напримёръ, мы имёемъ возможность непосредственно возводить нашъ богатырскій эпосъ къ его предшествовавшей ступени—эпосу мнеологическому; что въ немъ какъ будто произошло только переименование его героевъ, что напримъръ, за Ильей Муромденъ кожно углядёть божество грома, или за княземъ Владнийромъврасное солнышко. На дълв, переходъ отъ временъ языческихъ, вогда можно было бы предполагать инсологическій эпосъ, во временанъ христіанскимъ составиялъ тавой переворотъ, что въ сущности трудно даже представить пока, что могло при этомъ произойти: невозможно представить, чтобы на этомъ пространствѣ народное творчество осталось безучастно и нечувствительно въ тъмъ новымъ стихіямъ, какія входили въ народное міровоззрѣніе изъ христіанской легенды или вообще изъ той новой массы поэтическаго содержанія, которое проникало въ народу въ теченіе вѣковъ. Въ самомъ дѣлѣ, новъйшія изслёдованія ставать внё всякаго сомнёнія, что былина рядомъ съ своими традиціонными народными сржетами разработывала и сюжеты, по своему происхождению книжные, и разработывала въ томъ же самонъ стилѣ пріемовъ, стиха и языка. Такимъ образомъ о прямой преемственности, о неизмённомъ самостоятельномъ развитін исвоннаго содержанія не можеть быть ричи; напротивъ, эпосъ свободно воспринималь то книжное или инымь путемь приходившее новое содержание, которое отвёчало интересамъ народной фантазии, и включалъ это содержание въ свой героический вругъ. Подобнымъ образомъ новое входило въ самую область обрядовой пёсни, въ которой можно именно исвать отголосковъ древнёйшей поэзіи и быта.

Такимъ образомъ, когда прежніе изслёдователи искали, и думали находить, въ народномъ преданія и поэзія слёды первобытной эпохи народной жизни, новъйшіе изыскатели, напротивъ, останавливаясь на точномъ анализъ данныхъ фактовъ народнаго творчества, раскрывають передъ нами сложное и пестрое зрѣлище той болѣе поздней двоевѣрной поры, гдѣ разнообразно перекрещиваются элементы стараго и новаго, подлинно народнаго и чужого, устнаго и письменнаго, суевфрно-языческаго или суевфрно-христіанскаго. Здравый критическій пріемъ состояль именно во всестороннемъ осмотрѣ наличныхъ данныхъ, и первое общее впечатлёніе или первый научный результать заключались въ томъ наблюдении, что наша старина и народная позвія тёснёйшимъ образомъ примыкають въ цёлому составу средневѣвоваго христіанскаго народнаго мышленія и легендарной поэзіи: многочисленныя сличенія подробностей приводили постоянно къ этому общему міру европейскаго средневѣковаго преданія, нерёдко удивительнымъ образомъ совпадавшаго у самыхъ далевихъ одинъ отъ другого народовъ, въ самыя различныя эпохи, въ самыхъ различныхъ сюжетахъ. Это было впрочемъ весьма естественно: европейскіе христіанскіе народы имѣли одинъ общій источникъ легенды, суевърія и обычая; прежде чънъ совершилось раздъленіе церквей, успёла уже создаться и распространиться одинаково на востокё и западё масса легендарно-поэтическаго матеріала, который одинаково на западё и на востокё переходиль въ народную среду и возбуждаль въ ней самостоятельную дёятельность въ томъ же направленіи. Естественно, что одна основная тема разбивалась, смотри по множеству мёстныхъ условій, на разнообразные варіанты: они и застыли какъ въ литературё, такъ и въ народномъ преданіи у разныхъ племенъ и, встрёчаясь съ ними, изслёдователь имёетъ возможность возвести ихъ къ общему источнику.

Таково было поприще, которое открывалось передъ научнымъ анадизомъ съ техъ поръ, какъ понята была односторонность Гриммова. метода, и съ твкъ поръ, какъ Бенфей выставияъ свою теорію международныхъ заимствованій. Къ твиъ трудамъ, которые совершены быля въ европейской наукъ для изслъдованія новаго возникшаго вопроса. достойнымъ образомъ примываютъ труды нашего ученаго. Въ этой области новъйшей науки найцется немного людей, которые овладеля бы ен матеріаломъ въ такой степени: останавливаясь на томъ или другомъ вопросѣ, онъ привлекаеть къ сравненію огромную литературу, восточную и западную, древнихъ и среднихъ въковъ и современнаго фольклора, отличаясь тёмъ отъ своихъ западныхъ собратій. что въ его распоряжении находится тавже мало или совсёмъ неизвёстный на западё матеріаль старо-славянскій, ново-славанскій и русскій, и наконецъ византійскій-въ тёхъ рукописяхъ нашихъ библіотебь, которыя оставались неизданы и неизвістны западнымь ученымъ. Сдёланныя имъ сличенія поражають своимъ разнообразіемъ, общирностью обозрѣваемаго горизонта и часто неожиданностью. Останавливаясь на русскомъ легендарномъ преданіи, на той или другой подробности эпоса, г. Веселовскій обставляеть ихъ множествомъ сравненій и аналогій, заимствованныхъ отовсюду: ему послужать древнее византійское житіе или церковные каноны, западная датинская легенда, скандинавская сага, нёмецкая и французская средневёковая поэма, западно-славанское преданіе, румынская или ново-греческая ийсня, сказанія восточныхъ народовъ, преданія русскихъ полудивняхъ инородцевъ, словомъ, громадный матеріалъ, раскиданный на огромномъ пространствѣ географіи и хронологіи и гдѣ однаво отысвиваются общія нити народнаго миеа и поэзіи. Русская тема, которая служить ему исходнымъ пунктомъ и предметомъ разысванія, окружена разъясняющими ее чертами чужнуъ преданій и письменности. между прочимъ, такими чертами, которыя невозможно было бы общяснять какимъ-либо до-историческимъ родствомъ и наслёдственностыю отъ одного первобытнаго источника, такъ что прежде всего эта русская тема теряеть ту исключительность, какая за ней предполаганась, и напротивъ, нвлнется только отдёльнымъ звёномъ въ международной цёпи мнеа и поэтическаго сказанія. Понятно, что только послё этого признанія ся однородности съ другими подобными можетъ быть съ успёхомъ опредёлена ся дёйствительная національная особенность. Во-вторыхъ, изъ этихъ многочисленныхъ сравненій открывается единство иного рода, именно-единство цёлаго общирнаго міра христіанско-мнеологическихъ сказаній и повёрій, господствовавшаго въ различныхъ варіантахъ во всемъ средневёковомъ христіанствё и очевидно повліявшаго на міровозерёніе русскаго народа горавдо сильнёе, и гораздо болёв замёстившаго языческое наслёдіе, чёмъ предполагала прежняя мнеологическая школа.

Было бы долго перечислять разнообразныя темы, на которыя направлялись изысканія г. Веселовскаго. Он'в останавливались на древней повести и сектаторской легенде, и на житияхъ, и на русскомъ эпосъ, и на обрядовой позвін, и на старомъ языческомъ или двоевърновъ обычаъ и т. д. Привлекая въ ихъ объяснению тотъ различный матеріаль средневёковыхь сказаній, который мы сейчась упоминали, нашъ изслёдователь нерёдко достигалъ двоякой цёли: давая комментарій въ русскимъ сказаніямъ, онъ вмёстё съ тёмъ указываль для сказаній западныхъ такія пералледи, которыя не были принимаемы въ соображение западными комментаторами или вовсе не были имъ извёстны. Былъ и третій результать: въ приложеніяхь въ своимъ изслёдованіямъ онъ издаль не мало неизвёстныхъ ранбе текстовъ, напр., старыхъ русскихъ и византійскихъ. Въ посявдное время длинная серія изслёдованій была имъ посвящена нашимъ южно-русскимъ былинамъ и духовнымъ стихамъ. Поэтическія темы древныйшей русской былины никогда еще не были представлены въ такой обстановкъ, какую даваль имъ г. Веселовский. Нъкогда, и еще весьма недавно, онв получали толкование мисологичесвое или символико-мистическое-въ обоихъ случаяхъ переносились въ далекую фантастическую область, куда не могло, наконецъ, слъдовать за ними осязательное изыскание; теперь мы видели ихъ въ наглядныхъ параллеляхъ изъ средневъковой позвія, гдъ ихъ подробности становились понятны въ сопровождении такихъ же примъровъ поэтическаго творчества у другихъ народовъ. Вибств съ этимъ документальнымъ истолкованіемъ древней поэзіи, реставрировалась по твиъ же былинамъ и другимъ смежнымъ паматникамъ сама бытовая старина.

Остановимся на нёсколькихъ примёрахъ этихъ изслёдованій. Послё диссертаціи по итальянской литературё и нёсколькихъ частныхъ работъ, г. Веселовскій обратился въ вопросамъ русской письменной и народно-поэтической старины, въ изслёдованіи, которое

сразу поставило его въ ряду наиболфе компетентныхъ знатоковъ предмета 1). Книга уже обращала на себя виниание общирными литературными средствами автора. Предметь быль взять изъ той старой полународной письменности, которая уже въ школѣ г. Буслаева стала привлекаться въ свидётельству о народной позвіи и мноологическомъ преданіи. Но авторъ остался далекъ отъ прежняго пути: господствовавшій пріемъ въ объясненія эпоса готовыми месологическими формулами вазался ону слишкомъ податливымъ личному произволу и, напротивъ, пріобрѣтенная практика въ реальномъ изсяблованія литературныхъ фактовъ-притомъ въ чужой литератури, слид., вий національно-археологическихъ пристрастій-побуждала его въ тому же и въ области древней русской литературы. Общирная начитанность въ средневъковыхъ памятникахъ, ---какою едва ли кто другой изъ русскихъ ученыхъ могъ похвалиться, ---отврывала ему столько характерныхъ совпадений и наглядныхъ образчивовъ движения народнопоэтическихъ представленій, что все это само по себѣ привлекало къ изслёдованію. Первый трудъ уже наводнять на любопытныя завлюченія о судьбахъ народнаго преданія и поэзін. Правда, отъ нѣкоторыхъ выводовъ перваго труда онъ послё отчасти отказался или видоизмѣнилъ ихъ, но это объяснялось только тѣмъ, что въ дальнѣйшихъ изысканіяхъ авторъ овладъваль все большей массой литературныхъ фактовъ, которые доставляли и новыя объясненія<sup>2</sup>); но самый путь, нетодъ изслёдованія оставался неизмённымъ. Писатели миеодогической школы причислили г. Веседовскаго въ послёдователямъ Бенфея (противополагавшаго ученію о до-историческомъ сродствѣ мисовъ, по единству племенного происхожденія, теорію позднѣйшаго заимствовація путемъ международныхъ сношеній); но и безъ теоріи Бенфея, въ которому, прибавниъ, нашъ изслѣдователь относится весьма независимо, достаточно было широкаго и критически обставленнаго сличенія фактовъ, чтобы принять между народами "литературное общеніе" и найти въ немъ источникъ многихъ эпическихъ преданій и сказавій, которыя прежде приписывались самобытному творчеству даннаго народа или сходство которыхъ у разныхъ племенъ относимо было въ отдаленныя эпохи до-историческаго единства. Теперь оказывалось, что въ этимъ ссылкамъ на до-историческія времена во многихъ случаяхъ не было никакого основанія, и

264

<sup>4)</sup> Изъ исторіи литературнаго общенія Востока в Запада. Славянскія сказанія о Соломонъ и Китоврась и западныя легенды о Морольфъ и Мерлинъ. Спб. 1872. Это была докторская диссертація. Разборъ книги, сдъланный г. Буслаевымъ — въ 16-мъ присужденіи Уваровскихъ премій.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) См., напр., "Наблюденія надъ исторіей извоторыхъ романтическихъ сюжетовъ средневѣковой литературы" въ Жури. мин. просв., 1873, февр., и друг.

что вопросъ ближе и проще рёшался реальными фактами литературныхъ воздёйствій и устной передачи въ христіанскія времена.

Отврывь рядъ своихъ изслёдованій, г. Веселовскій не однажды обращался въ объяснению самаго метода. Это было необходимо, потому что неасность вопроса о методъ была одной изъ главныхъ причнеъ того произвола, какимъ исполнены были прежнія истольованія мнеологін и за нею эпоса. Этому вопросу посвящена была въ особенности статья о "Зоологической миссологін" Анджедо де-Губернатиса <sup>1</sup>). Веселовскій относится очень недов'єрчиво въ той системъ́ объясненія мноа, которую представляль Ад. Кунь, Максь Мюллерь и ихъ многочисленные послёдователи и подражатели. Эта система, по словамъ его, сдёлалась модой, польза которой очень сомнительна. "Какъ прежде наивно вѣровали въ историческую подкладку всякаго миоа, такъ теперь, увлекшись сравнительнымъ прісмомъ, всякую обыденную исторію норовили обратить въ мнез. Стоило только отыскать, что въ той или другой детописи, былине, сказании есть общия места. встрвуающіяся въ другихъ летописахъ, сказаніяхъ, чтобы тотчасъ же заподозрить ихъ достовёрность и выдвинуть ихъ изъ исторіи. Ихъ думади объяснить иначе-либо завиствованіемъ, перенесеніемъ нёкоторыхъ безразличныхъ подробностей изъ одного памятника въ другой, либо мнеомъ. Но заимствование приходилось бы доказать для важдаго даннаго случая, а гипотеза мнеа тавъ удобна!.. Сто́нтъ только однажды стать на эту точку зрвнія, а возсозданіе этого миза и объасненіе его-діло легкое, при податливости матеріала, съ которымъ обращается мисологическая экзегеза. Такимъ образомъ и Роланда, споденжника Карла Великаго и героя очень реальной chanson de geste, хотван не такъ давно обратить въ германскаго бога, потому что у того и у другого нашансь сходныя черты".

При изученіи народныхъ върованій представляются прежде всего слѣдующіе вопросы: какіе отдѣлы народно-псэтическихъ произведеній подлежатъ мнеологическому толкованію, и на чемъ основана исходная точка толкованія? Веселовскій отвѣчаетъ, что мнеологъ долженъ прежде всего обратиться къ тому, что самъ народъ принимаетъ еще какъ вѣрованіе—къ обрядной пѣснѣ, къ заговору: здѣсь скорѣе всего мы найдемъ отголоски того непосредственнаго отношенія къ природѣ, какое лежало въ основѣ древнихъ народныхъ религій. Только придя въ извѣстнымъ цѣльнымъ выводамъ на основаніи такого матеріала, изслѣдователь можетъ перейти къ другимъ отдѣламъ народной поэзіи, напр., сказкамъ, отыскивая въ нихъ слѣды той же мнеологической системы. Но надо помнить, что самъ народъ не видить въ сказкахъ

<sup>1</sup>) Вѣстн. Евр. 1873, октябрь.

даже были, не только вёрованія, и считаеть ее "складкой", даже иногда не имъ сложенной, а откуда-то занесенной.

Объясненія мнеологіи посредствомъ извёстной облачной и солнечной теорія кажутся автору односторонними. Діло въ томъ, что такіе мноы были только однимъ изъ выражений того психическаго акта, который всю природу сознаваль живою, действующею по законань лечной жизни; рядомъ съ миссими небесными были мисы растеній и животныхъ. Это разные циклы миса возникали самостоятельно, и существовали совићстно, хотя развивались неровно. Животныя свазви не могуть быть вовсе привязаны въ облачному мису (какъ это дълали и наши изслёдователи), и авторъ никакъ не соглашается вёрить, чтобы продёлки нашей Лисы Патрикбевны вогда-либо имбли место въ облавахъ, а не въ куратнике. Относительно свазовъ и эпическихъ сказаній вообще нужна также великая осторожность миенческихъ объясненій, даже въ томъ случав, когда бы въ сказкв и собственно религіозномъ миев (не только разныхъ, но одного народа) повторились одинаковые мотивы. Дёло въ томъ, что если небесные мноы образовались по отношеніямъ земной жизни, то первоначально усмотрѣны были эти земныя отношенія, и раньше небесной коровы или другого миенческаго животнаго, раньше борьбы небесной, человъкъ зналъ простыхъ земныхъ животныхъ и виделъ борьбу враговъ земныхъ. Мнеъ, правда, закрѣплялъ обыденныя отношенія въ болѣе шировіе образы, но эти отношенія могли спастись оть забвенія и другимъ путемъ вромѣ мнев. Народная память сохраняла разсказъ о набътъ одного племени на другое, о единоборствъ двухъ витязей, о кровавой драже въ семье старшины, и готовъ былъ эпический разсказъ-зародышъ народнаго эпоса. Этотъ разсказъ могъ нифть сходныя черты съ мотивами облачнаго мнеа, но это сходство могло состояться безь всякой иснетической связи между ними. И если мноъ религіозный съ теченісиъ времени обезцвѣчивался и дѣлался сказкой, то могло то же самое случиться и съ реальнымъ эпическимъ разсказомъ: историческія имена забывались, мёстныя черты отпадали, и точно также являлась сказка. Такимъ образомъ не все въ сказкъ принадлежить имеу, и многое возникло изъ реальныхъ житейскихъ отношеній. Иначе придется отрицать возможность зарожденія пёсня и эпическаго разсказа по поводу факта, случившагося на земль, а не на небъ.

Въ настоящее время мы, по большей части, имвемъ двло съ миеами, прошедшими цвлую длинную исторію разъединенія, смвшенія и осложненія подъ вліяніемъ сліянія родовъ и племенъ, измвненія понятій и бытовыхъ отношеній. Подобныя явленія совершались и въ области эпическихъ сказаній, которыя также имвли свою исторію и

которыя мы имбемъ теперь передъ собою въ этомъ смбшанномъ и осложненномъ видъ. Какъ происходитъ это осложнение эпическихъ мотивовъ, мы можемъ наблюдать даже и теперь. Заставьте дюбого сказочника или првца повторить вамъ въ разное время сказку или былину: каждый разъ, незамътно для себя самого, онъ прибавитъ или выпустить что-нибудь, изменить какую-нибудь подробность; онь не сочиняеть, а только путаеть. Но и тв сказки, которыя намъ кажутся хорошо сохранившимися, прошли, вонечно, тоть же самый процессъ. Такимъ образомъ, и въ миев, и въ эпическомъ сказанія, двойственность мотивовъ, противоръчивыя черты и т. п. объясняются вавъ послёдовательность превращеній и наростовъ, какихъ не миновало ни одно произведение народнаго слова, переходившее изъ устъ въ уста. И вопросъ толкованія состоять въ томъ, чтобы отличить эти позднія приставки отъ того, что можно считать кореннымъ и не случайнымъ. Для этого нужно предварительно изучить содержание народныхъ сказокъ относительно ихъ илавнихъ мотивовъ. "Чъкъ въ большемъ количестве сказовъ повторенъ будетъ одинъ и тотъ же мотивъ, тъмъ ближе мы въ цъли вритики: изъ сличенія различныхъ редакцій одного и того же разсказа легко будеть вывести заключеніе о его общихъ неизмѣняемыхъ чертахъ, и съ другой стороны о тёхъ, воторыми овъ видоизибнялся тамъ или здёсь. Первыя должны быть признаны принадлежащими въ основнымъ свазочнымъ типамъ, и зайсь можоть явиться идся сблизить вхъ съ народными миссами и даже объяснить изъ нихъ происхожденіе всей сказочной литературы. Что до вторыхъ, то подобное объяснение васаться ихъ не должно; они принадлежать собственной исторіи свазви, ся стилистивь. Только когда это разделение будеть сделано, мисологическая экзегеза ощутить впервые твердую почву подъ ногами".

Ближайшимъ образомъ, Веселовскій такъ опредѣлялъ отношенія мисологіи къ христіанскому міровоззрѣнію и легендѣ. "Мнѣ кажется, говорить онъ, — что теоретики средневѣковой мисологіи должны будуть поступиться частью своей программы: не всегда старые боги сохранились въ полуязыческой памяти средневѣковаго христіанина, прикрываясь только именами новыхъ святыхъ, удерживая за собою свою власть и аттрибуты. Образы и вѣрованія средневѣковаго Олимпа могли слагаться еще другимъ путемъ: ученія христіанства принимались неприготовленными въ нему умами внѣшнимъ образомъ; евангельскіе разсказы и легенды, чѣмъ далѣе шли въ народъ, тѣмъ болѣе прилаживались къ такому пониманію, искажались; обряды, мелочи церковнаго обихода производили формальное впечатлѣніе, слово принималось за дѣло, всякому движенію приписывалась особая сила, и по мѣрѣ того, какъ исчезалъ внутренній смыслъ, внѣшность давала богатый матеріаль для суевърія, заговоровь, гаданій и т. п. Повесть о подвижничестве христіанскихъ просветителей обращалась. въ фантазіи европейскихъ дикарей, въ героическую сагу, святые становились герояни и полубогани. Такинъ образонъ, долженъ былъ создаться цёлый новый мірь фантастическихь образовь, вь которонь христіанство участвовало лишь матеріалами, именами, а содержаніе и самая постройка выходили языческія. Такого рода созданіе ничуть не предполагаетъ, что на почвѣ, гдѣ оно произошло, было предварительное сильное развитие мисслогии. Ничего такого могло и не быть. т. е. мисологія, развившейся до олицетворенія божествъ, до признанія между ними человѣческихъ отношеній, типовъ и т. д.; достаточно было особаго склада мысли, никогда не отвлекавшейся отъ конкретныхъ формъ жизни и всякую абстракцію низводившей до ихъ уровня. Если въ такую умственную среду попадетъ остовъ какого-нибудь нравоучительнаго аполога, легенда, полная самыхъ аскетическихъ порывовъ, они выйдуть изъ нея сагой, свазкой, миссиъ; не разглядёвь ихъ генезиса, мы легко можемъ признать ихъ за та**вовые**" <sup>1</sup>).

Такимъ образомъ г. Веселовский относился недовёрчиво въ мнеологической школь; его мнёнія объ этомъ высказаны раньше тёхъ отзывовъ Маннгардта, на которыхъ мы останавливались въ одной изъпредъидущихъ главъ. Начавши свои изученія въ то время, когда уже вознивла реакція противъ преувеличеній Гриммовой школы, и направивъ свои изысканія на памятники средневѣковаго эпоса и легенды, онъ долженъ былъ увѣриться, что реакція имѣла свои основанія. Многое изъ того, что относилось мнеологами прежней школы въ до-историческій мноъ, въ арійскую древность, оказывалось вовсе не столь глубово миеическимъ и не столь древнимъ: мнимо до-историческое оказывалось средневёковымъ, арійское-не арійскимъ (напр. еврейскимъ), древне-языческое — христіанскимъ. Чёмъ дальше шли изслѣдованія, тѣмъ обильнье были открытія, и тѣмъ ярче выступало значеніе, во-первыхъ, того запаса восточно-эпическаго матеріала, который переходилъ черезъ Византію въ міръ южно-славянскій и русскій, съ другой въ западную Европу, и во-вторыхъ, христіанской легенды и аповрифическихъ сказаній. Въ европейской ученой литературв еще задолго до Бенфея началось изучение странствующаго эпоса; теперь съ усилившимся собираніемъ живой народной поззіи и бытового обряда, съ разработкой восточныхъ литературъ, съ изданіемъ и истолкованіемъ множества памятниковъ средневѣковой письменности, возросъ до громадныхъ размёровъ запасъ матеріала и сравненій.

<sup>&#</sup>x27;) Слав. сказанія о Соломонъ и Китоврась, стр. XII-XIV.

Нашъ ученый, широко пользуясь этимъ запасомъ, размножилъ его русско-славянскимъ и византійскимъ матеріаломъ. Передъ изслёдователями, можно сказать, раскрылся новый литературный міръ, у насъ никогда прежде не наблюдаемый въ такомъ широкомъ объемѣ: это былъ міръ не только созданный старымъ національнымъ преданіемъ разныхъ евронейскихъ народовъ, но и тѣмъ ихъ общеніемъ съ востокомъ, которое установлялось историческими отношеніями культуры (политическими, бытовыми, образовательными) и въ особенности христіанствомъ.

Это особенное внижание къ средневѣковому христіанскому преданію было действительно необходимо. Какъ бы ни былъ живучъ древній мнов, его господство было сменено многовековыми господствомъ другого, столь могущественнаго вруга идей, что послёдній неизбѣжно долженъ былъ многое старое окончательно уничтожить и внести совершенно новыя представленія; новая религія сибнила старый мноъ легендой, новой космогоніей и эсхатологіей, новымъ аповрифическимъ суевъріемъ, особымъ направленіемъ въ работъ фантазів 1). Этоть новый порядовь ндей укрѣплялся всёмь ходомь жизни, церковыю, учрежденіями, образованіемъ, нравами; онъ самъ создавалъ свою мноологію, и вѣвами своего существованія дѣйствительно создаль ес. Странно было бы ожидать, чтобы въ новыхъ формахъ своего быта народъ внезапно лишился творчества и игры фантазін, и только повторяль одни старые мотивы, - чтобы онь все еще отчетливо поменаъ только одни "тучн" и "молнін", на которыхъ останавливалось его первобытное младенческое воображение. Остатки старины, конечно, хранились въ иныхъ отрывкахъ и традиціонныхъ выраженіяхъ; но несомнѣнно были и новыя, самостоятельныя формы и содержание. Вопросъ былъ въ томъ, насколько въ дошедшемъ до насъ матеріалѣ мненческаго преданія: насколько въ народной поэзін надо видѣть одну перелицовку старкны или же новыя образованія. Прежняя мнеологическая школа предпочитала первое, новыя изслёдованія приводили скорфе въ послёднему.

Изъ множества изслёдованій г. Веселовскаго остановимся на нёкоторыхъ примёрахъ.

Однимъ изъ тёхъ памятниковъ, гдё наши мисслоги видёли непреложный слёдъ до-историческаго язычества, былъ извёстный стихъ о "Голубиной книгё", — хотя имъ очень извёстны были ся литера-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) На этотъ вопросъ уже наводила прежняя школа, затронувъ запаси христіанской средневѣковой легенди и суевѣрія. Изъ многихъ указаній у г. Буслаева на вліянія христіанской грамотности, см. напр. "Р. богатырскій эпосъ", Р. Вѣсти. 1862, № 10, стр. 564; въ разборѣ сочиненія Стасова, стр. 80 и друг.

турныя параллели 1). Г. Веселовскій незь разбора этихъ параллелей пришель въ противоположному заключению, что вийсто языческаго, "арійсваго" инеа, будто бы только подновленнаго христіанскить авоконфонъ, мы имёснъ туть дёло именно съ позднёйшимъ дятературнымъ явленіемъ, источники котораго заключаются въ преданіяхъ христіанской инеологіи, иного разъ переработанныхъ въ средневъковой книжно-народной словесности <sup>2</sup>). Выше было упомянуто, вакія удивительныя толкованія получаль значенитий "канень алатырь" въ прежней школѣ, у Асанасьева и Ор. Миллера, и съ другой стороны, еще замысловатье, у Безсонова: это-, солнечный камень", принадлежность первобитявйшаго миса; островъ Буянъ, на которомъ онъ лежитъ, это-, туча" и т. п. Веселовский выходитъ прямо изъ того, что былина (о Василін Буслаевѣ) и стихъ о Голубиной книгѣ пріурочивають камень алатырь въ "Сіонъ-горѣ" и "соборной церкви на Өаворъ"; и первое объяснение таинственнаго вання дають ифетныя палостинскія легенцы, записанныя въ сродневѣковыхъ путешествіяхъ въ Святую землю и ся описаніяхъ, между прочных и въ русскихъ путешествіяхъ, начиная съ Данінла Паломнива. Камень алатырь относится именно въ легендамъ объ јерусалимской святына. "Преданіе о чудесномъ камий, положенномъ Спасителемъ въ основание сіонской церкви; о камиъ, снесенномъ (ангелами) съ Синая и положенномъ на мёсто алгаря въ той же церкви, матери всёхъ церквей; память о трапезё Христа въ сіонскомъ соеnaculum, за которымъ Спаситель возлежалъ съ апостолами, установилъ таинство евхаристіи и, наставник тому учениковъ, послалъ ихъ въ міръ возвёстить новое откровеніе: таковы были матеріалы мёстной легенды". Принесенная на Русь первыми паломниками, легенда должна была произвести большое впечатлёніе на полу-языческое воображение новообращенныхъ христіанъ: чудесный камень связанъ былъ съ дёяніями самого Христа, съ первой церковью на землё, и очень остественно могъ сдёлаться источникомъ народно-христіанскаго миса. Легенды собраны были въ символическій центръ, алтарный вамень (въ церк.-славянскомъ: олътарь), изъ котораго и получился священный и волшебный камень алатырь. Можно еще быть неувъреннымъ въ словопроизводствѣ самаго имени <sup>3</sup>), но объяснение его значенія совершенно отв'ячаеть тому представленію камня, какое находимъ въ стихв и въ былинв. Подобнымъ образовъ изъ палестинской легенды выросло мизическое представление о св. Граль,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Буслаева, Очерки, I, стр. 148, 455, 614; II, стр. 17 и друг.; Аванасьева, Поэтич. Возврѣнія Славянъ, I, стр. 50-52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Славянскія сказанія о Содомоні, стр. 163, 180 и слід.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Иное объяснение слова даетъ г. Ягичъ.

развитое въ среднев всовыхъ западныхъ поэмахъ. "Образъ Граля (символической чаши), - говорить Веселовскій, - нашель условія развитія, воторыя довели его до поэтической и мистической апоееозы; алатырю не посчастливилось, и оть христіанскаго представленія онъ по немногу спускается къ фетишу. Современные русские заговоры разскажуть намъ его исторію: въ началь онъ еще близовъ въ алатырю-алтарю, еще лежить на Сіонской юри, а на немъ соборная апостольская церковь; далёв, онъ очутился на островё,---но это островъ божій, и на алатыръ стоитъ золотая апостольская церковъ съ золотымъ престоломъ, а на томъ златв престолв сндатъ самъ Госнодь Інсусъ Христосъ, Михаилъ-арханголъ, Иванъ Богословъ н т. п. Позднёе остается болёе или менёе обстановка (поле, болото, окіанъ и т. п.), но лица являются другія: Матерь Божія съ двумя сестрицами, бабушка Соломонія, царица Ирода наря-Соломія, три брата родимые, либо два орла орловича, два брата родные; невѣдоный стрёлець и врасная дёвица; мужь желёзень царь; наконецьсамъ Сатана; алатырь попадаеть въ заговоръ отъ змённаго укуса и въ повёрье, что зиён лижутъ его и отъ того бывають и сыты и СИЛЬНЫ И Т. Д.<sup>4 1</sup>).

Въ числѣ памятниковъ, которые доставляли мнеологической школѣ желанный матеріалъ для выводовъ о древнемъ язычествъ и особливо его космогоническихъ преданіяхъ, находятся такъ-называемыя колядви, волядскія пёсни. Веселовскій посватиль имъ цёлое общирное изслѣдованіе <sup>9</sup>), гдѣ собрано по обывновенію множество историческаго и народно-поэтическаго матеріала со всёхъ концовъ европейской литературы для объясненія различныхъ сторонъ предмета, у насъ никогда еще не разработаннаго до такой глубины. Вопросъ чрезвычайно сложенъ: такъ какъ пъсня соединялась съ обрядовъ, авторъ не отвергалъ въ ней возможности миса, но съ другой стороны видълъ въ ней черты иного порядка, христіанско-легендарныя и бытовыя, подлежавшія не мнеологіи, а исторіи и этнографіи. "Обличенія древней церкви, направленныя противъ Календъ (первообразъ коляды),-говоритъ авторъ,-имъли въ виду греко-римскій фондъ върованій, нашедшихъ въ нихъ выраженіе; но они оставались въ сняв всюду, гдв существование аналогической обрядности вызывало подобный же протесть. Оттого обличения такъ часто повторяють другъ друга. Но откуда эта аналогичность обряда, занвчательное

<sup>&#</sup>x27;) Разысканія въ области рус. духовныхъ стиховъ, Ш: Алатырь въ мёстныхъ преданіяхъ Палестины и легенды о Гралё.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Разыскавія, VII: румнискія, славянскія и греческія коляды (1. языческій элементь колядь; 2. святочныя маски и скоморохи; 3. христіанскіе мотивы колядокь; 4. битовые мотивы; 5. балладные, зпическіе мотивы колядокь), стр. 97—291.

сходство, представляемое святочными обычаями современныхъ европейскихъ народовъ? Многое можно объяснить единствомъ натуралистическихъ представленій, легшихъ въ ихъ основу; вмёстё съ тёмъ, въ этомъ общемъ есть частности и совпаденія, невольно вызывающія вопросъ—о возможности одного древня о культурчаю вліянія, распространившагося разновременно и оставившаго слёды въ очертаніяхъ новаго обряда. Классическій орнаментъ на свандинавскихъ подѣлкахъ древняго желёзнаго періода указываетъ на воздѣйствіе греческихъ колоній въ Скиеіи; римляне заходили въ Скандинавію, что засвидѣтельствовано недавно открытыми могилами, и т. п. Я ставлю только возможность вопроса"...

Такой осторожностью не отличалась мисологическая школа; но въ подтвержденіе своей гипотезы авторъ собралъ множество весьма уб'ядительныхъ доказательствъ. Его изслёдованіе есть чрезвычайно любопытный опытъ проникнуть въ древнёйшія отношенія европейской, и въ томъ числё славянской и русской, культуры, —проникнуть не путемъ поэтической идеализаціи, а съ реальными историческими фактами въ рукахъ. И здёсь опять приходится жалёть, что исключительно гелертерская форма <sup>1</sup>) дёлаетъ эти труды мало доступными для обыкновенныхъ читателей, —вслёдствіе чего они до сихъ поръ не оказали почти никакого вліянія на популярныя и учебныя ивложенія русской поэтической старины.

Далве, много работь Веселовскаго было посвящено изучению собственно христіанской легенды, апокрифическаго свазанія и инозеиной переводной повъсти, гдъ источники руссвихъ книжныхъ памятнивовъ были болёе или менёе видны и гдё требовалось только выяснить въ точности ихъ генеалогію и связь съ родственными явленіями другихъ литературъ. При этомъ получался и другой чрезвычайно важный результать: отврывались близкія соотношенія между этими, чужими по происхождению (особенно византийскими) произведениями и нашимъ былиннымъ эпосомъ. Изслъдованія, направленныя въ эту сторону, убъждали, что какъ народно-христіанская легенда отразилась въ нашей средневъковой (и донынъ живущей) инеологіи, такъ и въ создании русскаго эпоса обильно участвовали книжные эпические элементы, которыхъ дотолѣ не подозрѣвали. Это былъ выводъ первостеценной важности. Прежняя идеалистическая или сантиментальная апоесоза русскаго былиннаго эпоса, какъ вполнъ самобытнаго созданія народной поэзін, продолжавшаго языческую эпопею мнеической восмогоніи и небеснаго богатырства, эта аповеоза блёднёла, но

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Напр. слишкомъ лаконическія указанія источниковъ, не переведенныя цитати (иногда въ дий-три страници) греческія, румынскія, средне-иймецкія и старо-францувскія и т. п.

взамёнъ выростала болёе научная постановка вопроса. Былинный эпосъ являлся въ новыхъ, болёе реальныхъ историческихъ отношеніяхъ, чёмъ "тучи" и "молніи".

Тавовы добоцытныя сближенія былинъ о Святогорі, пісенъ объ Аникъ воинъ, Иванъ гостиномъ, или Вдовкинъ сынъ и пр. съ содержаніемъ византійскаго эпоса 1), какъ богатырскаго, такъ и легендарнаго. Многое, что полагалось чисто русскимъ, находитъ свои параллели и источники въ средне-греческихъ сказаніяхъ. Авторъ говоритъ объ этихъ послёднихъ: "Это былъ міръ чудесныхъ подвиговъ, героевъ и чудовищъ, воинственныхъ дъвъ-паленицъ, которыя связывались для грека съ его древними преданіями объ амазонкахъ. Въ пересказахъ русскихъ людей всё эти образы должны были отразиться съ чертами болѣе грубаго реализма, въ соотвѣтстіи съ умственнымъ развитіемъ новой среды. Когда впослёдствін, въ по-татарскую эпоху, развился нашъ собственный земскій эпосъ съ Ильей-Муромцемъ и другими мѣстными богатырями, онъ долженъ быль сосчитаться съ элементами болье древняю, пришлаго эпоса. Онъ или устранилъ его отъ себя, удаливъ Анику-Дигениса въ небольшой циклъ песенъ объ его борьбѣ со смертью, или пріурочиль его въ себѣ частями, но такъ, что слёды спая остаются замётны и теперь. Наши "старшіе богатыри" собственно не наши, это "сила нездъшияя". Въ своей нечеловѣческой мощи они смотрять на земскихъ богатырей какъ на новое, ниъ чуждое поколёніе, проходять передь нами какъ-то тамиственно-безучастно и также таинственно исчезають. Другая метаморфоза постигла другой рядъ образовъ, опредъливъ ихъ особое пріуроченіе въ средѣ новаго русскаго эпоса: змѣи и змѣевичи-воители<sup>2</sup>) приняли въ нашихъ пересказахъ черты змѣевъ обрядоваго повёрья, сдёлались силой нечистою, отождествились съ татарщиной, вогда татарщина явилась общимъ выраженіемъ всего вражьяго, съ чёмъ приходилось биться русскимъ богатырямъ. Тугаринъ дёйствительно прівзжаль изъ-за горь, оттого его эпитеть "загорскій"; впослёдствін его заставили пріёзжать изъ "улусовъ" загорскихъ. Но

HOT. 9THOPP. II.

18

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. "Отрывки византійскаго зпоса въ руссконъ", "Вйстн. Евр." 1875, апрёль, и въ Слав. Сборникъ, т. III; Beiträge zur Erklärung des russischen Heldenepos въ "Архивъ" Ягича, т. III; Разисканія, І: Греческій апокрифъ о св. Өеодоръ; II. Св. Георгій въ легендъ, пёснъ и обрядъ, и друг.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Указывая на странную двойственную натуру нашихь былинныхь зийевичей, которые являются то чудовищами, дишущими пламенемъ, то только могучими богатырями, авторъ вспоминаетъ, что въ Византіи "драки" (зийи, драконы) и "драконтопули" (зийеныши, зийевичи) были съ VII-го вёка обычнымъ названіемъ вольницы, гийадившейся въ 10рахъ Тавра. Въ византійскомъ эпосё являются и воинственныя дёвы – тё удалия "паленици", о которыхъ, виё былинъ, ничего не знаетъ наша историческая древность.

другая пёсня осталась о немъ, гдё онъ является цареградскимъ богатыремъ..; его мать живетъ въ Царьградѣ; онъ сбирается на Кіевъ, но взять русскими богатырями и отвезенъ къ Владиміру"... <sup>1</sup>).

Авторъ возвращается къ этому сближению по поводу легендъ и ивсень о св. Георгія-какъ извёстно, одномъ изъ любимёйшихъ героевъ нашего народнаго преданія. "Плодотворность изученія этой легенды, -- говоритъ авторъ, -- стоитъ въ прямой связи съ широкой постановкой вопроса, имиющаго обнать, вийсти съ Георгіенъ, и житія родственныхъ ему по типу святыхъ. Такимъ нутемъ могутъ получиться не только обобщенія теоретическаго характера, объщающія внести новый свёть въ "физіологію" и исторію народнаго міросозерцанія, но и фактическія данныя для развитія народнаго эпоса. Я разумёю, главнымъ образомъ, русскій былинный эпосъ, въ разработвѣ котораго (предложенныя авторомъ въ его трудѣ) разысканія въ области духовнаго стиха являются естественнымъ введеніемъ". Авторъ сближаетъ св. Георгія и Өеодора, какъ змѣеборцевъ, съ руссвимъ спеціалистомъ въ зийеборствѣ, Добрыней, отчество послёдняго съ эпитетомъ "анивитовъ", какой носять греческіе святые герои, и т. д.; въ народномъ обрядѣ въ день св. Георгія указываеть взаимод виствіе своего и чужого преданія 2). Въ другомъ случав, авторъ указываетъ еще одного змѣеборца, св. Михаила изъ Цотуки, и обращаеть внимание на совпадение имень и общихъ очертаний въ легендѣ и въ русской былинѣ о богатырѣ Потокѣ 8), которому прежніе комментаторы этой былины посвятили столько сложныхъ филологическихъ и мисологическихъ попеченій.

Далёе, въ изслёдованіи о южно-русскихъ былинахъ, Веселовскій останавливается на южно-русской легендё о юномъ богатырё Михайлё и віевскихъ Золотыхъ воротахъ (или Михайликъ, Михайлё Семилёткъ) и сближаетъ ее съ былиной о Михайли Даниловичѣ. Въ легендё онъ находящагося въ позднихъ текстахъ апокрифическихъ "Откровеній" Мееодія. Южная легенда и сѣверная былина въ главномъ совершенно совпадаютъ, но бытовыя черты южной живни были непонятны на сѣверѣ и потому извращены. "Отрѣзанныя отъ почвы, на которой создались былины, отдѣленныя цѣлыми вѣками отъ историческихъ отношеній, которыя воплотились въ нихъ впервые, онѣ по неволѣ должны были исказить эти отношенія въ уровень съ новой исторической средой и той общественной и природной обстановкой, въ которой имъ суждено было доживать свою вѣковую жизнь.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Вѣсти. Евр.", 1875, апрель.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Разысканія, II, стр. 150, 158—159.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Разысканія, IX: Праведный Михангъ изъ Потуки.

Пріуроченіе вышло неполное. Образы южно-русской природы обратились въ общія м'еста, не разцвётясь новыми съверными прасками; преувеличению отврылось шировое поле, потому что перепъвалась не своя пѣсня, прямо вынесенная изъ жизни, изъ своего непосредственнаго прошлаго, однимъ словомъ изъ твхъ источниковъ, изъ которыхъ пёвецъ могъ бы постоянно почерпать чувство мёры и норму въроятія: перепъвалась пъсня привнесенная, которую слъдовало истолковать и передожить на-ново, иначе она была бы полупонятна... Въроятно, этому процессу принадлежать сословныя харавтеристики богатырей, сдёлавшія Алешу сыномъ попа, Добрынюбояриномъ и т. д. Надо полагать, что въ древнихъ пъсняхъ объ этихъ богатыряхъ были данныя, изъ которыхъ, при извёстныхъ средствахъ примѣненія, могли выработаться позднѣйшіе сословные типы. Тоже можно замътить и объ Ильъ-Муронцъ. Представление его врестьяниномъ принадлежить, быть можеть, свверно-русской порѣ эпоса: въ старыхъ пѣсняхъ о немъ открывались сѣвернымъ сказателямъ черты, которыя были такъ поняты или такъ истолкованы; въ богатырѣ, подвиги котораго были имъ особенно симпатичны, они увидѣли своего героя, врестьянина-богатыря. Въ XIII вѣвѣ его знали еще ярлонъ-дружинникомъ" 1).

Далбе, сближая былины объ Иванъ Гостиномъ сынъ и Чурилъ,вотораго считаеть франкскимъ уроженцемъ Сурожа или древней Сугдан въ Тавридѣ (нынѣ Судакъ), а имя его отца: Пленво-испорченнымъ "франвъ", — съ византійскими эпическими сюжетами, авторь указываеть и здёсь подобное видоизмёненіе и порчу первоначальной пёсни... "Съ одной стороны, византійская пёсня, внесенная въ кругь богатырскихъ былинъ кіевскаго цикла (въ видѣ былины объ Иванѣ Вдовкиномъ сынъ) должна была приладиться къ болъе грубынъ понятіямъ и стереть религіозно-мистическій оттёнокъ своего вступительнаго эпизода, который уже не шель въ богатырскую былину. Грубо нарисованная ловкость и щегольство Чурилы очень далеки отъ своего изящнаго византійскаго типа, описаніе его дворца преувеличено до уродливости, его любовныя похожденія, впечатлёніе, производеное имъ на женщенъ, изложены грубо: говорится о чувственныхъ порывахъ, о разрывань одеждъ и т. д. Мать Ивана (въ былинъ) продаетъ своего сына не для Бога (какъ въ византійсвомъ оригиналѣ), а потому, что онъ сдѣлался пьяницей; но и этотъ столь извращенный эпизодъ былъ почти забыть и долженъ былъ уступить иёсто пёснямъ о закладё. Внутренняя мотивировка вездё

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Южно-русскія былины, стр. 9, 38—40. Здёсь и объяснево, въ чемъ провзошло въ данномъ случай видонзмёненіе плинаго сюжета въ стверной былині. О богатырі Васильё-Пьяниці, тамъ же, стр. 50.

потеряна, что находится въ связи съ другой перемёной, которой должно было подвергнуться византійское сказаніе, какъ скоро оно примкнуло къ богатырскому эпосу Владиміра: оно утратило свое единство, должно было разбиться на куски, чтобы послужить высшему единству. Это высшее единство, символически представленное въ образё Владиміра, есть именно русскій богатырскій эпосъ: какъ византійская сказка о чудесномъ мальчикё, такъ и много другихъ иноземныхъ разсказовъ доставили свой матеріалъ для его построенія. Народное заключается именно въ цёломъ, въ композиціи, а не въ составляющихъ ее элементахъ<sup>4</sup>).

Значеніе византійскихъ сказаній, только теперь-и всего болье трудами г. Веселовскаго -- вполнѣ вводимое въ науку, представляеть именно естественный историческій факть, совершенно отвѣчающій той культурной роли, вакую Византія занимала къ началу и въ первые въка нашей исторіи. Не подлежить сомпѣнію, что отношенія русскихъ племенъ въ Византіи начались гораздо ранбе историческаго основанія государства, и если потомъ Византія дала намъ церковь, ся литературу и учрежденія, если на югъ стремились военная предпріничивость внязей, политическія и торговыя связи <sup>2</sup>). то совершенно естественно ожидать и присутствія византійскихъ эпическихъ сказаній на русской почвѣ. Ближайшій районъ, какъ можно теперь думать, быль особенно доступень этимъ вліяніямъ. "Ничего пе мѣшаетъ принять, -- говоритъ Веселовскій, ---что греческія пѣсни проникали въ южные края нынѣшней Россіи. Греческія пёсни противъ сыновей Романа Лавапина (945), по Ліутпранду, пълись не только въ Европъ, но и въ Африкъ и Азін,--какъ съ другой стороны, по свидетельству безъименнаго автора Слова о полку Игоревѣ, славные подвиги кіевскаго князя Святослава воспѣвались у нѣмцевъ и венеціанцевъ, грековъ и мораванъ. Отрывки византійскихъ повёстей находять у нёмецкихъ шиильмановъ въ Х столёти византійскіе отголоски въ поэмахъ о Литрихѣ. Поэтому греческія итсни въ русскомъ изложени не составляли бы никакого ненормальнаго явленія и должны найти м'ёсто въ исторіи византійскихъ вліяній на литературы Запада".

Въ новой серіи разысканій (гл. XI-XVII, 1889) г. Веселовскій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Beiträge zur Erklärung des russ. Heldenepos, стр. 567, 571, 585-587, 598. О Чурнлѣ, см. также Разисканія, VI---Х, стр. 289. Напомнимъ подобныя замёчанія г. Стасова (хотя изъ совсёмъ другого основанія) объ этой отривочности и недостаткё мотивировки въ зническомъ изложенім нашихъ былинъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напомникъ здёсь, напримёръ, тё новыя историческія данныя, какія пріобрётаются болёе пристальнымъ изученіемъ византійцевъ въ новёйшихъ трудахъ г. Васильевскаго, А. Павлова, Андрея Попова, Голубинскаго и друг.

останавливается еще на цёломъ рядё вопросовъ, выходящихъ собствено изъ вруга духовныхъ стиховъ и относящихся въ цёлому составу средневѣкового народнаго міровоззрѣнія. Таковы, напримъръ, дуалистическія повёрья о сотворенін міра, которыхъ онъ касался въ своей первой большой книге о народныхъ книжныхъ сказаніяхъ. Нёвогда, и еще недавно преданія о твореніи міра двумя силами, доброй и злой, считались ископными славянскими; Асанасьовъ, а за нить и другіе, давали имъ надлежащее мнеологическое истолкованіе; самъ г. Веселовскій приписывалъ имъ богомильское происхожденіе; теперь онъ, параллельно съ Юліемъ Крономъ (изслёдовавшимъ этотъ вопросъ по поводу космогоническаго миса Калевалы) приходилъ къ нысли объ участія въ славянскомъ дуалистическомъ миев восточнофинскаго или урало-алтайскаго преданія. Онъ пересматриваеть теперь массу преданій, повторяющихся у нашихъ свверныхъ финнотюркскихъ инородцевъ и даже азіатскихъ тюрковъ на Алтаб: всъ онъ сосредоточиваются на одной общей темъ о творения міра двумя разными сидами, Богомъ и дьяволомъ, добрымъ и влымъ духомъ, и очевидно находятся въ какой-то не легко опредблимой, но несомнённой связи съ древними богомильскими сказаніями у южныхъ славянъ, съ галицеой колядкой о міротвореніи и съ иными обломками этого миса, иногда потерявшими даже первоначальную дуалистическую подкладку. Если приномнить, что славянское богомильство нивло свое продолжение въ дуалистическихъ сектахъ сверной Италии и южной Франціи, у катаровъ и альбигойцевъ, то мноъ раскидывается на громадную область, отъ Алтая и до южной Франціи. Относительно связи сказаній богомильскихъ съ преданіями нашихъ сверо-восточныхъ инородцевъ, г. Веселовский делаетъ такое предположеніе: "Всв эти преданія, записанныя среди инородческихъ элементовъ русскаго населенія, оказываются сходными, нерёдко буквально, съ разсказами русскими и болгарскими и съ старой повёстью о мірозданія, распространенной въ рукописяхъ и популярной среди нашихъ раскольниковъ. Раскольничья колонизація могла занести се на овраины русской земли, гдё она могла быть перенята и усвоена инородцами; но возможно и другое предположение, уже ранбе намбченное нами: что, напр., черемисская, мордовская и т. д. и южнославянская легенды принадлежали первично одной и той же полосъ развитія и религіознаго міросозерцанія; богомилы лишь внесли въ вругъ своихъ дуалистическихъ мисовъ, можетъ быть, не славянское преданіе, отвёчавшее ихъ цёлямъ, а черемисы и алтайцы получили обратно свой старый космогонический мноъ въ освёщении христіанской ереси и апокрифовъ" (стр. 32). — Въ другомъ изслёдованіи авторъ говорить о "Безразличныхъ и обоюдныхъ въ житіи Василія

Новаго и народной эсхатологіи": это-обитатели того света, которые по средневѣковому легендарному преданію не попадали ни въ рай, ни въ адъ, не получали въчнаго блаженства, но и не были предаваемы на въчную муку. Г. Веселовскій возстановляеть это средневъковое повёрье по паматникамъ западнымъ, въ ряду которыхъ первое мъсто занимаетъ поэма Данта, и восточнымъ, гдъ тема загробнаго міра излагается въ житіяхъ, видініяхъ и иныхъ каноническихъ и апокрифическихъ легендахъ: однимъ изъ знаменитвйшихъ житій этого рода было житіе Василія Новаго (десятаго въка), въ которомъ разсказано хождение Өеодоры по мытарствамъ, и которое на нѣсколько въковъ предварило поэму Данта. Авторъ дълаетъ при этомъ любопытныя замёчанія о томъ, въ какой степени распространялись въ народныхъ массахъ на западѣ и у насъ эсхатологическія повёрья, т. е. представленія о конечныхъ судьбахъ міра и человѣчества, а также о загробной доль отдельнаго человека до последняго разсчета на страшномъ судѣ.

"Всѣ эти вопросы, — говорить онъ, — волновавшіе средневѣковое общество, отражались въ его легендѣ и поэзіи, въ которыхъ интересно подёлить долю своего и чужого, представленія христіанства и-условія народнаго вёрованія, сдёлавшія возможнымъ ихъ усвоеніе. Усвоение это было неравномърное, и не трудно въ частностяхъ разгадать его причины. Вопросъ о конечныхъ судьбахъ міра могъ сложиться въ средѣ съ богатымъ историческимъ и культурнымъ прошлымъ; чёмъ оно сложнёе, чёмъ больше оно поставило вопросовъ, тёмъ страстнёе желаніе усмотрёть ихъ разрёшеніе въ будущемъ. Христіанство воспринято было и окрѣпло въ такой именно средѣ, полной разочарованій и гоненій, которыхъ не в'дали полудикіе народы сввера. Ихъ эсхатологія могла отввчать вообще на вопросъ о катастроф'в, им'вющей постигнуть видимый міръ, но не могла нивть исторической подкладки Апокалипсиса. Его толковали и надъ нимъ задумывались немногіе избранные; его данныя разработывали по еретическимъ и политическимъ тенденціямъ; собственно въ народѣ онъ интереса не возбуждалъ. Такъ объясняется и оправдывается мнѣніе Сахарова 1), что несмотря на распространенность въ древней Руси сочиненій и свазаній объ Антихристь и о кончинь міра и видимое вліяніе ихъ на воззрѣнія русскаго народа, народныхъ стиховъ, возникшихъ подъ ихъ насиліемъ, почти нётъ... Къ - образамъ эсхатологической борьбы фантазія не была, очевидно, приготовлена и не внесла въ нихъ ничего новаго, своего...

"То же слѣдуеть сказать и о представленіяхъ, связанныхъ съ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Автора книги: "Эскатологическія сказанія въ древне-русской цисьменности".

идеей страшнаго суда, конечной участи праведныхъ и гръшниковъвъ раю или аду. И здёсь фантазія европейскихъ народовъ представила, если не tabula rasa, то едва загрунтованное полотно, образы и врасви дали христіанскія вартины страшнаго суда и соотвётствующія легендарныя и аповрифическія статьи, въ род Хожденія Богородицы по мукамъ, Виденія ап. Павла и популярныхъ на Руси отвровеній Мееодія, Слова Палладія мниха и Житія Василія Новаго. Зависимость русскихъ духовныхъ стиховъ отъ этихъ и тому подобныхъ памятниковъ не указываетъ на встрёчную дёятельность народнаго воображенія. Воспринявъ ихъ содержаніе, оно почти ихъ не переработало: описание райскихъ блаженствъ блёдно, потому что оно блёдно и полно общихъ декоративныхъ мёсть и въ ихъ христіанскихъ изображеніяхъ, напр. въ житін Андрея Юродиваго; муки народнаго ада также однообразны... Иначе ставится вопросъ объ отношении своего и чужого въ народныхъ представленияхъ о временной участи каждаго за гробомъ до наступленія послёдняго суда. Въ этой области эсхатологическихъ интересовъ народное върованіе сложняюсь въ опредъленный формы быта и обряда: усопшіе, "родители", т.-е. старшіе въ родѣ, продолжали и на томъ свѣтѣ жить прежней матеріальной жизнью; у нихъ "домовина", ихъ кормать на поминкахъ, ждутъ ихъ посёщенія и ходять въ нимъ на погость, "на гостебище" и т. п. Это представление, свойственное не однимъ только индо-свропейскимъ народамъ на извёстной степени развитія, не разрывало связи между живыми и мертвыми: одниъ и тотъ же родъ жилъ на землё и подъ нею, отжившіе не повидали живущихъ. -пеклись объ нихъ, опредъляли ихъ судьбу, то, что имъ на роду написано; они-старшіе предки, окружены въ свою очередь суевърнымъ вультомъ потомвовъ.

"Въ эту цёльность живыхъ и мертвыхъ христіанство внесло элементъ раздвоенія— разграниченіемъ души и тёла, идеей грёха и воздаянія, грознымъ образомъ смерти, побёждающей жизнь, ангеловъ, препирающихся изъ-за души съ духами тьмы. Оба круга идей сощлись въ синкретическомъ двоевёріи, въ которомъ трудно бываетъ разглядёть составныя части и поводы смёшенія" (стр. 117— 120).

Такимъ образомъ, если въ нѣкоторыхъ подробностяхъ повёрій о загробной жизни можно предполагать какую-нибудь основу древняго языческаго вѣрованія, къ которой могло примкнуть представленіе христіанское, то въ другихъ случаяхъ мы имѣемъ передъ собой представленія, христіанское происхожденіе которыхъ можетъ быть доказано документально по памятникамъ. Эти послѣднія представленія несомнѣнно были гораздо изобильнѣе, такъ что въ данномъ вопросѣ мы имѣемъ дѣло съ "двоевѣріемъ", въ которомъ гораздо большій проценть принадлежить христіанству.

Слёдующая статья говорить о "Судьбё-Долё въ народныхъ представленіяхъ славянъ". Это-предметь, на которомъ давно уже останавливались изслёдователи народныхъ вёрованій, съ тёхъ поръ, вакъ были отврыты древнія свидётельства о "родё" и "рожаницахъ"; сопоставленныя съ подобными западно-славянскими и южно-славянсвими преданіями еще Срезневскимъ, эти върованія были потомъ предметомъ изысканій Асанасьева, Потебни, Крауса, и теперь снова подвергнуты новому обстоятельному толкованию, при помощи разнообразнаго сравнительнаго матеріала славянскаго, античнаго и западноевропейскаго. Понятіе судьбы и доли г. Веселовскій ставить именно въ прямую связь съ родомъ и рожаницами и объясняетъ ихъ, какъ представление о прирожденности, выработанное въ первобытныхъ отношеніяхъ общинно-родоваго брака, въ связи съ культомъ предковъ, блюстителей домашняго очага и наростающаго поколёнія. Авторъ собираетъ по обыкновению цёлую массу свидётельствъ старыхъ паматниковъ и современныхъ народныхъ повърій русскославянскихъ, западныхъ, инородческихъ. Онъ не отождествляетъ прямо явленій сходныхъ, но принимаеть ихъ лишь для аналогіи и сравненія, предполагая возможность чрезвычайно разнообразнаго посмъдующаю развитія и дополненія первоначальнаго понятія, причемъ первобытно-грубое пріобрѣтаеть со временемъ болѣе широкую обработву и осинсливается по новыиъ опытамъ и соображеніямъ народа. Варіанты одного первоначальнаго представленія доходять до противоположности. Такъ, авторъ находитъ подобную противоположность въ русской "долъ" и сербской "сречъ". "Это судьба прирожденная, сужденная, и судьба случайно навѣянная, встрѣченная. Второе представление свободние перваго, первое арханстичние"... (стр. 259-260).

Сравнительно съ прежними изслёдованіями по этому вопросу, въ разысканіяхъ г. Веседовскаго важно привлеченіе новаго сравнительнаго матеріала, далеко не столь обширнаго прежде, а въ особенности введеніе соображеній объ историческомъ развитіи върованія. Въ прежнихъ изысканіяхъ предполагалось всего чаще, что оно оставалось съ древнёйшихъ временъ какъ бы неизмённымъ, и только затемнялось въ послёдующее время и получало только механическія примёси; гораздо вёроятнѣе исторически принять, какъ дѣлаетъ г. Веселовскій, что здѣсь напротивъ совершалось настоящее развитіе старой темы въ новыхъ условіяхъ народной жизни. "Услёдить дальнѣйшія измѣненія понятія и соотвётствующаго ему образа,—говоритъ онъ, только путемъ логическихъ и психологическихъ

## **А. Н.** ВЕСЕЛОВСКИЙ.

наведеній, ибо мы им'вемъ д'вло съ народно-бытовымъ матеріаломъ, наслоившимся во времени, въ которомъ логика развитія подчинялась случайности постороннихъ вліяній, вахожая, христіанская легенда даетъ формы для выраженія древн'в шаго бытового содержанія и каждый образъ, при анализѣ, разлагается на части, принадлежащія разнымъ періодамъ мысли и вёрованія" (стр. 185).

Подобнымъ оригинальнымъ образомъ поставленъ далѣе вопросъ о "генварскихъ Русаліяхъ и готскихъ играхъ въ Византін". Изслёдованіе касается здёсь предмета, опять издавна занимавшаго нашихъ инеологовъ и этнографовъ и обълснявшагося почти только въ пределахъ русскаго народнаго преданія. Когда Миклошичъ въ первый разъ объяснялъ русали какъ средневѣковые dies rosae, rosalia (ueрешедшіе съ латинскаго въ греческія rusalia), его мысль возвести славянскій, а затёмъ и русскій народный праздникъ къ какому-то греко-римскому языческому обычаю, запрещаемому древними церковными постановленіями, была сочтена за ученую ересь. Между тёмъ, связь того и другого не подлежала сомнѣнію. Теперь г. Веселовскій, уже прежде останавливавшійся на этомъ вопросѣ, собралъ новыя историческія свидітельства, новыя аналогіи и этнографическія указанія о современныхъ обрядахъ и пов'врьяхъ, относящихся сюда у балканскаго славанства, и передъ нами реставрируется древній обычай, въ очень странныхъ формахъ существующій и понынѣ въ Македонін по нов'яйшимъ этнографическимъ описаніямъ. Очевидно, что этоть самый обычай въ какомъ-либо варіанть надо подразумьвать въ тёхъ старыхъ церковныхъ обличеньяхъ, которыя указывають его существование въ древней Руси.

Остановимся только на этихъ примърахъ. Изъ приведеннаго до сихъ поръ кожно видъть, какое обширное и разнообразное поле обнимали изслёдованія г. Веселовскаго и въ вакимъ любопытнымъ и нервако неожиданнымъ результатамъ приводили они въ объяснения старой письменности, върованія, поэзіи и самаго быта. Цёлый рядъ старыхъ решеній подвергся радикальной переработкъ: фактъ русскаго преданія выведенъ быль изъ одиночества, въ какомъ онъ всего чаще объясняемъ былъ прежде, и поставленъ въ цёлую обширную международную область однородныхъ явленій и разсматривался въ самой средъ его возникновенія и развитія. Чрезвычайно цённымъ качествомъ изслёдованій г. Веселовскаго является вообще стараніе разъяснять историческій генезись преданія съ тёхъ его формъ, какія только возможно услёдить или предположить въ древнъйшую пору, и съ тъхъ сложныхъ и запутанныхъ развитій, какія испытало оно на пространствѣ столькихъ вѣковъ, подъ вліяніемъ столькихъ новыхъ условій народной жизни и народной мысли. Очевидно, что только въ этомъ видъ и можетъ быть понято соотношеніе древняго преданія и его нов'йшихъ отголосковъ. Объ этомъ догадывались прежніе изслёдователи, но рёдко проводнии мысль историческаго развитія въ самомъ анализъ преданія: всего чаще, увлекаемые прим'тромъ Гримма, а также не владъвшіе на первое время лостаточнымъ запасомъ сравнительнаго матеріала, они слишкомъ легко переходили отъ очень древняго къ очень новому и, вообще говоря, увидали въ современномъ народномъ міровоззрѣніи гораздо больше остатвовъ первобытнаго язычества, чёмъ было ихъ на самомъ дёлё. Въ разысканіяхъ г. Веселовскаго, напротивъ, едва ли не гораздо сильнёе и вліятельнёе въ этонь симслё является эпоха "двоевбрія", когда въ старое народное преданіе влился цёлый потокъ новаго христіанскаго, и особливо популярно-христіанскаго и "отреченнаго" миев, который чёмъ дальше, тёмъ больше овладёвалъ и народной вёрой и фантазіей. Трудамъ г. Веселовскаго въ особенности принадлежить заслуга разъясненія этой критической поры въ развити народнаго преданія: не только указано было въ нихъ обширное вліяніе популярныхъ христіанскихъ элементовъ на народное міровоззрёніе; не только раскрыта была тёсная связь послёдняго съ средневъвовымъ двоевъріемъ вообще, но, что было въ особенности любопытно и исторически важно, сдёланы намеки на такіе примёры международнаго культурнаго взаимод виствія, о которыхъ не знаеть инсанная исторія, и которые заставляють угадывать цёлую давнюю эпоху народной культурной жизни во времена почти до-историческія.

Одновременно съ г. Веселовскимъ на вопросѣ объ источникахъ русскаго эпоса остановился извѣстный славистъ, филологъ и историкъ литературы, г. Ягичъ. Подробнѣе мы говоримъ о его дѣятельности въ другомъ мѣстѣ <sup>1</sup>), и вдѣсь остановимся въ особенности на его статьѣ, посвященной объясненію христіанско-мисологическаго слоя въ русскомъ народномъ эпосѣ <sup>2</sup>). Въ точкѣ зрѣнія изслѣдованіе идетъ параллельно съ критикой Весемовскаго: славанскій ученый одинаково не довѣряетъ слишкомъ смѣлымъ мисологическимъ объясненіямъ прежней школы и считаетъ необходимымъ изслѣдовать ближайшіе факты; точно также онъ видить въ русскомъ эпосѣ болѣе тѣсныя связи съ памятниками книжными. Названное изслѣдованіе не касается общирцаго сравнительнаго матеріала чужой позвіи; эточисто историко-литературный анализъ, проязведенный въ границахъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Исторія руссваго славяновѣдѣнія".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Die christlich-mythologische Schicht in der russischen Volksepik",—въ "Архнвъ", имъ издаваемомъ, 1875, I, стр. 82—183. См. "Въсти. Евр." 1877, апръль, стр. 726--741.

руссвой поэзіи и письменности и дающій однаво зам'ятальные результаты.

Давно извёстно, -- говорилъ здёсь г. Ягичъ, --- что русскій народный эпосъ вообще (былина, духовные стихи, легенда) сильно проникнуть мотивами и сюжетами, взятыми изъ христіанско-мисологическихъ сказаній; вопросъ въ томъ, чтобы отделить этотъ христіанско-жисологическій слой оть первобытной основы. "Опредбленіе этого вопроса принадлежить къ труднъйшимъ научнымъ анализамъ, и окончательное рёшеніе этой задачи, если только вообще достижико, лежить еще далеко впереди. Но мы много выиграли уже твиъ, что относительно иныхъ вещей, которыя до сихъ поръ зачислялись въ рубрику національно-мисологическаго, заключавшую такъ иного посторонняго, мы признаемъ, что онъ произошли, были вызваны или развиты только подъ вліяніемъ христіанско-мисологическихъ, библейско-легендарныхъ сказаній, и также относительно другихъ вещей, которыя еще недавно восхвалялись какъ самостоятельное изобрѣтеніе національнаго духа, принимаемъ ихъ за подражаніе чужинь образцамь, причемь однако намь очень часто случается еще больше удивляться творческой силь народнаго духа".

Русскій эпось по содержанію можно, уже теперь, раздёлить на три ступени. Къ первой г. Ягичъ относить пѣсни чисто библейсколегендарнаго содержанія, гдё заимствованіе очевидно и не отступаеть далеко оть подлинника. Ко второй—тѣ смѣшанныя произведенія, гдѣ заимствованный сюжеть обработанъ уже болѣе или менѣе самостоятельно, а внѣшияя форма вполиѣ равияется эпической формѣ былины. Наконецъ третью ступень составляють "собственно національныя богатырскія пѣсни, которыя, насколько достигаеть наше теперешнее знаніе, по основному содержанію считаются за подлинную національную собственность, хотя въ отдѣльныхъ эпизодахъ, выраженіяхъ, названіяхъ и т. д. ни мало не исключають упомянутаго христіанскаго или какого другого вліянія".

Памятники перваго рода вполпё понятны: это такъ-называемые духовные стихи, источникъ которыхъ повидимому не требуетъ особыхъ объясненій, когда рёчь идетъ о Лазарё, о прекрасномъ Іосифѣ, Алексѣѣ божіемъ человѣкѣ, Георгіѣ Храбромъ и т. д. Въ научномъ изслѣдованім русскаго эпоса они важны именно какъ промежуточная ступень, доставляющая удобный случай проникнуть въ процессъ народнаго творчества: въ этихъ произведеніяхъ намъ впередъ, а ргіогі, извѣстенъ основной сюжетъ, и точный анализъ его обработки въ стихѣ даетъ возможность удовить и понять пріемы народной поэзіи. Авторъ приводитъ особенно въ примѣръ знаменитый стихъ о Георгіѣ Храбромъ, который пользуется большой популярностью и въ народѣ, и между учеными. "Этоть герой такъ идеализированъ и націонализированъ, что г. Буслаевъ въ статьѣ, писанной въ 1859 г. (и повторенной во 2-мъ томѣ его "Очерковъ"), нашелъ возможнымъ высказать слѣдующее мнѣніе:—тотъ вовсе не понялъ бы всего обаянія народной поэзіи въ этомъ стихѣ, кто рѣшился бы въ храбромъ героѣ видѣть святочтимато Георгія Побѣдоносца. И однакоже, замѣчаетъ г. Ягичъ,—герой пѣсни есть не кто иной какъ св. Георгій".

Подробно останавливается авторъ на "перлѣ" русскихъ библейскомиеологическихъ былинъ, на стихѣ о Голубиной книгѣ. Подтверждая сличеніе этого стиха съ апокрифами, сдѣланное гг. Тихонравовымъ и Веселовскимъ, авторъ прибавляетъ новыя сравненія, которыя еще болѣе сближаютъ "Голубиную книгу" съ "Вопросами Іоанна Богослова", и между прочимъ останавливается на нѣкоторыхъ подробностяхъ, которыя были камнемъ преткновенія для всѣхъ нашихъ толкователей или объяснялись по обычаю произвольно миеологическимъ обравомъ.

Выше было отмѣчено <sup>1</sup>), какъ изъ русской мнеологіи былъ устраненъ Волотъ, имя котораго поставлено въ одномъ пересказѣ "Голубиной книги" вмѣсто князя Владиміра, бесѣдующаго съ царемъ Давидомъ о міровыхъ тайнахъ. Одно имя Волота (въ старомъ языкѣ это слово означало великана) соблазняло прежнихъ ученыхъ своимъ архаизмомъ и побуждало видѣть въ немъ "существо необычайное, первенствующее", а въ самомъ духовномъ стихѣ, не смотря на его явно книжное происхожденіе, предположить "древнѣйшее, чисто русское эпическое произведеніе о царѣ Волотѣ и его великой премудрости". Г. Ягичъ съ самаго начала отвергалъ это на томъ основаніи, что если самое содержаніе стиха состоитъ въ средневѣковой христіанской миеологіи, то и подъ Волотомъ должна скрываться книжно-легендарная личность.

Другой примёрь произвольной миссологін г. Ягичь указываль въ толкованіи таинственнаго камия "алатыря", который занимаеть какое-то важное мёсто въ народной космогоніи, и безь котораго не обходится волшебное заклятіе и заговорь. Г. Ягичь въ своемь объясненіи выходить опять изъ общаго положенія. "Если разъ мы знаемь, что всё вопросы "Голубиной книги" вращаются въ средѣ христіанской миссологіи, то ничто не даеть намъ права дѣлать исключеніе для этого вопроса (какой камень всёмъ камнямъ мать? и отвёть: бѣлъ горючъ камень-алатырь), особенно, если для такого исключенія не представляется надобности. Поэтому, всѣ соображенія г. Безсонова<sup>3</sup>) я отношу въ область произвольныхъ фантавій, кото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Глава IV, стр. 127-129.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пёсни Кирёевскаго, выя. 4, приложеніе, стр. І-VIII.

рыми вообще необывновенно богать почтенный издатель русской народной литературы<sup>1</sup>). Камень-алатырь упоминается два раза въ стихѣ о "Голубиной внигѣ": разъ, для ближайшаго обозначенія мъстности, гдъ упала на землю сама Голубиная книга, а въ другой разъ въ вопросъ: какой камень всъмъ камнямъ мать? Въ первомъ случай мы должны пом'естить кажень-алатырь на гор'я Өавор'я, гд'я находится также черепъ Адама и вресть Христа: сюда упала съ неба "Голубиная внига". Дёло въ томъ, что, по аповрифическимъ сказаніямъ, чрезвычайно распространеннымъ во всемъ православномъ славянствѣ, а также и по вѣрованію всей христіанской церкви, могила Адама обыкновенно соединяется съ мёстомъ крестной смерти Христа, такъ что подъ крестомъ предполагается и изображается глава Адамова. Въ стихъ смъшана только Голгова съ горою Саворомъ, которая играетъ роль въ "Вопросахъ I. Богослова", послужившихъ основаниемъ "Голубиной вниги". Такимъ образомъ каменьалатырь есть прежде всего тоть камень, lithostroton, который еще въ "Хожденін" игумена Даніила, XII вёка, изображается какъ основаніе вреста Спасителя и мѣсто погребенія Адама. Затѣмъ, по стиху, камень-алатырь есть мать всёмъ камнямъ по двумъ причинамъ: вопервыхъ, "на бёломъ латырё на камени бесёдовалъ да опочивъ держалъ самъ Исусъ Христосъ, дарь небесный, съ двунадесяти со вностоламъ"; во-вторыхъ, "сподъ камешка сподъ бълаго латыря протекли рѣки, рѣки быстрыя по всей землѣ, по всей вселенной, всему міру на исцівленіе, всему міру на пропитаніе".

Все это принадлежить къ области средневѣковой христіанской инеологіи, въ частности къ палестинской легендѣ; очевидно, что здѣсь и должно искать разъясненія нашего преданія. "Къ сожалѣнію,—говорить г. Ягичъ,—иногіе русскіе археологи до сихъ поръ показывали гораздо больше предпочтенія тому, что лежить далеко въ сторонѣ, чѣмъ тому, что прежде всего представляется научному наблюденію. Такъ случилось и съ камнемъ-алатыремъ. Не обращая вниманія на обильныя христіанско-миеологическія подробности, какими окруженъ камень-алатырь русской народной поэвіи, русскіе ученые искали въ своихъ изслѣдованіяхъ только лишеннаго всякой реальной формы "свѣта" и "солица", какъ будто этимъ что-нибудь пріобрѣталось! Но пусть постараются сначала объяснить себѣ то, что стоитъ ближе; потому что лишь тогда, когда будутъ должнымъ образомъ сняты верхніе, новѣйшіе слои, яснѣе выступитъ то національно-миеологическое, что, быть можетъ, и дѣйствительно окажется гдѣ-либо

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ такомъ же родѣ и толкованія Асанасьева, Поэт. воззрѣнія Славянъ на природу, П, 142—149, 548; Ш, 800-801; Гильфердинга, въ "Вѣстн. Евр." 1868, кн. 9, стр. 212, и друг.

въ основании. А если такъ, то слёдуетъ съ большимъ вниманиемъ, чёмъ было до сихъ поръ, разработать уже изданные источники славяно-русскихъ среднихъ вѣковъ, столь богатыхъ произведеніями церковной литературы, а также сдёлать доступными и новые источники". Затёмъ, подобное вліяніе книжной легенды нашъ авторъ указываеть въ другихъ произведеніяхъ нашей эпической поэзін. Такъ, въ былинѣ о "сорока каликахъ" очевидно повторены два зпизода изъ исторіи библейскаго Іосифа, какъ это уже давно было замѣчено, хотя до сихъ поръ факту заимствованія не дано было настоящаго значенія. Женѣ кн. Владимира безъ церемоніи придана роль жены Пентефрія; съ другой стороны, наоборотъ, имя развратной египтянки Амемфін, упоминаеной въ апокрифическомъ "завѣтѣ Іосифа", вошло обильно въ нашъ эпосъ какъ имя "честной вдовы" Амелфы Тимоебевны, матери Добрыни, или Василья Буслаевича, или Соловья Будимировича, и проч. Библейско-легендарный мотивъ повторяется въ былинѣ о Васькѣ Буслаевѣ, гдѣ въ эпизодѣ смерти героя является ръка Іорданъ, голова Адамова и литостротонъ (камень алатырь), хотя въ нёсколько неясной и закрытой форме.

Въ стихъ объ Аникъ и его споръ со смертью, авторъ, вполнъ принимая выводы г. Веселовскаго, видить опять любопытный примъръ того, какъ сюжетъ, первоначально совсъмъ чужой и мало-помалу дошедшій изъ книги къ народу, становится предметомъ народной пъсни. Сюжетъ такъ понравился, что Аника сталъ народнымъ героемъ и, наконецъ, даже пріуроченъ къ извъстной мъстности.

Сибшеніе библейско-мноодогическихъ сказаній съ народнымъ эпосомъ въ особенности интересно въ пѣсняхъ, которыя воспользовались сказаніями о Содомонь. По мненію г. Ягича, распространеніе Соломоновскихъ сказаній въ народномъ эпосѣ было вообше несравненно шире, чёмъ обыкновенно нрипимаютъ, и онъ узнаетъ, вопервыхъ, въ былинѣ о царѣ Васильѣ Окуловичѣ и разныхъ ся варіантахъ чистую передёлку извёстныхъ сказаній о Соломонё --- о похищении его жены его противникомъ, о похожденияхъ Соломона, желающаго возвратить ее, и его мщеніи противнику. Заимствованіе не подлежить здёсь никакому сомнёнію, и авторъ, не входя въ дальнъйшія подробности, замъчаеть по этому поводу: — "Я хочу только указать факть, важный для дальнёйшихъ изслёдованій этого рода, что въ приведенныхъ примърахъ мы имъемъ передъ собой три народныя пёсни (былины), исполненныя по всёмъ правиламъ русскаго народнаго эпоса, и однако содержание ихъ не имветъ ровно ничего общаго съ національной жизнію, съ національными преданіями руссваго народа; это содержаніе очевидно пришло изъ-чужа, понравилось народу или, собственно говоря, носителямъ народнаго

эпоса, пріобрѣло популярность и мало-по-малу получило поэтическую обработку, заимствованную изт подлинной народной поэзіи или въ подражаніе ей. Если бы не было именъ "Соломанъ" и "Саломанія" (взятыхъ изъ книжнаго разсказа), то издатели не усумнились бы ни на минуту поставить упомянутыя пѣсни въ число настоящихъ былинъ, и кто знаетъ, не открыли ли бы здѣсь ученые толкователи миеолюбиваго направленія слѣдовъ до-историческаго миеа, который принесенъ былъ русскими славянами въ Европу,—пожалуй, изъ самой Индіи. Теперь этого не случилось, и мы обязаны этимъ развѣ только очень большой прозрачности содержанія. При всемъ томъ эти пѣсни остаются блестящимъ свидѣтельствомъ большой способности воспроизведенія въ русской народности относительно сюжета, первоначально совершенно чужого, и должны бы послужить красугольнымъ камнемъ для дальнѣйшихъ научныхъ анализовъ, которые должны быть предприняты въ подобномъ направленіи".

Предположивъ большое вліяніе Соломоновскаго цикла въ нашей старой поэзін, г. Ягичъ находить его въ целомъ ряде песенъ, где еще никому не приходило въ голову отыскивать этотъ книжный источникъ. Такъ, онъ сближаетъ съ Соломоновскими легендами извёстную былину о Соловь Будимировичь, томъ богатомъ заморскомъ купцѣ, который пріѣзжаеть въ Кіевъ, чтобы жениться на Запавѣ, племянницѣ князя Владиміра, в удивляеть всѣхъ не только своимъ богатствомъ, но и затвиливостью, когда, напр., онъ въ одну ночь строить въ саду Запавы три чудесные терема. Сравнение нъкоторыхъ подробностей сближаеть эту былину съ упомянутой былиной о Васильё Окуловичё, такъ что обё вёроятно зависёли отъ одного общаго источника. Родины Соловья Будимировича нельзя опредёлить по былинъ, т. е. народъ не могъ указать для него никакой исторической подкладки; но это видимо быль не простой купець и за нимъ скрывается нёчто болёе значительное: онъ не заботится о томъ, чтобы устроивать торговлю, а прямо имботь виды на вняжескую племян. ницу. Соловей и его спутники-чудесные строители, когда въ одну ночь успѣли выстроить три удивительные терена. Перенести мѣсто дъйствія въ внязю Владимиру въ Кіевъ, средоточіе зпической былины, было также возможно, какъ въ рукописныхъ сказаніяхъ на обстановку Соломона перенесены русскія бытовыя черты. Въ пов'єстяхъ о Соломоні ніть річн о постройкі теремовь, но г. Ягичь думаеть, что терема Соловья Будимировича составляють вообще повдивашее украшеніе, передёланное однако изъ мотивовъ повёсти. Для объясненія онъ приводить слёдующую параллель изъ сказанія о Солоновё и изъ былины о Соловьё Будимировичё:

И снаряди бояринъ корабль всякою красотою и сотвори бояринъ въ кормѣ чердакъ зъло прасенъ, а въ немъ написа образъ царя своего краснаго и наличнаго; въ корабли же написа всякимъ умысломъ, сотвори месяцъ и зепъзды и противу ихъ постави стекла хрустальныя.

(Лѣтоп. руссв. лит. н др. IV, 148, нэъ рукописп XVП в.). На томъ соколѣ кораблѣ сдѣзанъ муравленъ чердакъ, въ чердакѣ была бесѣда... на бесѣдѣ-то сндѣлъ... молодой Соловей... Въ ся хорошемъ зеленомъ саду стоятъ три терема влатоверховаты... на небѣ солние, въ теремѣ солнце, на небѣ мъсяцъ, въ теремѣ мѣсяцъ, на небѣ зеъзды, въ теремѣ звѣзды.

(Кирша Даниловъ, № 1).

"Кромѣ Соловья Будимировича, — продолжаеть г. Ягичъ, — въ русской народной эпоней есть еще другой, гораздо более знаменитый Соловей, страшный разбойникъ, покореніе котораго главнымъ героемъ русской эпической саги, Ильей Муромцемъ, составляеть самый блистательный и безспорно самый популярный его эпизодъ. Всавій разъ, когда нев встрвчался этоть Соловей Разбойникъ, всегда неня приводило въ недоумѣніе такое странное, негармоническое совмѣщеніе нъжнаго птичьяго имени "соловей" съ тъмъ порядочно отвратительнымъ чудовищемъ, которое русскій народный эпосъ очевидно наділиль этимь именемь. Напрасно искаль я вь относящейся сила литературѣ удовлетворительнаго разрѣшенія загадки этого имени"... Понятно, что нашего изслёдователя не удовлетворило мисологическое толкование, какъ слишкомъ произвольное и притомъ не объясняющее странныхъ свойствъ этого существа. А свойства эти дъйствительно странныя: это-полу-звёрьили полу-птица и полу-человёкъ; онъ живеть на семи дубахъ, какъ птица, но у него человъческая семья, онъ приводится въ ряду богатырей старшаго поколёнія и въ этомъ качествѣ является противникомъ Ильи; вмѣстѣ съ тѣмъ однако самъ Илья-Муромецъ не усумнился воспользоваться помощью Соловья, чтобы освободить обложенный вражьею силою городъ Краковъ, и пёсня называеть ихъ обоихъ при этомъ "добрыми молодцами" (Кир., IV, № 1). Самъ внязь Владниръ готовъ былъ, еслибы Соловей захотёль пойти къ нему въ службу, сдёлать его кіевскимъ воеводой или "строителемъ монастыря" (Гильферд., Онеж. был., 303). Эти черты не имбють вида поздибйшихъ прибавовъ,--такія прибавки не имбли бы смысла, еслибы птичій и человізческо-разбойничій характерь Соловья былъ первоначальный; но какъ черты первобытныя, онъ очень важны. Далёе, Соловей, какъ богатырь, не все сидёлъ на деревьяхъ; напротивъ, у него "дворянское подворье"---съ высокими теремами, гдѣ онъ живеть съ женой и дѣтьми; домъ его наполненъ богатствами; Ильф преддагають за Содовья богатый выкупъ. Даже когда плённый Соловей привезенъ быль въ Кіевъ, ему оказывается

почтеніе и самъ князь Владиміръ подноситъ ему чашу вина, чтобы освѣжить горло.

По всёмъ этимъ подробностямъ Соловей очевидно также богатырь, но отличный отъ богатырей домашнихъ, чужой имъ-ввроятно и по происхождению. Сближая его съ Соловьевъ Будимировичемъ, г. Ягичъ думаеть, что въ немъ также скрывается одно изъ видоизмѣненій Соломоновскихъ сказаній, именно, какъ Соловей Будимировичь соотвѣтствуеть точу моменту легенды, который относится въ похищенію Соломоновой жены, такъ въ Соловьв-Разбойникв исходнымъ пунктомъ взято знанье тайнъ природы и волшебство Соломона. Въ Соловь в-Разбойник боосается въ глаза его такъ сказать сверхъ-человъческая природа, воторая потомъ развита въ былинъ уже подъ вліяніемъ его имени: сначала же онъ, в'вроятно, имѣлъ то самое свойство, какое въ легендъ приписывается Соломону-свойство превращаться въ яснаго сокола, въ лютаго звъря и въ щуку; Соловей, сохраныя человѣческія черты, свищеть по соловьиному, "зрявкаеть по звѣриному" и т. п.; его птичьи свойстра развились подъ вліяніемъ его имени.

Свое разысканіе г. Ягичъ кончаетъ слёдующими замёчаніями о методё своего изслёдованія.

"Въ тёсной рамкё тёхъ пёсенъ, гдё слёдовало принимать вліяніе христіанско-мисологическихъ сюжетовъ, главное доказательство я старался основать на параллельности между уцёлёвшими еще рувописными разсказами и соотвётствующими имъ пёснями. При этоиъ, естественно, я долженъ былъ предполагать, что содержание этихъ рукописныхъ разсказовъ было извёстно первымъ слагателямъ народныхъ пёсенъ. Этинъ обусловливалось далёе другое предположеніе, что первыми начинателями этихъ народныхъ пъсенъ былъ не народъ въ общирновъ свыслѣ слова, но опредѣленная и ограниченная часть его, именно люди, хорошо знакомые съ содержаніемъ священнаго писанія, безчисленныхъ легендъ и многихъ благочестивыхъ, но ановрифическихъ сказаній, и которые пріобрали это значеніе отчасти странствованіями и посвщеніемъ знаменитыхъ святынь, отчасти прилежнымъ чтеніемъ благочестивыхъ книгъ. Этимъ великорусская эпика отличается отъ эпической поэзія всёхъ другихъ славянъ. Нигдё христіанское не соединилось съ національнымъ такъ тесно, какъ здёсь. Это должно принять въ соображение и научное изследование. Надо ожидать, что новыя открытія и новыя изданія среднев вковыхъ русско-славянскихъ текстовъ, въ чемъ русская славистика уже и теперь совершила замъчательные труды, пополнять иные пробълы, обнаружать еще новыя параллельныя данныя...

"Какъ у великихъ поэтовъ ни мало не уменьшаетъ ихъ достоинист. этногр. п. 19 ства открытіе источниковъ ихъ сюжетовъ, такъ и пѣсни о Соловьѣ Будимировичѣ и о побѣдѣ Ильи Муромца надъ Соловьемъ-Разбойникомъ останутся весьма удачными, блестящими произведеніями великорусскаго народнаго эпоса, безъ всякаго ущерба ихъ достоинству, и тогда, когда было бы вняснено, что своимъ первымъ мотивомъ они обязаны не какому-нибудъ первобытно-славянскому или даже первобытно-арійскому миеу, но уже христіанско-миеологическому запасу сказаній, принесенному въ страну только съ христіанствомъ и мало-по-малу проникшему въ народъ, весьма воспріимчивый къ поэтической передачѣ".

Въ болве или менве близкомъ отношении въ русской этнографіи находятся многіе другіе труды славянскаго ученаго, какъ напр., его труды по цервовно-славанскому и русскому языку, изданія памятниковъ и комментаріи къ нимъ. Изъ послъднихъ укажемъ, напр., чрезвычайно любопытныя объясненія въ статьё о внигахъ истинныхъ и ложныхъ, въ которой находятся между прочимъ указанія о предполагаемомъ главномъ распространителѣ дожныхъ книгъ, болгарскомъ попѣ Іереміи, въ то же время родоначальникѣ богомильства, указанія, приводившія въ недоумёніе всёхъ прежнихъ изсяёдователей. Говорилось между прочимъ, что попъ Іеремія "былъ въ навъхъ на Верзіуловъ колу": г. Ягичъ, на основанія южно-славянскихъ преданій объясниль эти загадочныя слова такимь образомь, что подъ Верзіуломъ сврывается нивто иной, вакъ самъ Виргилій, римскій поэтъ, получившій, какъ извѣстно, въ средніе вѣка репутацію сверхъестественнаго мудреца и волшебника, репутацію, которая между прочимъ сдѣлала его руководителемъ Данта въ его странствованіяхъ въ загробномъ мірѣ; извѣстіе о попѣ Іереміи указывало, что онъ прошель волшебную школу у знаменитаго учителя волшебства. Богатый запась матеріаловь и изслёдованій по славянской и съ нею руссвой филологіи, а также этнографіи, представляеть извёстное ученое изданіе г. Ягича "Archiv für slavische Philologie" (основанный въ 1875 году; нынъ идетъ тринадцатый годъ изданія), гдъ между прочимъ находится не мало трудовъ русскихъ ученыхъ (А. Н. Веселовскій, П. И. Житецкій, А. И. Шахматовъ, П. А. Сырку и др.) и гдъ между прочимъ самому издателю принадлежить весьма обстоятельный библіографическій и критическій обзоръ нов'йшихъ явленій въ области славянской и въ томъ числъ русской филологіи и этнографіи.

Съ новыми изслёдованіями, главная заслуга которыхъ принадлежитъ гг. Веселовскому и Ягичу, открывался новый путь для объясненія нашей древней народной поэзіи, существенно важный тёмъ, что въ немъ совершенно устраняется всякій произволъ и изслёдованіе ведется на реальной почвё критическаго анализа текстовъ и широко примѣненнаго сравнительнаго метода. Съ развитіемъ этихъ изслёдованій отвроется, вёроятно, возможность рёшенія и другихъ вопросовъ нашей народной поэзіи вром'в опреділенія ся содержанія. Таковъ, напр., вопросъ о хронологія ся историческаго развитія. Кромъ отдёльныхъ фактовъ, напримёръ, доказанной по памятникамъ хронологіи нікоторыхь духовныхь стиховь, мы до сихь порь остаемся при самыхъ туманныхъ представленіяхъ о томъ, когда могли появиться тѣ или другія произведенія нашей былины, или, если для главнайшихъ изъ пихъ предположить действительно до-историческое происхожденіе, когда могла сложиться ихъ новъйшая "охристіанствованная" форма. При настоящемъ положения дъла эта эпоха опредвляется длиннымъ періодомъ несколькихъ вековъ, где мы напрасно искали бы болье определенныхъ точекъ опоры. Тъ реальныя изысканія, какія предпринимаются въ послёднее время, начинають расарывать и этоть хронологическій вопрось (конечно, пока только приблизительно): если сюжеть заимствовань, то время чужого книжнаго источнива можеть дать исходную точку, но и хронологія самыхъ инсьменныхъ источниковъ (напр., Соломоновскихъ сказаній) остается еще далеко не опредѣлена. Г. Ягичъ говоритъ о "славянскихъ среднихъ въкахъ", не опредълня ихъ ближе; г. Веселовскій говоритъ объ "эпохв по-татарской", относя въ нее образование былинъ о земскихъ богатыряхъ.

Цёлая, котя приблизительно точная картина развитія нашей народной поэзіи еще ожидаеть своего созидателя; что касается въ частности нашего народнаго эпоса, онъ въ развитіи своего содержанія представляеть нёсколько слоевь, лежащихь въ разныхъ направленіяхъ. Въ его основахъ есть, безъ сомнёнія, слой древнёйшихъ арійскихъ преданій, далёе преданій европейскихъ, затёмъ слой общеславянскій, наконецъ, слой русскій; въ предълахъ русской племенной особности былъ слой языческихъ представленій и слой христіанскій; быль слой, налегшій сь теченіемь исторіи оть вліянія иныхъ національностей, устныхъ преданій и связей внижно-литературныхъ. Наконецъ, внутреннее развитіе самаго эпоса, мѣшавшее вѣка, подновлявшее старину новыми бытовыми чертами. Критика должна имѣть въ виду всё эти пересѣкающіеся слои, чтобы не впасть въ недоразумёнія, которыхъ бывало множество съ тёхъ поръ, какъ началось ученое изслёдованіе нашей эпопеи. Всё отдёльныя стороны историческаго развитія, сейчасъ указанныя, были болёе или менње замћчены комментаторами, но до сихъ поръ еще не было попытки обозрѣть вполнѣ и уравновѣсить эти историческія отношенія.

Общее направление литературно-археологическихъ изслёдований западной науки и въ частности ближайшее вліяніе двухъ названнихъ ученыхъ создали новое направление въ изслёдованияхъ русской поэтической и народно-бытовой старины. Можно сказать, чтосъ разными оттёнками образовалась новая школа. Со второй половины 70-хъ годовъ и донынъ она успъла произвести пълый рядъ аюбопытнъйшихъ изысканій, правда, почти исключительно направленныхъ только на частные вопросы, но доставляющихъ важныя данныя для будущаго объясненія нашей поэзін, которое будеть совершенно не похоже на прежнія. Изслідованія ндуть по тімь пріемамъ, какіе замѣчательнымъ образомъ примѣнены были у г. Веселовскаго и Ягича и направлены были на ближайшее изучение русскихъ книжныхъ текстовъ и живого народнаго преданія съ постояннымъ вниманіемъ въ общему содержанію средневёвовой народнохристіанской мисологіи и въ разысканію народно-книжныхъ вліяній византійскихъ, южно-славянскихъ и западныхъ. Труды новаго поколёнія ученыхъ составили уже цёлую небольшую литературу въ этонъ направленія.

Таковы изслёдованія А. И. Кирпичникова, питомца московскаго университета, затёмъ профессора въ Харьковѣ и въ Одессѣ, которому принадлежитъ въ особенности важное изслёдованіе о легендарномъ св. Георгіи. Въ послёдніе годы г. Кирпичниковъ взялъ на себя продолженіе "Всеобщей исторіи литературы", начатой подъ редакціею В. Ө. Корша<sup>1</sup>).

Таковы труды Н. П. Дашкевича. Уроженецъ волынской губернія (род. въ 1852 г.), онъ былъ воспитанникомъ кіевскаго университета, съ 1877 года доцентъ и затъмъ профессоръ этого университета по исторіи всеобщей литературы (средневъковой и новой); въ настоящее время предсъдатель историческаго Общества Нестора лътописца. Его магистерской диссертаціей была книга: "Изъ исторіи средневъкового романтизма. Сказаніе о св. Гралъ"<sup>2</sup>). Къ русской этнографіи имъютъ отношеніе нъкоторыя историческія работы г. Дашкевича,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Греческіе романы въ новой литератур<sup>5</sup>. Повѣсть о Варлаам<sup>5</sup> и Іоасаф<sup>5</sup>. Харьковъ, 1876.

<sup>—</sup> Источники и которыхъ духовныхъ стиховъ, въ Журн. мин. нар. просв. 1877, октябрь.

<sup>—</sup> Св. Георгій н Егорій Храбрый. Изсл'ядованіе литературной исторіи христіанской легенди. Спб. 1879. Эта книга дала поводъ въ обширному травтату Веселовскаго, въ "Разысканіяхъ въ области русскихъ духовныхъ стиховъ" (II: Св. Георгій въ легендъ, пъснъ и обрядъ. 1880).

<sup>—</sup> Изслёдованія легендарныхъ сказаній о пр. Богородицё въ Трудахъ одесскаго археологическаго съёзда.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ кіевскихъ Унив. Изв. и отдѣльно, 1876.

тдѣ затрогивается исторія русскаго племени <sup>1</sup>), и любонытное спеціальное изслёдованіе о русской былинѣ: "Былины объ Алешѣ Поповичѣ и о томъ, какъ не осталось на Руси богатырей<sup>42</sup>, гдѣ авторъ указываетъ историческія отношенія былины и между прочимъ сказаніе о погибели богатырей пріурочиваетъ къ битвѣ при Калкѣ. Изслѣдованія г. Дашкевича отличаются при большой начитанности оригинальною и остроумною критикой <sup>3</sup>).

Нѣсколько весьма обстоятельныхъ работъ въ той же области древней русской поэзіи и письменности принадлежатъ г. Жданову. Воспитанникъ истербургской духовной академіи, а потомъ петербургскаго университета, Иванъ Ник. Ждановъ (род. 1846) въ 1879—1882 былъ приватъ-доцентомъ по казедрѣ исторіи русской словесности въ кіевскомъ университетѣ, а съ 1883 профессоромъ историко-филологическаго института въ Петербургѣ. Ему принадлежатъ нѣсколько работъ по исторіи русской литературы древней и новой, и первыя имѣютъ отнощеніе въ этнографіи, касаясь различныхъ вопросовъ старой народной письменности и эпоса <sup>4</sup>).

Многочисленные труды по русской старинѣ, народной поэзіи, исторіи старой и новой литературы, наконецъ, по мѣстной (харьковской) исторіи, принадлежатъ г. Сумцову. Петербургскій уроженецъ (род. 1854), Ник. Өед. Сумцовъ учился въ Харьковѣ и по окончаніи курса въ университетѣ, въ 1876 сдѣлалъ путешествіе за границу и въ Гейдельбергскомъ университетѣ слушалъ Куно Фишера и Барча и, выдержавъ экзаменъ на магистра, назначенъ былъ приватъ-доцен-

Віографическія свідівнія въ "Віограф. Словарії" Кіевскаго университета, стр. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Болоховская земля и ся значеніе въ русской исторіи, въ Трудахъ 3-го Археологическаго съйзда и отдільно.

<sup>—</sup> Литовско-русское государство, условія его возникновенія и причины упадка. Унив. Изв. 1882 и 1883.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ кіевскихъ Университетскихъ Извёстіяхъ и отдёльно, 1883. Отмётниъ еще: Происхожденіе и развитіе эпоса о животныхъ, тамъ же, 1883. О другихъ трудахъ его, имёющихъ отношевіе въ малорусской этнографіи, скажемъ въ своемъ мёстэ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Віографическія свёдёнія см. "Біографическій Словарь профессоровъ и преподавателей Имп. Университета Св. Владиміра". Кіевъ. 1884, стр. 174—175.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Русская поэзія въ до-монгольскую эпоху, въ кіевскихъ "Университетскихъ Извѣстіяхъ", 1879.

<sup>-</sup> Литература Слова о нолку Игоревѣ; тамъ же, 1880.

<sup>-</sup> Разборъ книги В. Успенскаго: Толковая Палея; тамъ же, 1881.

<sup>---</sup> Кълитературной исторія русской былевой позвін (магистерская диссертація) въ Унна. Изв. и отдъльно, 1881, гдв разбираются сказанія о "Пранін живота и смерти", объ Аника-вонив, билины о Самсона и Святогора. (Разборъ этой книги, г. Веселовскаго, въ Журч. мин. просв., ч. ССХХХІ, февраль).

<sup>—</sup> Идени о князь Романь, въ Журя. мин. просв. и отдъльно, Спб. 1890, – историческое пріурочение навъстныхъ былинъ.

томъ въ харьковскомъ университетъ по исторіи русской литературы; съ 1889 года ординарный профессоръ. Этнографические труды его относятся частью въ общимъ вопросамъ древняго быта и частью въ собственной этнографіи, преимущественно малорусской. Еще въ университеть составлень быль имь "Очервь исторіи христіанской демонологін", часть котораго напечатана была потомъ подъ заглавіемъ "Очеркъ исторіи колдовства въ западной Европъ" (1878); далье изслёдованіе "О повёрьяхъ и обрядахъ, сопровождающихъ рожденіе ребенка" (1880); магистерской диссертаціей была кныга "О свадебныхъ обрядахъ, преимущественно русскихъ" (Харьковъ, 1881); докторское изслёдованіе: "Хлёбъ въ обрядахъ и пёсняхъ" (Харьковъ, 1885). Отмѣтимъ еще незаконченный рядъ статей общаго культурноэтнографическаго содержанія: "Культурныя переживанія". Труды г. Сумцова помѣщались въ "Журналѣ министерства просвѣщенія", "Русской Старинѣ", "Кіевской Старинѣ", "Этнографическомъ Обозрѣніи", "Харьковскомъ сборникъ" и польскомъ журналъ "Wisła". Работы, относящіяся спеціально въ малорусской этнографія, укажемъ въ своемъ мѣстѣ.

Весьма цённая работа о животномъ эпосё принадлежить рано умершему ученому Леонарду Зенон. Колмачевскому (1850—1889).

нь учился въ казанскомъ университетѣ и, кончивъ тамъ курсъ въ 1874 году, назначенъ былъ сначала лекторомъ нѣмецкаго языка, въ 1877 посланъ былъ отъ университета за границу и затѣмъ, послѣ защиты магистерской диссертаціи въ 1882, назначенъ былъ въ 1883 на казедру исторіи всеобщей литературы въ Казани, а потомъ въ Харьковѣ, гдѣ онъ надѣялся на дѣйствіе климата противъ одолѣвавшей его болѣзни. Къ сожалѣнію, климатъ ему не помогъ и онъ умеръ въ чахоткѣ. Единственнымъ его большимъ трудомъ осталась книга: "Животный эпосъ на западѣ и у Славянъ" (Казань, 1882), гдѣ критика отдавала справедливость обстоятельному сопоставленію матеріала и попыткѣ самостоятельнаго рѣшенія нѣкоторыхъ основныхъ вопросовъ народной поэзіи въ связи съ нашими формами животнаго эпоса<sup>1</sup>).

Укажемъ еще болѣе или менѣе успѣшныя примѣненія сравни-

294

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Разборъ книги у Дашкевича: "Происхожденіе и развитіе зноса о животнихъ", въ кіевскихъ Университетскихъ Извѣстіяхъ, 1883, и въ статъ̀в Веселовскаго, "Litteraturblatt für germanische und romanische Philologie", 1883, № 8.

До своей диссертація Колмаческій напечаталь еще: "Замітки о Гильфагиннині (Gylfaginning). Отчеть о занятіяхь по исторія всеобщей литературы за время заграничной командировки (18<sup>16</sup>/79 академическій годь)". Казань, 1881.

Неврологическая замътка г. Сумцова, въ "Сборникъ харьковскаго историкофилологическаго Общества", т. 11. Харьковъ, 1890, стр. XV---XVI.

тельно-историческаго метода въ трудахъ гг. Мочульскаго, Халанскаго, Янчука, Каллаша, Созоновича и др.<sup>1</sup>). Упомянемъ наконецъ возобновление вопроса о восточныхъ элементахъ русскихъ былинъ. Къ этому предмету возвратился извёстный путешественникъ и этнографъ Г. Н. Потанинъ въ статьй: "Монгольское сказание о Гэсэръханѣ"<sup>3</sup>), гдѣ онъ въ особенности указываетъ замѣчательныя совпадения этого сказания съ былинами о Добрынѣ и дѣлаетъ любопытныя общія замѣчанія о возможныхъ путяхъ сближенія русскихъ преданій съ восточными.

Благодаря начавшимся у насъ изслёдованіямъ нашей народной поэзій, свёдёнія о ней стали проникать и въ европейскую литературу. Отмётимъ, во-первыхъ, внимательно составленныя книги консерватора Британскаго музея Рольстона<sup>8</sup>), главнымъ теоретическимъ руководствомъ котораго были сочиненія Буслаева и Асанасьева. Болёс самостоятеленъ былъ трудъ Рамбо<sup>4</sup>): французскій ученый далъ въ своей книгѣ цёльное изложеніе русскаго эпоса отъ древнѣйшихъ былинъ до завершенія ихъ въ историческихъ пѣсняхъ, и комментарій, составленный на основаніи всёхъ главныхъ трудовъ, какіе представляла тогда наша литература; ему близко знакомы всё главные сборники и изслёдованія Буслаева, Асанасьева, Майкова, Стасова, Шифнера, Ореста Миллера и пр. Довольно самостоятельнымъ трудомъ является небольшая книга Волльнера<sup>5</sup>). Любопытный

— Великорусскія былини Кіевскаго цякла. М. Халанскаго, Варшава, 1895 (также изъ "Р. Ф. Вістника"). Разборъ этой книги, г. Веселовскаго, въ "Вістникі Европи", 1888, йоль.

Рядъ изслёдованій принадлежить г. И. Созоновичу:

— Пісни о дівушкі- вонні и былина о Ставрі Годиновичі. Изслідованіе по исторія развитія славано-русскаго зпоса. Варшава, 1886.

 Очеркъ средневѣковой нѣмецкой эпической поэзіи и литературная судьба пѣсни о Нибелунгахъ. Варшава, 1889.

— Пісни и сказки о женихі-мертвеці. Этодъ по сравнительному изученію народной новзіи. Варшава, 1690 (Отзивъ о первомъ труді г. Веселовскаго въ "Архиві", Ягича).

О трудахъ гг. Янчука и Каллаша упомянемъ при другомъ случаф.

<sup>э</sup>) Въстн. Евр. 1890, сентябрь.

<sup>a</sup>) W. R. S. Ralston: "the Songs of the Russian people". London, 1872, H "Russian folk-tales". London, 1873.

<sup>4</sup>) La Russie épique, étude, sur les chansons heroïques de la Russie, traduites ou analysées pour la première fois par Alfred Rambaud, professeur à la faculté des lettres de Nancy, membre de plusieurs societés savantes de Russie. Paris, 1876.

<sup>6</sup>) Wilhelm Wollner, Untersuchungen uber die Volksepik der Grossrussen mit einem Anhange. Analyse einiger der wichtigeren grossrussischen Volksepen. A. Die alteren Helden. B. Die Helden von Kiev. Leipzig, 1879.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Историко-литературный анализъ стиха о Голубиной княгв. Изслёдованіе В. Мочульскаго, Варшава, 1:87 (изъ "Рус. Филологическаго Вёстника").

опыть обобщеній вопроса о старыхъ русскихъ народно-письменныхъ сказаніяхъ представляетъ внига румынскаго ученаго Гастера <sup>1</sup>), основанная въ особенности на изслёдованіяхъ г. Веселовскаго.

Ученые славянскіе мало обращались къ изслёдованіямъ по русской этнографія. Кромѣ г. Ягича, который на половину принадлежить русской ученой литературѣ, назовемъ здѣсь еще замѣчательный трудъ профессора грацскаго университета, Григорія Крека: "Einleitung in die slavische Literaturgeschichte": эта книга, появившаяся въ 1874 году, вышла затѣмъ въ новомъ, болѣе чѣмъ вдвое расширенномъ изданіи, представляющемъ чрезвычайно внимательно составленный и снабженный богатыми библіографическими данными обзоръ, во-первыхъ, свѣдѣній о древнѣйшей судьбѣ славянскихъ племенъ ихъ языкѣ и культурномъ состояніи, и во-вторыхъ, обворъ народной позвія, преданій и мисологіи, гдѣ между прочимъ объединено и то, что сдѣлано до сихъ поръ въ этихъ отношеніяхъ относительно славянства русскаго <sup>2</sup>).

Въ молодомъ поколёніи славянскихъ ученыхъ начинается, однако, болёе серьезное знакомство какъ съ древней русской письменностью и этнографіей, такъ и съ трудами нашихъ изслёдователей. Вёроятно, это-начало, которому предстоитъ развиваться <sup>3</sup>).

Книжка Дамберга (Damberg, Versuch einer Geschichte der russischen Ilja-Sage, Helsingfors, 1887) можеть быть упомянута только по ез странности. Си. о ней въ статьт г. Весемовскаго, "Вёстн. Евр." 1888, июль.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Greeko-Slavonic. Ilchester lectures on greeko-slavonic literature and its relation to the folk-lore of Europe during the middle ages. With tivo Appendices and plates by M. Gaster, Ph. D. London, 1887.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Einleitung in die slavische Literaturgeschichte. Akademische Vorlesungen, Studien und kritische Streifzüge von Dr. Gregor Krek. Zweite völlig neu bearbeitete und erweiterte Auflage. Graz, 1887, большой токъ, XI и 887 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Назовенъ для примъра труди польскаго молодого ученаго А. Брикнера, чещокаго доцента пражскаго университета, Поливки; сновинскаго, г. Мурка (изслъдование повъсти о Семи Мудрецахъ) и др.

## ГЛАВА Х.

## Общій обзоръ изученій народной жизни за послъднія десятильтія.

Новое царствованіе. — Общее обозрѣніе движенія этнографической литературы: статистическія цифры. — Ученыя экспедиціи. — Статистическія и описательныя работы. — Мѣстныя изысканія. — Ученыя учрежденія и общества. — Археографія. — Общество любителей древней письменности. — Общество любит тедей естествознанія, антропологія и этнографіи. — Расширеніе изслѣдованій въ области исторіи, исторія литературы, народно-поэтическаго творчества, быта, обычнаго права, раскола. — Результаты.

Прошлое царствование начиналось при особенныхъ обстоятельствахъ, отчасти напоминавшихъ воцареніе императора Александра І. когла общество точно также было исполнено радости и надеждъ на болѣе свѣтлое будущее. Шла тяжелая война, воторая, однако, не только не уменьшала розовыхъ ожиданій, но еще усиливала ихъ: война рёзвимъ, нагляднымъ образомъ убѣждала всѣхъ, отъ государственныхъ людей до саромныхъ обывателей, никогда не разсуждавшихъ прежде о государственныхъ вопросахъ, что старая система терлить явное банкротство, что милитаризмъ и бюрократія, презирающіе общественную самодёятельность и науку, способны довести государство до самыхъ тяжкихъ испытаній, до серьезной опасности. Послё первыхъ неудачъ, указавшихъ явно упомянутое банкротство, патріотическое чувство, котораго не могла не возбуждать война, направилось----не совсёмъ обычнымъ образомъ---не столько на ожиданіе военныхъ подвиговъ и поб'ёдъ, сколько на ожиданіе внутренней реформы. Старые порядки общественнаго быта въ первое время новаго царствованія еще нимало не измённлись, печать оставалась подъ тёми же самыми цензурными стёсненіями, но безъ всякаго особеннаго воздействія литературы въ обществе выростало то стремленіе въ реформё, которое на нісколько літь потомъ послужило источникомъ нравственнаго возбужденія и стало исторической чертой тогдашниго времени.

Литература отразила тогда это новое настроеніе общества. Нѣсколько позднёе, со второй половины шестидесятыхъ годовъ, и въ наше время противники реформъ и партизаны застоя всёми средствами старались и стараются оклеветать и унизить значение тогдашняго настроенія; и въ то самое время были люди, которые относились къ этому настроенію недовёрчиво съ другой, противоположной стороны, чувствуя уже тогда его слабыя стороны, мало надеясь на его глубину и прочность въ массъ общества и въ самой администраціи, чего и трудно было ждать, вспоминая вчерашнее прошлое этого общества и недостатовъ реальной почвы для овладъвавшихъ имъ теперь идеалистическихъ ожиданій. Но если разсматривать это время съ нѣкотораго историческаго отдаленія. которое теперь уже наступасть, если принять въ разсчетъ всѣ условія и обстоятельства русской общественности и сравнить то время съ предыдущимъ и послёдующимъ, нельзя не признать въ немъ знаменательной, характеристической эпохи, выразившей, хотя частію, давно назрівавшія потребности и исканія лучшей части нашего общества. Это можно наглядно видъть на литературъ пятидесятыхъ и первыхъ шестидесятыхъ годовъ (хотя все-таки она говорила, по исконному обычаю, съ большими умолчаніями): поднялось, почти вдругъ, множество вопросовъ, о которыхъ она не могла помыслить наканунъ, вопросовъ о различныхъ сторонахъ нашего государственнаго и общественнаго существованія — о расширеніи просв'ященія, о самод'ятельности общества, о гласности и самоуправлении, о преобразовании суда и администраціи, объ интересахъ провинціи, о народной школь, о женскомъ образования, о положении печати и т. д. Правительственийя заявленія о предположенныхъ реформахъ чрезвычайно ОЖИВИЛИ общественные толки и литературу.

Но главнѣйшимъ и основнымъ интересомъ времени сталъ народъ; всего обильнѣе была литература о народѣ. Никогда еще этотъ интересъ не бывалъ столь всеобщимъ, столь одушевляющимъ и волнующимъ, какъ теперь, когда могли, наконецъ, хоть въ извѣстной степени высказаться давнишнія ожиданія обравованнѣйшихъ людей и когда правительство заявило свое намѣреніе рѣшить капитальнѣйшій вопросъ народной жизни. "Народъ" съ его потребностями свободы и просвѣщенія, съ его гражданскими правами, въ которыхъ доселѣ ему отказывалось, его внутренними силами, которыя должны были найти просторъ для болѣе дѣятельнаго, не только пассивнаго, участія въ національной жизни,—только теперь переставалъ быть запретнымъ предметомъ для общественной мысли и литературы; потому что прежняя теорія "народности", какъ мы видёли, давала ей только одно канцелярское опредбление и не допускала другого. Оговоримся впередъ, что въ этихъ первыхъ попыткахъ общественнаго сознанія и литературы выяснить значеніе народнаго начала было не мало разнаго рода неровностей-недостаточнаго пониманія, простодушныхъ или самонадвянныхъ преувеличений, но въ основъ было много самаго искреннаго убъжденія, глубокаго и преданнаго желанія служить народному дёлу. Дёйствительно, для общественнаго сознанія не было интереса болбе высокаго, болбе необходимаго и нравственно вначительнаго, и общественное настроение отразилось самыми благотворными вліяніями на язученія народности: это изученіе еще никогда не распространялось въ столь разнообразныхъ направленіяхъ, не вызвало такой массы работъ, не искало въ такой степени научныхъ основаній, не связывалось такъ тёсно съ правственными и политическими идеями общества. Чрезвычайное различіе прошлаго царствованія съ предшествовавшимъ ему періодомъ бросается въ глаза, и если бы мы хотёля опредёлить преобладающую тему общественнаго интереса этого времени, мы найдемъ, что этой темой быль народь. О народь говорила литература публицистическая, гдѣ предметомъ нескончаемыхъ разсужденій, споровъ, наконецъ, свлобленной полемики послужила крестьянская реформа и множество связанныхъ съ ней вопросовъ; литература историческая пріобрёла новые стимулы, направила свои изслёдованія, какъ никогда ранёе, на бытовые, народные элементы историческаго развитія; этнографія пріобрёда новый, громадный и драгоцённый матеріаль, какого и не предполагалось въ прежнее время; литература поэтическая обратилась, опать съ небывалой прежде ревностью, на изображение народной жизни, --- развилась цёлая новеллистическая область, въ которой торазыскивалось и возводилось въ идеаль внутреннее содержание народнаго характера, то рисовались мрачныя картины тягостей народнаго быта, и во всявоиъ случаѣ призывалось новое участіе общества въ нуждамъ и заботамъ народной массы.

Переходя къ изложению успёховъ изучения народности за послёднее время, отмётимъ прежде всего общий фактъ— чрезвычайное, сравнительно съ прежнимъ, размножение литературы, посвященной вообще изучению России и русскаго народа. Нёкоторое понятие о внёшнемъ объемё этой литературы можно составить по многоразличнымъ указателямъ г. Межова, гдё онъ старательно собралъ крупные и мелкие факты литературы по география, статистикѣ, этнографии, истории, археологии, по спеціальнымъ вопросамъ, какъ крестьянское дёло, земство, артель и т. д. Возьменъ, напримёръ, два труда г. Межова: "Литература русской географіи, статистики и этнографіи", указатель, составлявшійся имъ каждогодно для "Извёстій Географ. Общества" и обнимающій теперь 1859—1880 годы, и "Литература русской исторіи за 1859—1864 г. вкл." (Спб. 1866), и продолженіе этого указателя — "Русская историческая библіографія за 1865—1876 включительно" (Спб. 1882—83, три большихъ тома; 36,810 названій), которая въ полномъ составъ должна заключать семь томовъ, и до 70—75,000 названій. Любопытно было бы вывести статистическое расиредѣленіе этой богатой массы литературнаго труда, но историческая библіографія не даетъ возможности для статистическихъ выводовъ, такъ какъ данныя за нѣсколько лѣтъ слиты вмѣстѣ. Но эту возможность даетъ указатель географическій, такъ какъ составлялся по отдѣльнымъ годамъ, и мы соберемъ изъ него нѣсколько цифръ.

Въ десятомъ выпускъ "Литературы русской географіи, статистики и этнографіи" (за 1868 г., изд. 1870) г. Межовъ самъ собралъ десятилѣтніе итоги за 1859-1868 годы. Въ предисловіи въ этому выпуску онъ справедливо указываеть, какъ важно и поучительно было бы имѣть статистическія табляцы литературнаго движенія за болёе или менёе продолжительный періодъ времени: въ нихъ наглядно отражался бы ходъ образованія. Статистическое возростаніе н паденіе разныхъ отдѣловъ литературы, въ связи съ внѣшними обстоятельствами литературной жизни (съ положеніемъ общества, условіями школы и печати), весьма ясно указывали бы движение внутренней, умственной жизни общества. "Представить въ возможно върныхъ статистическихъ таблицахъ какъ мърное движеніе науки и литературы, такъ и лихорадочное ся движеніе, будь это во время болье или менће продолжительныхъ потрясеній народной жизни, или въ мирное время, посредствомъ цензурныхъ стёсненій, --- представить подобное движение было бы весьма желательно и поучительно. На основания подобныхъ статистическихъ таблицъ историкъ цивилизація не дѣлалъ бы голословныхъ и гадательныхъ заключеній о прогрессивномъ ходъ науки и литературы въ данной странъ, объ упадкъ одной отрасли ихъ и увеличении другой, а завръплялъ бы свои слова неопровержимыми фактами". Нашъ библіографъ хорошо видѣлъ трудность составленія подобныхъ таблицъ, и замѣчаетъ, что въ приводимыхъ имъ цифрахъ очень большая доля есть чистый баласть, или весьма относительно цённый матеріаль, --- но статистическое изслёдованіе твиъ не менбе возможно.

Главная трудность его состоить въ чрезвычайной неравномёрности значенія исчисляемыхъ литературныхъ фактовъ: въ обыкновенномъ библіографическомъ каталогѣ одинаково являются одной цифрой и книга, представляющая богатое собраніе матеріала, или результать иноголѣтнихъ трудовъ первостепеннаго ученаго, или новую плодотворную для науви теорію, —и съ другой стороны иичтожная компиляція, фальшивая и ненаучная статья и т. п.; но остается статистически важная общая масса литературнаго труда, полагаемаго на извѣстный предметь, счеть фактовъ по рубрикамъ, наконецъ, возможна извѣстная классификація литературныхъ явленій.

Періодъ времени съ 1859 по 1868, по которому г. Межовъ свелъ итоги, при всей краткости представляетъ любопытное повышеніе въ цифрѣ сочиненій—внигъ и статей—по русской географіи, статистикѣ и этнографіи. Число всѣхъ заглавій, вошедшихъ въ указатель за десять лѣтъ, составляетъ — 22,538, и въ томъ числѣ отдѣльныхъ книгъ и брошюръ—1,665. По отдѣльнымъ годамъ, число внигъ и брошюръ возросло съ 65—въ 1859 г., до 156—въ 1868, а въ 1866 и 1867 доходило до 220 и 233; число статей въ повременныхъ изданіяхъ повысилось отъ 1,034—въ 1859 г., до 2,858—въ 1868; а всего, книгъ и статей, съ 1,099—въ 1859 г., до 3,014—въ 1868. По предметамъ изслѣдованій, общія цифры сочиненія въ тѣ же годы выросли слѣдующимъ образомъ: по географіи топографической — съ 520 на 1,122; по статистикѣ—съ 335 на 1,262; но этнографіи — съ 214 на 526.

Такимъ образомъ цифры возросли очень сильно, увеличиваясь изъ. года въ годъ. Исключеніемъ въ этомъ случав были годы 1862 и 1868- вслёдствіе прекращенія въ эти годы большаго числа періодическихъ изданій, чёмъ бывало въ другое время. Другая неравномёрность въ движении цифръ объясняется еще тёмъ, что въ нёкоторые годы больше выходило иёстныхъ "памятныхъ книжекъ" и "сборниковъ" съ этнографическими и статистическими свъдъніями. --- Указывая. это размножение трудовъ по изучению России и русскаго народа. нашъ библіографъ справедливо замѣчалъ, что вся эта литература еще далеко не выполняла потребности научной и общественной, чтоэто была только "капля въ моръ того, что остается еще сдълать". "Много сторонъ народной жизни едва только затронуто, и то въ ограниченномъ количествѣ случаевъ. Множество мѣстностей остается безъ всякаго описанія. Несм'ятныя богатства, заключающіяся въ произведеніяхъ промышленности и торговли, ждуть еще статистическихъ изслъдованій. Работы много, но рукъ и средствъ, которыя бы заставили эти руки работать, сравнительно мало". Авторъ указывалъ, между прочимъ, слабое развитіе мъстной литературы, которая, въ нашихъ условіяхъ, должна бы именно служить для собиранія свѣленій по громадному пространству нашего отечества, - и находиль.

необходимымъ бо́льшій просторъ для мѣстной иниціативы. Къ сожалѣнію, выводы и пожеланія, очень вѣрныя, къ которымъ авторъ приходилъ такъ давно, остаются и донынѣ пожеланіями — внѣшнія условія продолжаютъ мало благопріятствовать и основному теченію, и мѣстному развитію народныхъ изученій.

Изъ этихъ фактовъ статистическаго возростанія г. Межовъ выводилъ, однако, предположение, что въ будущемъ возростание должно еще увеличиться. Такъ заставлялъ думать общій рость литературы,--снаряжение экспедицій учеными обществами и казенными учрежденіями, -- устройство статистическихъ събздовъ. Экспедиціи и събзды уже тогда начали обравовываться и должны были еще развиться и дать изученьмъ народной жизни большую правильность и систему, связывая разрозненныя умственныя силы. Авторъ справедливо находилъ, что изслъдователямъ народнаго быта собственно также не мъшало бы устроивать періодическіе съъзды, чтобы мъстные собиратели яснѣе понимали и точнѣе выполняли свою задачу. Пересмотрввъ въ своихъ книжныхъ поискахъ массу подобныхъ статей, г. Межовъ встрѣтилъ множество тавихъ, которымъ вредняа яменно безсистемность этнографическаго собиранія. Онъ рекомендоваль собирателямъ, во первыхъ, "обращать больше вниманія на тѣ особенности народнаго быта, которыя при нивеллирующемъ харавтерѣ современной цивилизаціи грозять скоро исчезнуть", и во-вторыхъ, на "тѣ проявленія народной жизни, которыя свойственны одной только описываемой мюстности", и вообще совѣтуетъ запастись систематической программой, -- каковы, напр., программы, изданныя Географическимъ Обществомъ по обычному праву и собиранию предметовъ для этнографическаго музея, какъ программа г. Ефименка для собиранія народныхъ повѣрій и суевѣрій <sup>1</sup>) и программа для собиранія этнографическихъ свёдёній объ украинскомъ народѣ (Кіевъ, 1863)...

Послѣдующіе годы за 1868-мъ, по внѣшнимъ условіямъ, были опять очень мало благопріятны для литературы и народныхъ изученій, но ожиданія нашего статистика тѣмъ не менѣе совершенно оправдались. Продолживъ на слѣдующее десятилѣтіе, 1869 — 78, сличеніе цифръ по указателямъ г. Межова<sup>2</sup>), находимъ, что цифры еще выросли по всѣмъ описываемымъ отдѣламъ, а именно:

Число общихь сочиненій: періодическихъ изданій, "памятныхъ жпижекъ" и справочныхъ книгъ, библіографическихъ указателей,

302

<sup>1)</sup> Въ "Извъстіяхъ" Географ. Общества, 1866.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Они печатались обыкновенно въ "Извѣстіяхъ" Географическаго Общества, звляясь обыкновенно черезъ два года по истечения описываемаго года. Послѣдний указатель вишелъ теперь за 1880 г.

изданій Географ. Общества, учебнивовъ, біографій и неврологовъ, возросло съ 90 — въ 1869 г., до 497 — въ 1878.

Число сочиненій по географіи топографической выросло, за то же десятилізтіе, съ 1,216 до 1,611; по географіи математической и физической, съ 142 до 284.

Число сочиненій по статистивѣ подналось съ 1,498—въ 1869, до 2,500—въ 1878.

По этнографін, оно выросло, за то же десятилѣтіе, съ 467 до 920 <sup>1</sup>).

Общій итогъ, съ 3,413 книгъ и статей — въ 1869, возросъ до 5,812 — въ 1878.

Эти цифры представляють, конечно, только одну долю литературы, посвященной въ тё годы народнымъ изученіямъ, но онё дають понятіе о цёломъ: въ отдёлахъ исторіи, публицистики, литературы поэтической шло не менње оживленное движенје, и подробное статистическое изслёдованіе поставить внё всякаго сомнёнія чрезвычайный рость литературы о народѣ. Это явленіе исполнено историческаго смысла. Одинъ этотъ фактъ постояннаго, слёдовательно органическаго возростанія интереса въ изученію Россіи и русской народной жизни, факть, возникновение котораго совпадаеть съ началомъ прошлаго царствованія и съ возбужденіемъ вопроса о реформахъ, особенно врестьянской, -- могъ бы указать, какимъ великимъ національнымъ дёломъ были эти реформы, отразнашіяся въ обществъ столь живымъ обращениемъ въ изучению своего отечества и народа, и въ какому широкому развитію общественнаго и народнаго самосознанія, т.-е. въ какому внутреннему усиленію національной жизни, они должны бы были повести, еслибъ начатое дёло продолжалось въ томъ же широкомъ смыслѣ, въ какомъ было предположено и ожидалось. Люди извёстной партіи, охотно приврывающіеся знаменемъ народности, бросають теперь камнями въ это реформаторское движение прошлаго царствования; но для всякаго добросовъстнаго набаюдателя нашей новъйшей исторіи будеть ясно, что это движеніе было истинно національнымь, когда оно освобождало порабощенные влассы народа, отврывало имъ возможность самодёятельности н просвъщения, и когда въ умственной жизни общества оно отразилось такимъ бдагодатнымъ стремленіемъ ва изученію народной жизен, въ воторомъ и заключался самый вёрный путь къ народному самосовнанію.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ этой цифри, какъ и въ общемъ итоги, мы выключали рубрику этнографическихъ свидиній о древнихъ народахъ и новийшихъ, находящихся вий Россіи.

Обратимся въ краткому пересмотру самаго содержанія этой литературы. Мы видёли, какъ быстро въ послёднія два десятилётія разростались статистическія цифры литературы, въ которой особенно выражалось изученіе государства и народа. Изученіе перваго десятилётія убёдило нашего статистика, что впредь эта литература должна была рости не только по внёшнему объему, но и по внутреннему достоинству произведеній. И дёйствительно, при всёхъ тажелыхъ условіяхъ умственной жизни и печати содержаніе этой литературы захватываетъ все болёе глубокіе вопросы, и въ цёломъисторико - этнографическая дёятельность послёднихъ десятилётій составляетъ самый богатый и наиболёе замёчательный періодъ народвыхъ изученій, какого еще не было въ нашей литературѣ.

Подробный, всесторовній, вритически-свободный обзоръ этой литературы могъ бы послужить предметомъ труда, чрезвычайно интереснаго и поучительнаго; но для него еще не наступило время. Въ воротвомъ очервѣ трудно, конечно, обозрѣть все движеніе этой литературы, и мы ограничимся лишь общими указаніями на ся объемъ и предметы, и укажемъ сначала оффиціальныя работы и изданія правительственныхъ вёдомствъ, земствъ, ученыхъ учрежденій и обществъ, затёмъ развитіе литературы по разнымъ предметамъ народной жизни. Читатель обратить вниманіе на то, какъ настоятельныя требованія жизни возбуждали діятельность оффиціальныхъ відомствъ, воторыя съ своей стороны предпринимали общирныя изученія народнаго быта и, повидая старое преданіе административно-канцелярской и архивной тайны, вводили свои труды въ литературу, гдъ они доставляли поводъ для новыхъ изысканій и критической провёрки; читатель обратить внимание на то, съ какой ревностью литература, при первой открывавшейся возможности, обращалась въ изученію народной жизни, сколько положила на это сочувствія и труда; ввроятно замѣтитъ, насколько дѣятельность литературы могла бы быть еще шире и илодотворние, еслибы встричала болие разумнаго довѣрія...

Не будемъ останавливаться на подробностяхъ тонографической географіи Россіи, для которой предпринято было въ этомъ періодѣ множество работъ, или мѣрами правительства, или иниціативой ученыхъ обществъ и частныхъ лицъ. Укажемъ ихъ только вкратцѣ. Таковы были подробныя научныя изслѣдованія поверхности, ванимаемой имперіею, г. Стрѣльбицкаго: таковы многочисленныя экспедиціи, снаряженныя правительствомъ или, при пособіи правительства, Географическимъ Обществомъ въ различные ближніе, но особенно дальніе края Россіи и даже за ея предѣлы, причемъ съ задачами

собственной географія соединялись обывновенно различныя изслёдованія естественно-историческія. Изъ внутреннихъ экспедицій самою замёчательною была статистико-этнографическая экспедиція въ югозападный край, исполненная въ началь семилесятыхъ головъ П. П. Чубинскимъ в о которой сважемъ далбе. Изъ экспедицій дальнихъ, гоографическихъ и естественно-ваучныхъ, известны научныя путенествія Миддендорфа (свверь и востокъ Сибири), Маака (Ануръ, долина Усури), Радде (Кавказъ), Шиндта (Сибирь), Пржевальскаго (Монголія, Тибетъ), Съверцова, Өедченко (Туркестанская область), Щапова (Туруханскій врай), Ядринцева, Потанина (Монголія), Мушкетова (Туркестанъ) и многихъ другихъ. Новъйшія экспедиція Географическаго Общества простирались на отдаленнѣйшіе врая Россіи и ея сосъдства-на Новую Землю, Сахалинъ, въ Памиръ, Мервъ, на Кавказъ, Уралъ, Тибетъ и пр.; учреждено несколькихъ метеорологическихъ полярныхъ станцій на съверъ Россіи и Сибири, въ соучастін въ общирномъ международномъ предпріятіи съ этой цёлью, и т. д.<sup>1</sup>). Труды русскихъ ученыхъ не одинъ разъ бывали здёсь настоящими отврытіями, которыя расширали область науки и между прочимъ высоко оцёнивались въ европейской литературё; въ нёкоторыхъ случаяхъ эти предпріятія имѣютъ и для русскаго общества отрадное нравственное значеніе, давая въ наше смутное и испорченное время примъры самоотверженнаго, достойнаго глубокихъ сочувствій, служенія ділу науки (назовень имя безвременно погибшаго Өедченко).

Въ первые годы прошлаго царствованія, параллельно съ трудами Геогр. Общества и Академіи, предпринято было обширное описаніе Россін, исполнявшееся офицерами генеральнаго штаба. — На ходъ этого дела наглядно отразилась та правственно-общественная перемъна, которая наступила съ прошлымъ царствованіемъ. Первое начало этого предпріятія относится въ тридцатымъ годамъ, вогда военное министерство, встрёчая надобность въ статистическихъ описаніяхъ губерній и областей въ военномъ отношеніи, по высочайшему повелёнию начало составлять подобныя описания, которыя должны были заключать, во-первыхъ, общія географическо - статистическія свъдънія, "изложенныя въ военномъ отношеніи", и во-вторыхъ, свёдёнія спеціальныя по предметамъ вёдомствъ генеральнаго штаба, провіантскаго и комписаріатскаго (и черезъ каждые три года должны были быть исправляены и пополняемы). На этихъ основаніяхъ въ 1837-54 годахъ офидерами генеральнаго штаба составлены были, по свъдъніянъ, собраннымъ на мъстъ, три изданія военно-статисти-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Услёханъ русской географической науки въ прошлое царствованіе была посвящена рёчь въ засёданім Геогр. Общества 21 февраля 1880, по случаю 25-лётія парствованія имп. Александра II (Правит. Вёстникъ, 1880).

HOT. STHOPP. II.

ческихъ обозрѣній 69 губерній и областей Россіи. Но этотъ трудъ, даже въ общихъ своихъ сторонахъ, разсматривался - какъ канцеляр. свая тайна. Два изъ этихъ изданій существовали въ литографированномъ видѣ; только третье было напечатано, - но всѣ одинаково для публики были недоступны. Въ первые годы прошлаго царствованія эти работы генеральнаго штаба были возобновлены уже на новыхъ основаніяхъ. Военное министерство нашло, что "хотя эти работы и производятся собственно въ видахъ военныхъ, но тёмъ не менье заключають въ себъ много свъдъній, любопытныхъ и полезныхъ для каждаго русскаго, и могутъ послужить хорошнить матеріадомъ для статистиви России", и въ 1857 распорядилось, чтобы на будущее время эти работы были производимы въ болёе обширныхъ разибрахъ и раздбляемы были, по каждому краю, на два изданія: одна часть, общая, подъ названіемъ статистическаго описанія, назначалась для публики; другая, спеціальная, подъ названіемъ военнаго обозрёнія, оставалась исключительно для употребленія военнаго министерства.

Въ 1858, эти работы производились уже въ большей части губерній и областей; въ этомъ и следующемъ году были уже изданы два первыя описанія; затёмъ, съ 1860, описанія стали выходить по нёскольку томовъ въ годъ, подъ общимъ заглавіемъ "Матеріаловъ для географіи и статистики Россіи, собранныхъ офицерами генеральнаго штаба". Къ половинъ 1860-хъ годовъ вышло больше двадцати описаній разныхъ губерній и областей, по общему плану. Планъ завлючаль вообще: историческое введение; географическое и топографическое описаніе края (географическое положеніе, границы, пространство, орографія и гидрографія, пути сообщенія, влимать, естественныя произведенія); число жителей и движеніе народонаселенія; обозрѣніе сословій и влассовъ населенія; промышленность; состояніе образованности; внъшній и внутренній быть (свъденія этнографическія); управленіе; свёдёнія о городахъ, важнёйшихъ селеніяхъ и замёчательныхъ мёстностяхъ края; наконецъ карты и планы губернскаго и увздныхъ городовъ 1). Наконецъ, общирнъйшимъ и замвчательнѣйшимъ трудомъ нашихъ статистивовъ генеральнаго штаба была извъстная книга "Россія", изданная въ 1871, въ ряду выпусковъ "Военно-статистическаго сборника", подъ редакціею г. Обручева <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Надъ этими описаніями работали: Альфтанъ, М. Барановичъ, Д. Асанасьевъ, Я. Крживоблоцкій, М. Лаптевъ, А. Орановскій, В. Михайловъ, А. Защукъ, Н. Вильсонъ, В. Павловичъ, М. Цебриковъ, А. Корево, П. Бобровскій, А. Шмидть, Н. Красновъ и мн. др. Нікоторыя изъ описаній составляють цёлые большіе томи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Военно-статистическій сборникъ. Випускъ IV. Россія. Составлено офицерами

Другой рядъ подобныхъ описательныхъ работъ сталъ въ то же время издаваться трудами основаннаго тогда Центральнаго статистическаго комитета при министерствЕ внутреннихъ дѣлъ и губерискихъ статистическихъ комитетовъ.

Оффиціальныя статистическія работы впервые начали установляться съ тридцатыхъ годовъ, при министерствё внутреннихъ дёлъ<sup>1</sup>). Съ конца тридцатыхъ годовъ появляются первыя немногія изданія ("Статистическія таблицы о состояніи городовъ Росс. имперіи"; два тома "Матеріаловъ для статистики Росс. имперіи", 1839—41, и др.). Съ новаго царствованія начались дёятельныя работы Центральнаго комитета въ Петербургё и мёстныхъ комитетовъ въ провинціи: "Статистическія таблицы Росс. имперіи", далёв "Статистическій Временникъ" (съ 1866 г.), на которые полагали свои труды П. П. Семеновъ, А. И. Артемьевъ, А. Бушенъ, Вильсонъ, Л. Н. Майковъ, И. Кауфманъ и др.; наконецъ, "Списки населенныхъ мёсть имперіи".

Описание земель и населенныхъ мъстъ было, конечно, издавна необходимо для правительственлыхъ и административныхъ цёлей. Начиная съ писцовыхъ книсъ, издавна предпринимались вновь описи, иногда превращавшіяся въ географію, какъ въ "Книгѣ Большому Чертежу". Дёлались отдёльныя описи и въ XVIII столётін, но всегда служили только для административныхъ цёлей, потомъ забывались въ архивахъ и иногда пропадали; такова была, напр., Румянцовская опись Малороссіи, только часть которой теперь спасена отъ погибели и приведена въ извёстность. Составление подныхъ списковъ населенныхъ мѣстъ въ имперіи предпринималось, наконецъ, и въ новъйшее время. Первыя мъры къ этой цёли приняты были министерствомъ внутреннихъ дѣлъ въ 1836, по учреждение статистическаго отдёленія при совёть министерства: собираніе свёденій поручено было губернскимъ статист. комитетамъ и просто исправникамъ, но собранныя свёдёнія остались и не разработаны, и не изданы. тёмъ больше, что по взглядамъ самой власти не были и особенно удовлетворительны. Въ 1852 г., при Л. А. Перовскомъ, рѣшено было отправить особую экспедицію для собранія свёдёній по административной статистикѣ и составленію списковъ населенныхъ мѣстъ; но

генеральнаго штаба: В. Ф. де-Ливрономъ, барономъ А. Б. Вревскимъ, Н. Н. Мосоловимъ. О. А. Фельдманомъ, Л. Л. Лобко, П. А. Гельмерсеномъ, С. А. Биховцемъ, Г. И. Вобриковимъ и А. А. Боголюбовниъ, подъ редакціей генераль-маюра Н. Н. Обручева, управляющаго ділами военно-ученаго комитета и профессора военной статистики". Сиб. 1871.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О началѣ русской статистики см. статью А. П. Заблоцкаго-Десятовскаго: "Взглядъ на исторію развитія статистики въ Россіи" (въ Записк. Геогр. Общ., т. II, стр. 116—134).

исполненіе ограничилось только *двумя* губерніями (нижегородской и арославской). Въ 1854, при И. Г. Бибиковъ, статистическое отдъленіе при совъть министерства было преобразовано въ статистическій комитеть и снова предписано губернскимъ комитетамъ составить описанія городовъ и уъздовъ, и опять описано было только *деп*губерніи (саратовская и подольская).

Кромѣ министерства внутреннихъ дѣлъ, и другія вѣдомства предпринимали въ прежнее время подобныя описанія. Мы говорили овоенно-статистическихъ описаніяхъ губерній, начатыхъ съ 1837 департаментомъ генеральнаго штаба военнаго министерства. Извѣстный академикъ П. И. Кёппенъ еще съ двадцатыхъ годовъ обращалъ вниманіе на отсутствіе списковъ населенныхъ мѣстъ, и, наконецъ, въ 1855 г. Академія Наувъ рѣшила собрать такіе списки по приходамъ, при содѣйствіи св. синода и департамента духовныхъ дѣлъ иностранныхъ исповѣданій;—результатомъ было описаніе одной губерніи, составленное Кеппеномъ въ 1858 году: "Города и селенія тульской губ. въ 1857 году". Хозяйственный департаментъ министерства внутреннихъ дѣлъ издалъ весьма обстоятельное описаніе "Городскихъ поселеній въ Россійской имперін". Были, наконецъ, отдѣльные труды этого рода, иногда составляемые частными лицами.

Послёдовательное и въ общирныхъ размёрахъ выполнение этого давнишняго плана произведено было только въ прошлое царствованіе. Въ 1858 году, вскорѣ по учреждении Центральнаго статистическаго комитета, тогдашній министрь внутреннихъ дълъ, С. С. Ланской, призналъ необходимымъ составить одновременно полный списовъ всёхъ населенныхъ мёстъ имперіи, "въ виду предстоявшихъ преобразованій въ гражданскомъ и хозяйственномъ устройстве всего сельскаго населенія", --составить ихъ, не прибъгая къ новымъ изслѣдованіянь, по твиъ свёдёніянь, какія постоянно должны находиться въ распоряжения губернскихъ и утзаныхъ въдоиствъ. Опредълена была программа свёдёній, какія должны были войти въ описанія, менће сложная чћиъ прежнія программы, но болће отчетливая: описанія должны были заключать — обозначеніе всёхъ разнородныхъ населенныхъ мёстъ; ихъ топографическаго положенія; разстояній отъ Петербурга или отъ мъстныхъ губерискихъ и увздныхъ городовъ; числа церквей, домовъ, дворовъ, жителей; статистическое распредъленіе населенныхъ мѣстъ по ихъ различнымъ отношеніямъ; азбучный указатель всёхъ мёстностей, и наконецъ, общія вводныя свёдёнія о губернія и карту. Общія свёдёнія должны были заключать: краткій топографическій очеркъ губерніи или области, съ указаніемъ пространствъ, по новъйшимъ свъдъніямъ; свъдънія объ историческомъ заселеніи описываемой мёстности, и настоящемъ численномъ и этнографическомъ составѣ населенія, — эти данныя могли дополняться свѣдѣніями торгово-промышленными, сельско-хозяйственными и другими; наконецъ, прибавлялось объясненіе топографическихъ терминовъ, преимущественно употребляемыхъ въ описываемомъ краѣ. — Въ 1859 — 60 начали сходиться въ министерство провѣрочныя свѣдѣнія изъ провинціи въ прежнему матеріалу, и въ 1861 уже вышли въ свѣтъ первые выпуски "Списковъ населенныхъ мѣстъ Россійской имперіи" (губерніи Архангельская и Астраханская, и Бессарабская область). Работа шла быстро и въ непродолжительное время было приготовлено и издано описаніе нѣсколькихъ десятковъ губерній и областей.

Очевидно, что въ этой успѣшности статистическаго труда оказалось тоже вліяніе "духа времени". Въ прежнее время бюрократія такъ привыкла считать свои свѣдѣнія канцелярской собственностью и тайной, что изданія для публики дѣлались только въ самыхъ ничтожныхъ размѣрахъ. Теперь это бюрократическое преданіе устуцило передъ практическими потребностями дѣла и общественнымъ интересомъ. "Списки населенныхъ мѣстъ" имѣютъ не одно административное примѣненіе; въ нихъ заключается и важный научный матеріалъ: кромѣ свѣдѣній статистическихъ, важные факты для географіи (между прочимъ, исторической), для исторіи (напр., по вопросамъ о русской колонизаціи между инородцами), для этнографіи, для народнаго топографическаго словаря, и пр. <sup>1</sup>).

Къ этимъ общимъ трудамъ присоединяются многочисленныя "Памятныя внижви" по губерніямъ, со множествомъ данныхъ статистическихъ, этнографическихъ, хозяйственныхъ, историческихъ, и такіе же "Сборники", изданные отчасти Центральнымъ, отчасти мъстными губернскими комитетами; наконецъ, періодически выходящіе "Труды" и "Записки" мъстныхъ комитетовъ: все это составило цёлую литературу, съ обильными свёдъніями о народномъ бытъ <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Списки" редактировались всего болёе членами Центральнаго статистическаго комитета (Е. Огородниковъ, Артемьевъ, И. Вильсонъ, Н. Штиглицъ, М. Раевскій и др.); потомъ издавались также мёстными статистическими комитетами и земствами

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вибліографическій обзоръ этой статистической литературы до 1873 г. сділанъ въ особой книжай г. Межова: "Библіографическій монографіи. Труды Центральнаго и губерискихь статистическихъ комитетовъ. Вибліографическій указатель книгъ и заключающихся въ нихъ статей, обнимающій діятельность статистическихъ комитетовъ съ самаго начала ихъ учрежденій вплоть до 1873 г." Спб. 1873 (8°. 128 стр.), -гдй описано сверхъ 500 книгъ и брошюръ, изъ которыхъ линь очень немногія вншли еще въ царствованіе императора Николая. См. въ особенности очеркъ усибховъ русской статистической науки за послёднія 25 лётъ, въ рачи предсёдателя статистическаго отдёленія Географическаго Общества, И. И. Вильсова, читанной 21 февр.

Наконецъ съ основанія земскихъ учрежденій возникаеть длинный рядъ изданій земскихъ. Приступивъ къ дѣятельности, назначенной ему учрежденіями, земство встрѣтилось съ необходимостью оглядѣться въ своихъ условіяхъ, въ положеніи вещей, и въ результатѣ явились новыя мѣстныя изученія, предметомъ которыхъ были въ особенности отношенія экономическія: земельныя, податныя, сельско-ховяйственныя, промысловыя, цифры населенія, школьное дѣдо и т. д. Труды земскихъ собраній и коммиссій по множеству подобныхъ вопросовъ мѣстнаго народнаго хозяйственнаго быта уже теперь собрали громадный матеріалъ, о какомъ не имѣда представленія прежняя литература <sup>1</sup>).

Подъ вліяніемъ того общаго оживленія, какимъ было отмѣчено начало прошлаго царствованія, небывалымъ прежде образомъ расширилась литература провинціальная. Крестьянскій вопросъ, учрежденіе земства, напряженное вниманіе къ народныхъ изученіямъ въ главномъ теченіи литературы отразились и въ трудахъ мѣстныхъ любителей и изслёдователей. Они приняли участіе въ земскихъ дблахъ и изданіяхъ, оживили изданія мёстныхъ статистическихъ комитетовъ, подняли многія изъ "губернскихъ въдомостей", въ прежнее время влачившихъ обыкновенно самое жалкое существованіе, наконецъ, предпринимали свои личныя работы. Многіе изъ нихъ съ большимъ успѣхомъ занимались собираніемъ этнографическихъ данныхъ, изученіемъ мёстныхъ экономическихъ отношеній, разработкой архивныхъ матеріаловъ, и пріобрёли себе почетную извёстность въ литературѣ о народномъ быть и старинѣ. Такъ работали во Владимірѣ К. Н. Тихонравовъ (авторъ нѣсколькихъ цѣнныхъ монографій о владимірской старинѣ), Голышевъ, Я. П. Гарединъ; въ Нижнемъ-Новгородів-А. С. Гацискій; для Перми-Н. Чупинъ, Д. Смышляевъ; въ Вяткъ-Н. Романовъ, свящ. Блиновъ, Бехтеревъ; въ Ярославлъ-Е. И. Якушкинъ, Посниковъ, Деруновъ, Трефолевъ; въ Новгородъ-

<sup>1880</sup> въ засъдания Общества, посвященновъ чествования 25-лътія царствования вмператора Алевсандра II (Правит. Въстинкъ, 1880).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дёвтельность вемства не была еще изложена внолні съ этой сцеціальной сторовы; но вообще, какъ извістно, визвала общирную публицистическую литературу. Г. Межовъ, библіографически, собраль эту литературу до 1871 г. въ книжкі: "Земскій и крестьянскій вопрось" (Спб. 1878). Укажемъ еще: "Земскіе итоги", Вісти. Евр. 1870, № 3-4, 7-8; Ил. Андреевскаго, "О значенін работь русскаго земства для администрація и экономической науки", въ Трудахъ В. Экон. Сбщества, 1876, т. 111, № 12; Мордовцева, "Десятилітіе русскаго земства", Спб. 1877; газету г. Скалона, "Земство", заключавшую много важнаго матеріала и соображеній о діятельности земскихъ учрежденій; вообще о положенін нашихъ земскихъ учрежденій ср. Градовскаго, "Начала русскаго государственнаго права", т. 111, часть 1-я, Саб. 1888, введеніе.

Н. Богословский: въ Твери — В. И. Покровский; въ Казани — С. М. Шпилевскій: въ Тамбовѣ-Аубасовъ: для Смоленской губернія - И. Красноперовъ; для Олонецваго края — Рыбниковъ, Е. В. Барсовъ, И. С. Поляковъ; въ Оренбурге-Н. Середа, В. Витевскій; въ Архантельсив - П. и А. Ефименко, Чубнискій; въ Витебсив - А. Сементовскій; въ Черниговѣ-Ефименко, Червинскій; въ Новороссійскомъ край-А. Скальковскій; въ Сибири-цалый рядь даятелей, о которыхъ подробно сваженъ въ своенъ нёстё, и др. Дёлтельность этихъ лицъ часто совпадаетъ съ трудами земствъ, съ изслѣдованіемъ важнъйшихъ вопросовъ народнаго экономическаго быта, -- о воторыхъ скаженъ далее. Труды некоторыхъ земствъ въ этомъ отношения были серьёзной заслугой въ дёлё народныхъ изученій. Навовемъ труды вемствъ тамбовскаго, новгородскаго, тверского, перискаго, черниговскаго и другихъ, и въ особенности московскаго, въ общирныхъ изданіяхъ котораго явились образцовые труды В. Орлова, д-ра Эрисмана, д-ра Погожева, Каблувова и другихъ.

Въ цёломъ получается масса статистическихъ свёдёній, собранныхъ и обработанныхъ правительственными, земскими и частными средствами, какъ по мёстнымъ явленіямъ, такъ и по различнымъ отраслямъ общей государственной жизни, — свёдёній, которыми вмёстё освёщаются и условія собственно народнаго быта. Мы возвратимся далёе къ нёкоторымъ сторонамъ этой описательной дёятельности, и укажемъ здёсь общіе труды, напримёръ, по статистическимъ вопросамъ о народонаселеніи (В. Буняковскаго, П. Семенова), о климатё (К. Веселовскаго), по статистикё сельскаго хозяйства (Чаславскаго, А. Ермолова), финансовъ (Заблоцкаго, Безобразова, Бушена, Тимирязева), путей сообщенія (Гагемейстера, Гельмерсена, Бліоха, Чупрова), хлёбной промышленности (труды коммиссіи подъ предсёдательствомъ Г. П. Неболсина, изъ представителей нёсколькихъ министерствъ и обществъ Вольно-Экономическаго и Географическаго, гдѣ работали Бушенъ, Тернеръ, Янсонъ, Чаславскій, Чубинскій и другіе).

Дѣятельность Географическаго Общества за этоть періодъ также чрезвычайно расширилась: открылось нѣсколько wѣстныхъ отдѣловъ Общества, — кавказскій, западно-сибирскій (въ Омскѣ), восточносибирскій (въ Иркутскѣ), оренбургскій, юго-западный (въ Кіевѣ), которые предприняли работы на мѣстахъ и свои особыя изданія. Къ сожалѣцію, юго-западный отдѣлъ, только-что начавшій свои работы (два тома "Записокъ", 1874 — 75) уже вскорѣ былъ закрытъ административнымъ путемъ, одновременно съ запретительными мѣрами противъ малорусской литературы... Дѣятельность Географическаго Общества простиралась на всѣ отрасли географіи, статистики

811

и этнографіи <sup>1</sup>). Раньше мы упоминали, что отдёленіе этнографія уже вскорё по основаніи Общества предприняло изданіе отдёльнаго "Этнографическаго Сборника" (6 томовъ, 1853 — 64); затёмъ важнѣйшій и болёе крупный матеріалъ и изслёдовавія этого рода издавались въ особыхъ "Записвахъ И. Р. Геогр. Общества по отдёленію этнографіи" (14 томовъ, 1867 — 1890). Изъ работь географическихъ иззовемъ общирные труды г. Семенова переводъ Риттеровой "Авін" съ общирными дополненіями, и въ особевности заяѣчательный "Географическо-статистическій Словарь Россійской имперіи", изданіе котораго, начавшееся съ 1862 г., приведено къ конду въ 1885, въ 5 большихъ компактныхъ томахъ.

Іялье, обильный изтеріаль для изученій народности представляли изданія другихъ ученыхъ учрежденій и обществъ. Во-лервыхъ — Акадении Наувъ, въ особенности Второго ся отделения, посвященнаго русскому языку и словесности. Еще съ самаго начала пятидесятыхъ годовъ, Русское отдѣленіе предприняло изданіе "Извѣстій", которыя за десять лёть своего существованія были богатынь складома матеріала по народной словесности и старой инсьменности, и также филологическихъ и историко-литературныхъ изслёдованій, особливо Срезневскаго. Тогда же начато было изданіе Ученыхъ Записовъ", впервые на русскоиъ язывѣ; а затѣиъ Отдѣленіе соединяло труды своихъ членовъ и постороннихъ ученыхъ въ "Сборникъ" (1867-90, за патьдесать томовъ), гдѣ собрано множество важныхъ историко-литературныхъ изследований. Изъ собственно академическихъ работъ, первостепенное значение имъли труды Востокова (дервовно-славянскій сдоварь), Срезневскаго (особенно труды палеографическіе и многочисленныя изслёдованія памятниковъ), Пекарскаго ("Наука и литература при Петръ В.)", Я. К. Грота ("Филологическія розысканія"; изданіе Державина), А. Н. Веселовскаго (изслёдованія по средневъковой легендарной литературь и народной поэзіи русской и западно-европейской), и др., М. И. Сухомлинова и Майкова (по исторіи литературы древней, новой и народной).

Московское Общество исторіи и древностей открыло усиленную дёлтельность съ 1846 года подъ вліаніемъ Бодянскаго ("Чтеніа"). Въ 1848, надъ Бодянскимъ стряслась исторія, на нѣсколько лѣтъ удалившая его изъ Общества. Виѣсто "Чтеній" сталъ издаваться "Временникъ", подъ редакціей И. Д. Бѣляева; но къ концу пятидесятыхъ годовъ опала съ Бодянскаго была снята, и опять возобно-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Очеркъ его трудовъ за прежніе годы см. въ княгахъ: "Двадцатипатнайтіе Ими-р. Рус. Географ. Общества", 13 анваря 1871 г. Сиб. 1872; "Обозрівніе трудовъ Импер. Рус. Географ. Общества по исторической географін". Составнаъ А. И. Артемьевъ. Саб. 1873.

вилось изданіе "Чтеній" (съ 1858). Посвященныя всого болёе археологін, русской и славянской литератур'в, и исторіи, старой и новой, "Чтенія" вийсті съ тівиъ давали місто матеріалу этнографическому; черезь нихъ прошли напр. столь цівнныя собранія, какъ "Пісни" (великорусскія) Шейна, "Пісни галицкой и угорской Руси" Головацкаго, огромный сборникъ "Пословицъ" Даля и проч.

Изученіе старины, представляющей различныя стороны и ступени историческаго развитія народности, сосредоточивалось въ особенности въ трудахъ Археологическихъ Обществъ, одного въ Петербургѣ, другого въ Москвѣ, основаннаго гр. А. С. Уваровымъ, Общества древняго русскаго искусства, и въ трудахъ археологическихъ съѣздовъ, которые собирались нѣсколько разъ—въ Петербургѣ, Москвѣ, Кіевѣ, Казани, Тифлисѣ, Одессѣ, Ярославлѣ. Отдаленнѣйшей старинѣ русской земли, быть можетъ связанной и съ древними судьбами племени, посвящались труды Археологической Коммиссін, —расканывавшей и описывавшей курганныя древности, особливо въ Крыму и южной Россіи.

Собиранію и изслёдованію собственно историческаго матерізда посвящаются труды несколькихъ ученыхъ обществъ, оффиціальныхъ и частныхъ. Мы говорили о московскомъ Обществъ исторіи и древностей. Археографическая Комписсія, основанная въ царствованіе Николая I, продолжала изданіе літописей (между прочимъ фотограферованныя изданія лётописей Лаврентьевской и Ипатьевской) и автовъ 1); Виленская археографическая комписсія, Кіевская комписсія для разбора древнихъ актовъ собирали иёстный историческій матеріаль. Общество летописца Нестора, основанное въ Кіеве въ 1870 годахъ, посвящало свои труды древней русской исторіи и письменности. Описание рукописныхъ собраний, начатое нѣкогда Востоковымъ, Калайдовичемъ, Строевымъ, продолжалось и теперь: въ послёднія десятилётія явились въ этой области замечательные труды опытныхъ библіографовъ: Горскаго и Невоструева (описаніе рувописей московской синодальной библіотеки), Викторова (рукописи Григоровича, Ундольсваго), Бычкова (рукописи Публичной Вибліотеки), А. Попова (рувописи Хлудова), Добранскаго (рувописи Виленскія), Петрова (рукописи Кіевской духовной академіи), описаніе рукописей Содовецкой библіотеки, и др. Далбе, продолжаются описанія книгъ старо-печатныхъ-Каратаева, Ундольскаго, Викторова, Бычкова и др. Старой литературь и народной поэзіи посвящались "Латописи русской литературы и древности" Н. С. Тихонравова; "Филологическія

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Кром'я того, Археограф. Коминссія издавала писцовыя книги, "Историческую Вибліотеку", "Лётопись занятій", описаніе ся рукописей, и начала изданіє Макарьевскихь Четь-Миней.

Записки" Хованскаго, въ Воронежѣ; "Филологическій Вѣстникъ" Колосова, потомъ Смирнова, въ Варшавѣ. Императорское русское Историческое Общество, отврывшее свою деятельность съ 1869 г., посвящало свои изданія новой, въ особенности дипломатической исторін XVIII—XIX віна (до 70 большихь томовь, 1869—1890). Наконецъ, много историческаго матеріала и изслёдованій находило себё мъсто въ ученыхъ "Запискахъ", "Трудахъ", "Извъстіяхъ" университетовъ-петербургскаго, віевскаго, новороссійскаго, казанскаго; въ изданіяхъ духовныхъ академій, кіевской и казанской, нъжинскаго Историво-фидологическаго института, и друг. Наконецъ, частныя изданія, вызванныя сильно возбужденнымъ въ обществѣ историческимъ интересомъ и сами питавшія этоть интересъ, внесли въ литературу огромный запасъ историческихъ свёдёній — изслёдованій и особенно подлинныхъ матеріаловъ: записокъ, воспоминаній, дневниковъ, переписки и т. п. Таковы "Русскій Архивъ" Бартенева (съ 1863 г.) и имъ же изданный "Архивъ князя Воронцова" (1870 --1883, 27 внигъ); "Русская Старина" (съ 1870 г.), М. Семевсваго; "Древняя и Новая Россія" (прекратившаяся); "Историческій Вестнивъ" (съ 1880); "Кіевская Старина" (съ 1882), посвященная южнорусской старой и новой исторіи.

Изъ вновь основавшихся обществъ особенную дѣятельность обнаружили два, одно въ Петербургѣ, другое въ Москвѣ.

Общество (внослёдствіи императорское) любителей древней письменности, основанное въ 1877 г. извёстнымъ любителемъ русской археологія и археографія, кн. Павломъ Петр. Вяземскимъ (ум. 1889) на основаніяхъ несколько исключительныхъ, возбуждавшихъ некоторыя недоумѣнія <sup>1</sup>), тѣмъ не менѣе развило обширную дѣятельность, выразнышуюся массою изданій. Общество предпринало изданіе памятниковъ древней письменности, самаго разнообразнаго содержания, относящихся въ старой исторіи, литературѣ, языку, быту, искусству: иногда оно нечатало только тексты, остававшиеся дотоль неизданными, иногда присоединялись въ нимъ историво-литературные воиментаріи. При изданіяхъ памятниковъ оно не разъ отступало отъ ученаго обычая выбирать для этого старъйшіе списки и снабжать ихъ варіантами; Общество, или точнѣе вн. П. П. Вяземскій смочель на дъло иначе: съ точки зрвнія дюбителя старины онъ считалъ важдый старый рукописный памятникъ за unicum, который уже твмъ самымъ заслуживаетъ изданія—за нимъ могутъ быть изданы и другіе тексты. Въ настоящемъ положенія нашей науки это

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ср. современный отзывъ А. А. Котдаревскаго, въ "Чтеніяхъ" историческаго Общества Нестора-зётописца, т. И. Кіевъ, 1889.

## ОБЩЕСТВО ЛЮВИТГЛЕЙ ДРЕВНЕЙ ПИСЬМЕННОСТИ.

была иногда роскошь, твиъ более, что известный разрядъ изданій совсёмъ не поступалъ въ обращеніе, такъ какъ предоставлялся только д'вйствительнымъ членамъ Общества, вносившимъ высокую годовую плату. Было также роскошью, - на этоть разъ отвѣчавшею научному интересу, -- что большая масса изданій Общества представляла литографически исполненныя fac-simile рукописей. Этнографическая цённость трудовъ Общества заключалась въ томъ, что въ числё его изданій быль цёлый рядь старыхь текстовь, имёвшихъ значеніе для объясненія народныхъ знаній и понятій, старинныхъ повъстей, легендъ и т. п. Въ числъ ученыхъ сочиненій, изданныхъ Обществомъ, было также нѣсколько трудовъ, ниѣющихъ болѣе или менње близкое отношение къ вопросамъ истории быта и этнографии.

Укаженъ рядъ изданій Общества любителей древней письменности, ни вющихъ упомянутое отношение къ предметамъ этнографии:

- Собраніе гравированныхъ изображеній иконъ Божіей Матери и сказанія о нихъ, 1878, 4°, частью современнымъ прифтомъ, частью воспроизведены древній печатный экземпларь и рукопись.

- Римскія делнія (Gesta Romanorum). Обширное изданіе, въ двухъ выпускахъ, крупнымъ славянскимъ прифтомъ. 1877-1878.

- Азбука гражданская съ вравоученіями, правлена рукою Петра Великаго, 1877, воспроизведение древняго печатнаго экземпляра.

- Отрывокъ изъ сборника XVIII въка, съ лицевыми изображеніями и съ врюковыми помътами "На ръкахъ вавилонскихъ", 1877. Здъсь помъщены: 1) Слово о премудрости царя Соломона и о Южской дарицѣ; 2) Сказаніе о Египетскомъ царствѣ; 3) Пророчество Исаін о послѣднихъ дняхъ; 4) Вопросъ, на колико сребренникъ прода Іюда Христа; 5) О снахъ даря Шигайши; 6) Сказавіе о муромскомъ чудотворномъ кресть; 7) О написаніи иконы Богородицы еванг. Лукою; 8) О введении въ церковь Богородицы; 9) О царъ Соломонъ и о Китоврась, 10) О царъ Влатазаръ Вавилонскомъ. Повесть о винъ и како оть чего сперва сотворися винное сидение.--Несколько лицевыхъ изображений.

- Стефанить и Ихнидать, въ двухъ выпускахъ, 1877 - 1878, 4°, съ предисловіень и примѣчаніями Ө. Булгавова. Тевсть славянскимь шрифтонь.

- Книга глаголемая Козмографія сирічь описаніе сего світа земель и государствъ великихъ 1670 г. Въ трехъ выпускахъ, съ предисловіемъ Чарыкова. 1878-1881, слав. шрифтомъ.

- Житіе и хожденіе Іоанна Богослова, 1878, 4°,-воспроивведеніе рукописи князя Вяземскаго.

- Исторія Семи Мудрецовь, въ двухъ выпускахъ, съ предисловіемъ Ө. Булгакова, тексть и варіанты, 1878—1880.

- Сказаніе о чудесахъ Владинірской иконы Божіей Матери. 1878, 43 страницы. Предисловие В. О. Ключевскаго; тевсть славянскимъ шрифтомъ.

- Повъсть о судъ Шемяки, съ предисловіенъ О. Булгакова, 1379, 4°: факсимные тевста по рукописи XVII въка, факсимные лубочныхъ иллюстрацій съ текстомъ, транскрипція текста XVII въка, талиудическія сказанія о праведныхъ судахъ Солонова (числомъ 4) и талмудическія сказанія о неправедныхъ судахъ Содомскихъ.

315

 Исторія о Мелюзинѣ, въ двухъ выпускахъ, 1879—1880, крупнымъ славянскимъ шрифтомъ.

— Сказка о Силъ-царевнит и о Ивашкъ-Бълой Рубашкъ, 1880, стр. 9. Воспроизведение лубочнаго съ рисунками издания.

— Русскій лицевой Апокалипсись. Сводь изображеній изъ лицевыхъ Апокалинсисовъ по русскимъ рукописямъ съ XVI вѣка по XIX, составняъ Өедоръ Буслаевъ. М. и Спб. 1884. (Выпусками начало выходить съ 1880 г.).

- Житіе преподобнаго Нифонта, въ трехъ выпускахъ, 1879-1885, - воопроизведеніе рукописи съ лицевыми изображеніями, изъ собранія П. П. Ваземскаго.

— Александрія, въ двухъ выпускахъ, 1880—87. Воспроизведеніе рукописи съ лицевыми изображеніями, изъ собранія кн. Вяземскаго.

-- Стефанитъ и Ихнилатъ, М. 1880 -- 81. Съ предисловіенъ А. Е. Викторова. Тевстъ напечатанъ славянскимъ прифтомъ по двумъ спискамъ en regard, Севастьяновскому и Синодальному XV въка.

— Путешествіе во сіверу Россіи въ 1791 году. Дневникъ П. И. Челищева, изд. подъ наблюденіемъ Л. Н. Майкова. Спб. 1886.

— "Книга глаголемая Козим Индикоплова", изъ рукописи моск. Главнаго архива манастерства иностранныхъ дёлъ, Минея-Четія митр. Макарія (новгор. списовъ), XVI вёка, мъсяцъ августъ, дни 23—31, изъ собранія кн. Оболенскаго. Спб. 1886. Точное воспроизведеніе рукописи съ лицевыми изображеніами; къ изданію присоединено два листа изображеній изъ собранія кн. Вяземскаго.

— Житіе Варлаама и Іоасафа, 1887, большой томъ, <sup>6</sup>. Воспроизведеніе рукописи изъ собранія ин. Вяземскаго, съ лицевыми изображеніями.

Обществомъ изданы были также книги, составленныя Н. П. Барсуковымъ: "Жизнь и труды П. М. Строева", Сиб. 1878, и "Источники русской агіографіи", Сиб. 1882, 1°, обозрѣніе русскихъ святыхъ, съ показаніемъ ихъ иконнаго изображенія, списками ихъ житій, службъ и пр.

Въ другомъ разрядѣ изданій Общества, который названъ "Памятниками древней цисьменности и искусства", помѣщались протоволы о двятельности Общества, краткія сообщенія, а наконецъ и двлые старые тексты и ивслёдованія. Отмѣтимъ здѣсь:

- Сказанія о Бовѣ. "Памятники" за 1879 (II).

— Преніе Панагіота съ Азимитомъ, ст. кн. Вяземскаго и текстъ XVII в., тамъ же (V).

- Беседа трехъ святителей, ст. кн. Вязеискаго и текстъ, 1880 (VII).

- Повъсть о нъкоемъ рыдаръ и о женъ его (VII).

- Повъсть о Саввъ Гругцынъ, сообщ. С. Писарева (VIII).

- Рукописный сборнякъ пословицъ XVI-XVIII в., сообщ. Л. Н. Майкова, тамъ же (IX).

— Русское поучение XI вѣка: О перенесения мощей Николая Чудотворца, и его отношение къ западнымъ источникамъ, съ факсимиле рукописи XIII— XIV вѣка. И. А. Шляпкина. 1881. (XIX). Текстъ поучения по двумъ рукописямъ еn regard, славянскимъ шрифтомъ.

- Ниль Сорскій и Вассіань Патрикъ́евь, ихъ литературные труды и идеи въ древней Руси, историко-литературный трудъ А. С. Архангельскаго. Часть первая: преподобный Нилъ Сорскій. Спб. 1881—1882 (XXV).

— Повъсть о Васнии Знатовнасомъ, королевичъ чешской земли. Сообщение И. А. Шляпкина. 1882 (XXXI).

- Житіе и чудеса св. Николая Мурликійскаго и похвала ему. Изслёдо-

ваніе двухъ памятниковъ древней русской письменности XI въка. Архимандрвта Леонида. 1881 (1882). Текстъ житія славянскимъ штрифтомъ (XXXIV).

— Хожденіе въ Іерусалимъ и Царьградъ чернаго дьякона Троице-Сергіева монастыря Іоны, по прозвищу маленькаго, 1648—1652. Сообщ. арх. Леонидъ. 1882 (XXXV).

- Сводный старообраческий Синодникь. Второе индание Синодника по четыремъ рукописямъ XVIII-XIX в. А. П. Пыпина. 1883 (XLIV).

— Законы стиха русскаго народнаго и нашего литературнаго. Опыть изученій П. Д. Голохвастова. 1885 (XLV).

— Любопытный памятникъ русской письменности XV въка. Сообщение А. С. Архангельскаго, 1884. Молитва I. Христу, архангеламъ и пресв. Богородицё (L).

- Ростовскіе колокола и звоны. Свящ. Аристарха Израилева, 1884, между прочимъ 4 стр. нотныхъ знаковъ и таблица расположенія колоколовъ (LI).

- Краткое описаніе о народ'ї Остяцкомъ, сочиненное Григоріемъ Новицкимъ въ 1715 году. Издано подъ редакціею Л. Н. Майкова. 1884 (LIII).

— Повъсть о Царыградъ (его основания и взятия турками въ 1453 году) Нестора-Искандера, XV въка. Сообщ. арх. Леонидъ. 1886. Со снимкомъ съ рукописи (LXII).

— Изъ исторіи народной пов'єсти. Гисторія о гишпанскомъ шляхтич'й Долторив... Текстъ по рукописямъ XVIII в'єка и введеніе А. Н. Пыпина. 1887 (LXIV).

- Докторъ Францискъ Скорина. Изслъдование П. В. Владимирова. 1888.

 Гусля, русскій народный музыкальный инструменть. Историческій очеркъ Ал. С. Фаминцына. 1790 (LXXXII).

Новымъ, въ послѣднее время весьма дѣятельнымъ научнымъ центромъ, гдѣ важное мѣсто заняли и работы по этнографіи, является Общество любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи при московскомъ университетѣ, основанное въ 1864 году. Оно раснадается на три отдѣла по тѣмъ научнымъ отраслямъ, которымъ посвящена его дѣятельность. Этнографія поставлена здѣсь въ связь съ антропологіей и въ "Трудахъ" Общества по отдѣламъ антропологіи и этнографіи собрано много важныхъ изученій съ точки зрѣнія, которая до сихъ поръ находила еще мало мѣста въ нашей наукѣ. Упомянемъ здѣсь въ особенности труды А. П. Богданова и Д. Н. Анучина. Въ настоящее время во главѣ Общества стоитъ г. Миллеръ, много работавшій по разнымъ отраслямъ этнографіи русской и инородческой.

Всеволодъ Өедор. Миллеръ, сынъ извъстнаго поэта-переводчика (род. въ Москвъ, 1848), воспитывался сначала въ иностранномъ пансіонъ Эннеса, послъднемъ пансіонъ этого типа, существовавшемъ въ Москвъ, и по окончаніи тамъ курса и затъмъ послъ домашней подготовки поступилъ въ московскій университетъ въ 1865. Въ университетъ онъ занялся санскритомъ и на направленіе его научныхъ интересовъ имѣли также вліяніе лекціи О. И. Буслаева; при введеніи дъленія историко-филологическаго факультета на три отдъла Миллеръ избралъ славяно-русскій и занялся сравнительнымъ языкознаніемъ и у Бодянскаго славанскими нарвчіями. По окончаніи курса въ 1870, онъ оставленъ былъ при университете на два года и между прочимъ на вакаціяхъ 1871 года предпринялъ вмъсть съ Ф. Ө. Фортунатовымъ пофзаку въ Антву (кальварійскій уфзаъ, Сувалкской губернін), гдѣ составилъ сборникъ пѣсенъ и свазокъ на мѣстномъ нарѣчін; пѣсни были изданы при "Извѣстіяхъ" московскаго университетв въ 1873. Выдержавши экзаменъ на магистра, г. Миллеръ былъ посланъ за границу, гдъ продолжалъ свои изучения сравнительнаго язывозпанія, нежду прочимъ подъ руководствомъ Вебера въ Берлинъ, Людвига въ Прагѣ и Рота въ Тюбингенѣ. По защить магистерской диссертаціи въ 1876, г. Миллеръ съ осени 1877 началъ декціи въ университеть о санскрить; въ 1879-1880 онъ издавалъ вивсть съ М. М. Ковалевскимъ извъстный журналъ "Критическое Обозръніе". Послѣ первой поѣздки на Кавказъ въ 1879 г. Миллеръ обратился къ сравнительно-грамматическому изучению иранскихъ языковъ Кавказа и въ вавказской этнографіи. Съ твхъ поръ онъ сделалъ несколько путешествій въ разныя области Кавказа и результатонь его занятій быль цёлый рядь сочиненій по этнографіи этого врая. Съ половины 1870-хъ годовъ г. Миллеръ принялъ участіе въ трудахъ этнографическаго отдѣла. Общества любителей ест., антр. и этнографіи, и въ вонцѣ 1881, за выходомъ предсъдателя этого отдъла, Н.А. Попова, избранъ былъ его предсъдателемъ, а съ 1889 состоитъ президентомъ всего Общества. Въ то же время принявъ, съ 1884, должность хранителя Дашковскаго этнографическаго Музея, г. Миллеръ ввелъ въ немъ этнографическое распредъление коллекций витето прежняго географическаго и началъ его систематическое описание. Лътомъ 1886, по поручению московскаго Археологическаго Общества г. Миллеръ производилъ раскопки и археологическія изслёдованія въ Крыму и на Кавказъ (въ Чечнъ, Осетін и Кабардъ) и записывалъ тексты на татскомъ наръчіи горскихъ евреевъ. Съ 1888 г. Миллеръ состоитъ ординарнымъ профессоромъ по казедрѣ сравнительнаго языковѣдънія <sup>1</sup>).

318

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Изъ многочисленныхъ трудовъ В. О. Миллера укажемъ особливо имъющіе отношеніе въ этнографія русской в инородческой:

<sup>-</sup> О сравнятельномъ методъ автора "Происхожденія русскихъ былинъ", въ "Бесъдахъ" Общ. любителей рос. словесности. Вып. Ш. М. 1871.

<sup>-</sup> Статьи и зам'ятки о санскритской литератур'я и сравнительному языкознанію, — въ "Отчетв" моск. унив. за 1875; въ Beiträge zur vergl. Sprachforschung, VIII; Журн. мин. просв., ч. CLXXXV.

<sup>-</sup> Названія Дивпровскихъ пороговъ у Константина Багрянороднаго. "Древности" Московскаго Археол. Общества, 1875, т. V.

Діятельность Общества любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи была до сихъ поръ весьма разнообразная и плодотворная. Къ прежнимъ этнографическимъ интересамъ присоединились здісь изученія антропологическія, которыя должны бы составлять первую основу этнографіи. Антропологическій отділь ставиль вопросы о рус-

— Очерка арійской мноологін. І. Асвини-Діоскури. М. 1876, — магистерская диссертація.

- О лютомъ звъръ народныхъ пъсенъ. "Древности", т. УП.

— Восточные и западные родичи одной русской сказки. "Труды Этногр. Отдёла" Общ. люб. ест., антр. и этнографіи. Книга IV. 1877.

- Значеніе собаки въ мнонческихъ върованіяхъ. "Древности", т. Ví. (Le rôle du chien dans les croyances mythologiques, — въ Atti del IV congresso degli orientalisti. Firenze, II).

- Взглядъ на Слово о полку Игореве. М. 1877.

— Замѣтки по поводу сборника Верковича. 1, Къ вопросу о національности Вояна. 2, Отголоски Александрія въ болгаро-русскихъ билинахъ. Журн. мин. просв. 1877, октябрь. О болгарскихъ нар. пъсняхъ Верковича, — Въстн. Евр., 1877 (что сборникъ Верковича, которому г. Миллеръ довърялъ, билъ систематической поддълкой, это предполагалось съ самаго его появленія; новъйшія документальныя доказательства даетъ Константинъ Иречекъ, Cesty ро Bulharsku, Прага, 1888).

— По поводу Траяна и Болна Слова о полку Игорева, — Журн. мин. просв. 1878, декабрь.

- Разборы сочиненій Воеводскаго, Этологическія и мнеологическія замётки; Томсена, Der Ursprung des russ. Staates; къ вопросу о Словё о Полку Игоревё, по поводу статей Е. Барсова, — въ "Критическомъ Обозрёнія", 1879.

- Отголоски финскаго эпоса въ русскомъ, -Журн. мин. просв., ч. ССУІ.

- По поводу одного литовскаго преданія, "Древности", т. VIII, 1890.

- Въ горахъ Осетін. Р. Мысль, 1881, сентябрь.

- Осетнискіе этоды. Тря части. М. 1881-87.

- Черти старини въ связаніяхъ и быті осетинъ. Жури. мин. просв., 1882, августь.

- Кавказскія преданія о великанахъ, прикованныхъ къ горамъ, ----тамъ же, 1883, январь.

- Рецензін I-IX выпусковъ "Матеріаловъ для ексивдованія мъстностей и племенъ Кавказа, въ Жури, мин. просв. 1883-90.

- Русская масляница и западно-европейскій карнаваль. М. 1884.

- Къ вопросу о славянской азбуки,-Журн. ман. просв., 1854, марть.

- Въ горскихъ обществахъ Кабарди. (Изъ путешествія Вс. Миллера и М. Ковалевскаго). Въсти. Евр. 1884, апръль.

— Замѣчанія по вопросу о народности гунновъ, въ "Трудахъ Этногр. Отдѣла" Общ. ест. в пр., кн. VI. 1885.

- Кавказскія легезди,- тамъ же.

- Разборъ книги Фаминцына: "Божества древнихъ славянъ", – въ Жури. мин. просв., 1885, йонь.

- Сборникъ матеріаловъ по этнографія, издав. при Дашковскомъ Этногр. Музеб (вип. І: Осетинскія сказки). М. 1885.

— Элиграфические слёды вранства на югё Россін. Журн. мин. просв. 1886, октябрь.

скомъ племени и инородцахъ, о бытѣ до-историческомъ и т. д. Начало этихъ изысканій, новыхъ въ нашей литературѣ, полагалосьздѣсь трудами А. П. Богданова, Д. Н. Анучина, Н. Л. Гондатти, Е. А. Повровскаго, А. Н. Харузина, Н. Г. Керцелли <sup>1</sup>) и др.

Общирное собраніе изслёдованій представляють труды этнографическаго отдёла Общества, какъ напр.: "Сборникъ антропологическихъ и этнографическихъ статей о Россіи и странахъ ей прилежащихъ", 1868; "Народныя пёсни латышей", Ө. Я. Трейланда (Бриввемніаксъ), 1873, и его же: "Матеріалы по этнографіи латышскаго племени. Пословицы, загадки, заговоры, врачеваніе и колдовство"; "Сборникъ свёдёній для изученія быта крестьянскаго населенія Россіи", 1888; "Русскіе Лопари, очерки прошлаго и современнаго быта", Николая Харузина, 1890, гдё собраны существующія въ литературё свёдёнія о лопаряхъ и результаты личныхъ наблюденій въ теченіе сдёланной по порученію Общества поёздки, къ которой относится и книжка В. Х.: "На Сёверъ", 1890; и трудъ П. Е. Ефименка

- Разборъ книги Соколова: "Старорусскіе боги и богини", Журн. мин. проса. 1887, декабрь.
- Археологическія экскурсін въ Терской области (нли 1-й випускъ "Матеріаловь по археологін Кавказа"). М. 1888.
- Археологическія разв'ядки въ Алушті и ся окрестностяхь. "Древности", т. XII, 1889.
- Иранскіе отголовки въ народныхъ сказаніяхъ Кавкава, въ "Этвографическомъ Обозрѣвія", 1889.
  - О гр. Уваровѣ и Костомаровѣ,--въ "Трудахъ Этнограф. Отдѣза", ин. VIII.
  - Кавказскія сказанія о циклопахъ, въ "Этнограф. Обозрѣнін", 1890.
  - Матеріалы для исторіи былинныхъ сюжетовъ, тамъ же, 1890.
- Рецензія сочиненія г. Анучина: "Сани, задья и кони, какъ принадзежность похороннаго обряда", — тамъ же, 1890.

- О сарматскомъ богѣ Уатафарнѣ, - въ Трудахъ восточной коммессія Моск. Археологвч. Общества, т. І. 1890.

<sup>4</sup>) А. П. Богдановъ надалъ: Общія виструкцій для антропологическихъ изслѣдованій и наблюденій Брока́, переводъ и дополненія; Матеріалы для антропологія курганнаго періода въ Московской губервін, 1867; Антропологическія табляци Брока́ съ объяснительною статьею.

-- Е. А. Покровскому принадлежать книге: "Физическое воспитаніе дётей у разныхъ народовъ, преимущественно Россіп", М. 1884, и "Дътскія игри, превмущественно русскія, въ связи съ исторіей, этнографіей, педагогіей, и гигіеной". М. 1887.

— А. Н. Харузниу принадлежать изслёдованія: Киргизи Букеевской орди (вып. І), 1889; Курганы Букеевской степи, 1890; Древнія могилы Гурауфа и Гугуша (на южномъ берегу Крыма), 1890.

— Д. Н. Анучину кром'я многихъ антропологическихъ изслъдованій принадлежитъ любонытная книга: "Сани, ладъя и кони" и пр. въ "Древностяхъ" моск. Арх. Общ. и отдъльно, 1890 (Ср. "В'естн. Евр.", авг. 1890).

<sup>—</sup> Систематическое описаніе коллекцій Дашковскаго Этнографическаго Мувея. Два выпуска. М. 1887—89.

о руссвоиъ населени Архангельской губерни, который упоманенъ далёе. Наконецъ въ протоколахъ этнографическаго отдёла и въ приложенияхъ къ нимъ издано много небольшихъ изслёдований по различнымъ сторонамъ народнаго быта и поэзия, гдё находимъ труды А. Л. Дювернуа, Н. А. Попова, Ф. Д. Нефедова, М. М. Ковалевскаго, А. Кельсиева, Н. Л. Гондатти и пр.; о трудахъ В. О. Миллера, Е. В. Барсова выше упомянуто.

Съ 1889 года этнографическій отдёль предприналь изданіе "Этнографическаго Обозрёнія", подъ редакцією севретаря отдёла Н. А. Янчука, гдё кромё множества частныхъ матеріаловъ и изслёдованій дается весьма обстоятельный библіографическій перечень новёйшей этнографической литературы.

Обработка исторіи сдёлала въ новёйшее время большіе успёхи въ разносторонности изслёдованій, въ расширеніи самой ихъ области. Содержаніе исторіографіи выросло и фактически, и теоретически. Новые успёхи европейской науки, антропологіи и археологіи поставили и у насъ вопросъ о до-историческихъ временахъ, о происхожденін племени. Труды гр. А. С. Уварова, Иностранцева, Ивановскаго, Самоквасова, Ешевскаго, А. Богданова, И. Е. Забелина, Авучина, В. Б. Антоновича, труды Археологическихъ Обществъ и съфедовъ и Имп. Археологической Коммиссін, раскопки могиль, кургановь и пр., открывали для изслёдованія множество новаго, прежде очень мало извъстнаго, или даже не подозръваемаго матеріала. Изслёдованія археологовъ, въ союзъ съ геологами, находили въ разныхъ мъстахъ Россін слёды каменнато вёка, открывали замёчательные остатки превняго греческаго искусства (раскопки въ Крыму, на Таманскомъ полуостровѣ, въ южной Россіи), находили свиескія царсвія могилы въ южнорусскихъ курганахъ (какъ Чертомлыцкій, изсліздованный Забѣлинымъ), слѣды финскихъ древнихъ племенъ, предшествовавшихъ русскому населенію въ средней Россіи (раскопки съверныхъ кургановъ, напр. извъстнаго Ананьинскаго могильника, близъ Елабуги и др.), и т. д., ---однимъ словомъ, полагали начало первому правильному изучению древизищей поры русской земли и народности 1). Замъчательный опыть изъ исторіи древней евроцейской и также славянской культуры представляеть извёстное сочинение Гена <sup>2</sup>). Въ послёднее время обширный трудъ, предпринятый Н. П. Кондаковымъ и гр. И. И. Толстынъ, "Русскія древности", объщаеть дать первый

Свъдъвія объ этихъ изслёдованіяхъ и главние ихъ результаты см. въ книгѣ
Полевого: "Очерки русской исторіи въ памятникахъ быта". Спб. 1879—1880.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Культурныя растенія и домашнія животныя на ихъ переходѣ изъ Азія въ Европу". Спб. 1872. Нёмецкій подлинникъ имёлъ уже 4-е размноженное изданіе.

NCT. STHOPP. 11.

общій обворъ древностей русской территоріи, которыя должны стать первой исторической почвой развитія русскаго племени и народности.

Ивучение собственно историческое представляеть, какъ мы выше вилья, огромное размножение матеріала, и вивств съ твиъ продолжающееся исканіе основныхъ началъ, налагавшихъ печать на историческое развитие русскаго народа. Прошлому нарствованию принадлежить главная пора деятельности Соловьева; но въ то же время развиваются другія направленія, дополнявшія или исправлявшія его теорію. Исторически чрезвычайно любопытно, что въ то же Никодаевское время, когда при всёхъ стёсненіяхъ общественной мысли выроствль живёйшій интересь въ народу и вдалось его освобожденіе, -- готовилась, съ разныхъ сторонъ, историческая точка зрвнія, стремившаяся отврыть значение народной стихии въ складъ древней политической жизни и государства, значение народнаго бытового преланія. доходящаго до нашихъ дней. Таковы были историческіе труды Константина Аксакова, таковъ былъ и основной смыслъ историческаго взгляда Костомарова: въ дополнение теорин Соловьева, К. Аксаковъ настанвалъ на значени "земли" рядомъ съ государствомъ,---Костомаровъ выставлялъ участіе областного (федеративнаго) и вѣчевого элемента въ нашей древней исторіи, и много поработавъ въ особенности для исторіи Южной Руси, уравнов'єшиваль московскую исключительность славянофиловъ и чисто государственную точку зрѣнія Соловьева. Далѣе, труды Щапова были отчасти подготовлены твии же старыми стремленіями писателей сороковыхъ годовъ. Аксакова и Костомарова, отчасти вдохновлены уже той постановкой народнаго начала, какая выразилась крестья тебор реформой. Щаповъ указываль роль именно народа въ самомъ распространения территоріи, на которой утвердились руссвая народность и государство, и слёднять въ исторіи многообразныя проявленія того общиннаго, союзнаго, артельнаго духа, въ которомъ видблъ воренную отличительную черту русскаго народнаго характера. Параллельно съ этимъ, въ древней исторіи прим'вняется м'встное изученіе (исторія Рязанскаго княжества-Иловайскаго; Новгорода и Пскова-Костомарова, Ив. Бъляева, Никитскаго; Мери и Ростовскаго княжества — Л. Корсакова; Твери-Ворзавовскаго; Поволжья-Перетатковича; Болоховской земли -Дашкевича; земли Сверской-Багалвя; сверо-восточныхъ инородцевъ-Оирсова, и друг.), и въ особенности изучение истории Малороссін-въ трудахъ Костомарова, Кулиша, Иванишева, В. Антоновича. Лазаревскаго, И. Новицкаго, Н. Петрова, Дашкевича и мн. др. Бытовая сторона исторической жизни еще съ конца сороковыхъ годовъ была предметомъ изученій г. Забѣлина, который изъ сухого архивнаго матеріала, старыхъ описей и счетныхъ внигъ, извлекалъ

ŀ

характерныя черты стараго московскаго быта, а въ послъднее время предпринялъ цъльный обширный трудъ ("Исторія русской жизни" донынъ два тома), съ цълью органическаго объясненія русской исторіи изъ свойствъ природы русской земли и коренныхъ свойствъ народа.

Въ новой исторіографіи всплылъ и старинный вопросъ о норманскомъ началѣ русской исторіи, и вызвалъ сначала своеобразный взглядъ Костомарова (о литовскомъ происхожденіи варяговъ), далѣе тенденціозныя "Разысканія" Иловайскаго (главпая мысль которыхъ поддерживается и Забѣлинымъ), опроверженія Погодина и Куника, и въ особенности изслѣдованія Гедеонова, собравшаго множество объ яснительнаго матеріала. Вопросъ, однако, остается нерѣшеннымъ. Важнѣе были труды, направленные на объясненіе древнихъ политическихъ и бытовыхъ формъ, — гдѣ должно назвать имена Лешкова, Ив. Вѣляева, Чичерина, Хлѣбникова, Леонтовича, Никитскаго, В. Антоновича, Романовича-Славатинскаго, Владимірскаго-Буданова, Ключевскаго (Боярская дума, 1882), особливо Сергѣевича ("Вѣче и князь", 1867; "Лекціи и изслѣдованія", 1883; "Русскія юридическія древности", І, 1890), Загоскина, Е. А. Бѣлова и др.

Размножение источнивовъ, болће глубовия изследования бытовыя. значительно видоизмёнили положеніе вопросовь о характерё московскаго періода, о значенін Петровской реформы и XVIII в'яка-вопросовъ, которые еще до Каранзина и послѣ волновали ученыхъ историковъ и дълили ихъ на два враждебные лагеря. Для добросовъстныхъ изслёдователей Петровская реформа утратила окончательно тоть карактерь внезапности, въ какомъ ее обыкновенно изображали прежде и который приводиль за собою столько безалодныхъ споровъ объ ея народности или ненародности. Восемнадцатый въкъ, можно сказать, впервые отврылся для изученія въ послёднія двадцать пять льть; потребность знать свою исторію была такъ сильна, что устранила, наконецъ, значительную долю цензурныхъ препятствій, которыя до тѣхъ поръ дѣлали изъ собственной исторіи народа и общества канцелярскую тайну. Въ началѣ прошлаго царствованія, одно время, открыта была для ученыхъ и любителей возможность работать въ государственномъ архивѣ, и въ литерарурѣ проглянула исполненная интереса старина. Затёмъ открылись частные архивы, и въ историческихъ журналахъ полился потовъ старыхъ и новыхъ мемуаровъ, переписки, документовъ, анеклотовъ и т. п.; что еще недавит передавалось только изустными преданіями, на средневѣковой манеръ, начинало входить въ исторію. Правда, обществу все еще приходилось узнавать свою исторію слишкомъ далевимъ заднимъ числомъ,--но недавно и того не было, и проникавшее теперь въ литературу

323

21\*

неръдво бывало исполнено величайшаго интереса и поучительности. Передъ обществомъ раскрывались впервые подробности великихъ и малыхъ событій, разъяснялись историческіе характеры и пройденный путь внутренняго развитія. Визств съ темъ открывалась во-очію обратная сторона медали: исторія бросила свой свёть на "добрыя старыя времена" и указала осязательными фактами, сволько было въ нихъ прискорбнаго, зловреднаго для государства и народа, и иногда истинно ужаснаго и оскорбительнаго - каковы были напр. страшныя проявленія врёпостного права или административнаго произвола, какъ исторія военныхъ поселеній, какъ старые норядки канцелярія, суда, бурсы, консисторіи и т. д. Въ ряду историческихъ источныховъ впервые сталъ замѣчательный рядъ мемуаровъ, только въ послъднія десятильтія явившихся въ печати, -- отъ удивительной автобіографія сресіарха протопопа Аввакума, или курьезныхъ записовъ священнива Петровскихъ временъ Лукьянова, до записовъ архимандрита Фотія, разсказовъ о гр. Аракчеевѣ, собственныхъ записокъ усмирителя польскаго возстанія, гр. Муравьева. Вийсті съ исторіей двора и верхнихъ влассовъ, разъяснилось многое въ судьбѣ народа и народности, --- въ исторіи врёпостного права, духовенства, раскола И Т. Л.

Чрезвычайное оживление изучений произошло и въ истории литературы. Опять довольно напомнить главные факты. Никогда прежде не было издано такой массы произведеній и изслёдованій древней литературы, какъ въ послёднія десатилётія. Въ этомъ періодё продолжали действовать ученые тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ, какъ Срезневскій, Боданскій, Григоровичъ, Горскій, Буслаевъ, митрополить Макарій и др., и новые дъятели, какъ Тихонравовъ, Порфирьевъ, Сухомлиновъ, Костомаровъ, Щаповъ, Е. Барсовъ, Ключевский (замѣчательное изслёдованіе русскихъ житій), Барсуковъ, Жиавинъ, Архангельскій, Иконниковъ, Петровъ (кіевскій), в т. д. Въ то же время чрезвычайно развилось изучение новъйшей литературы. Передъ твиъ завершился трудъ Бѣлинскаго, великая заслуга котораго состояла въ установлении художественно-историческаго значенія новой литературы, въ критическомъ доказательствѣ и укрѣпленіи литературныхъ идей, внесенныхъ Пушкинымъ и Гоголемъ. Но оставалось еще множество исторической работы надъ другими сторонами литературы, надъ опредбленіемъ самыхъ ся фактовъ, въ ихъ связи съ многоразличными явлениями общественности и просвъщения. Съ вонца сорововыхъ годовъ, подъ врайнимъ цензурнымъ гнотомъ того времени, изученія направились, отчасти по неволь, на такую разработку фактовъ литературы XVIII и XIX въка. Это изучение, прозванное тогда "библюграфическимъ", иногда слишкомъ тёсное, обратило однако вниманіе

## ИЗСЛЪДОВАНІЯ ПО ИСТОРІИ ЛИТЕРАТУРЫ.

на массу явленій, которыя оставляла въ сторонъ эстетическая критика. но которыя были исполнены интереса для внутренней исторіи общества и тёхъ сложныхъ путей, какими шло его самосознание (работы Тихонравова, Галахова, Грота, Ефремова, Сухомлинова, Лонгинова - сжегшаго потомъ издание сочинений Радищева, -- Асанасьева, Ешевскаго, Пекарскаго, Морозова, Незеленова, библіографовъ-Геннади. Пономарева, Неустроева, Межова и др.). Витств съ твиъ выяснилось значение и недавняго прошлаго литературы: критикъ "Современника" въ пятидесятыхъ годахъ далъ рядъ замѣчательныхъ статей о Гоголевскомъ періодѣ и дѣятельности Бѣлинскаго, далѣе рядъ статей о Пушкинъ по поводу выходившаго въ тв годы Анненковскаго изданія; позднёе множество свёдёній и матеріала по литературной исторіи приносили историческіе журналы. Литературная старина впервые возстановилась въ живыхъ обильныхъ подробностяхъ; многія произведенія являлись впервые въ печати (сочиненія историка прошлаго столътія, вн. Щербатова; записка о древней н новой Россіи, Карамзина; многое изъ произведеній даже первостепенныхъ писателей, не находившее прежде мъста въ печати по причинамъ цензурнымъ); впервые являются обстоятельныя біографіи (напр. Өсофана Прокоповича, Кантемира, Ломоносова, Новикова, Карамзина, Жуковскаго, Пушкина) и изданія сочиненій; наконець воспоминанія писателей, чрезвычайно интересныя для исторіи общества и литературы,---какъ напр., замѣчательныя записки и дневникъ А. В. Никитенка.

Изученія этнографическія приняли въ послёднія десятилётія столь шировое развитіе, что равнаго обилія собраннаго матеріала не можетъ представить ни одна изъ европейскихъ литературъ, кромё развё нёмецкой.

Прежде всего бросается въ глаза замёчательное богатство новаго матеріала по изученію народнаго творчества, старины, современнаго и народнаго быта. Произведенія народной поэзія, былины, пёсни, сказки, духовные стихи, народныя картинки, обычаи, преданья, легенды, пословицы, загадки, заговоры; черты бытовыя—обряды, юридическіе обычаи, факты объ общинё, артели и т. д. собраны въ такой массё, о какой не имёлъ понятія прежній литературный періодъ. Старшему поколёнію любителей этнографіи еще памятно теперь то время, когда въ концё сороковыхъ и началё пятидесятыхъ годовъ были авторитетными сборники Сахарова, сочиненія Снегирева и т. д. На глазахъ этого поколёнія совершился громадный ростъ этнографическаго собиранія и изслёдованія. До пятидесятыхъ годовъ древній эпосъ былъ извёстенъ только по старому сборнику Кирши Данилова. Въ академическихъ "Извёстіяхъ" тёхъ годовъ вмёсть съ замвчательными песнями Ричарда Дженса, записанными въ Москвъ въ 1619-20 Р., явились первые образчики современной живой былины въ записяхъ свящ. Фаворскаго, С. Гуляева, Цввницкаго, Д. Соловьева; затёмъ новые образчики въ Олонецкихъ губ. Вёдомостихъ. а вслёдь затёмь въ монументальныхъ собраніяхъ Рыбенкова, Кмрвевскаго, Гильфердинга. Затемъ этнографические сборники разрослись до обширной массы, гдё въ особенности размножаются сборники местные. Укажемъ изъ этой массы: песни бытовыя, лирическія и пр., собранныя въ книгахъ Шейна (1859), П. Якушкина (1865); въ сборникахъ Варенцова (пѣсни самарскаго кран, 1862), А. Савельева (донскія, 1866), Лаговскаго (костроискія, вологодскія, нижегородсвія и ярославскія, положенныя на ноты, 1877), Студитскаго (новгородскія, 1874), А. Можаровскаго (казанскія, 1873), В. Магнитскаго (чебоксарскія, 1877), Попова (чердынскія пѣсни) и т. д. Пѣсни сверо-западнаго врая были собраны въ "Сборникв памятниковъ народнаго творчества въ съверно-западномъ краъ" (1866), въ сборнивахъ Безсонова (1871), Шейна (1874), Носовича (1874), Е. Р. Романова (1800), Зинанды Радченко (1800) и пр. Дётскія пёсни собраны Безсоновымъ (1868). Духовные стихи, послѣ Кирѣевскаго (1848), были собираемы Варенцовымъ (1860) и Безсоновымъ (1861 --64). Замѣчательное собраніе "Причитаній" сѣвернаго врая сдѣлано Е. Барсовынъ (1872-82). Собранія сказовъ-Асанасьева и Хулякова (1861); загадовъ-Садовникова (1876); заговоровъ и заклинаній-Л. Майкова (1869)...

Изученіе Малороссіи, малорусскаго быта и народной поэзіи вызывало столь же ревностные труды. Не вдаваясь въ подробности, отмѣтимъ здѣсь главное: труды віевскаго отдѣла Географическаго Общества (два тома), сборникъ "Историческихъ пѣсенъ" В. Антоновича и Драгоманова (1874—1875), "Малороссійскія преданія" Драгоманова (1876), сборники И. Рудченка (Сказки, 1869—1870; Чумацкія пѣсни, 1874) и въ особенности, монументальные "Труды этнографическо-статистической экспедиціи въ западно-русскій край", П. П. Чубинскаго (семь большихъ томовъ, 1872—78).

Наряду съ памятниками живого народно-поэтическаго творчества, вниманіе изслёдователей направилось, особливо съ конца пятидесятыхъ годовъ, на изученіе народно-поэтическихъ памятниковъ ьъ старой письменности. Впервые открыта была для изслёдованія общирная литература старыхъ повёстей, сказокъ, легендъ, апокрифическихъ сказаній и повёрій, составлявшихъ поэтическое содержаніе старой литературы. При этомъ нашлись и замёчательныя произведенія подлинной народной поэзіи, какъ упомянутыя пёсни Ричарда Джемса, какъ "Повёсть о Горё-влочастія", какъ старинныя записи былинъ; общирная литература старинныхъ повёстей, приходившихъ изъ западныхъ, южныхъ и отчасти восточныхъ источниковъ, раскрывала неизвёстныя до того литературныя связи древней русской письменности, доставляла важныя указанія вообще о средневѣковой поэзіи Византіи и европейскаго запада, наконецъ впервые выясняла соотношенія письменной повѣсти и аповрифическаго преданія съ самимъ народнымъ эпосомъ, для котораго здѣсь находились не подозрѣваемыя прежде параллели и источники.

Эта вновь открытая область народно-поэтическаго творчества чрезвычайно оживида изслёдованія мисологическія, этнографическія и народно-литературныя. Мы указывали усиленное изученіе народнаго эпоса, съ различныхъ точекъ зрёнія, въ трудахъ гг. Буслаева, Безсонова, Ор. Миллера, Стасова, Всев. Миллера, Н. Лавровскаго, Квашнина-Самарина, Жданова, Кирпичникова, Потебни, Тихонравова, Александра Веселовскаго, Ягича.

Эти открытія въ области народной поэзіи и старины привлевли на себя вниманіе и въ европейской литературѣ. Нѣмецкіе, англійскіе, французскіе, наконецъ итальянскіе ученые посвятили болѣе или менѣе самостоятельные труды нашимъ народнымъ памятникамъ и нашимъ изслѣдованіямъ. Таковы сочиненія Рольстона, Рамбо, Волльнера, Р. Г. Вестфаля (о русской народной поэзіи) Л. Леже (о мисологіи, старой русской литературѣ) и друг.

Изслѣдованія собственно народнаго быта тѣснѣйшимъ образомъ связаны съ крестьянской реформой, въ которой коренится ихъ широкое развитіе.

Освобождение врестьянъ составило предметъ цёлой обширной литературы. Работы оффиціальныя собраны были въ обширныхъ матеріалахъ редавціонныхъ воимиссій и въ изданіяхъ губернскихъ вомитетовъ; съ другой стороны, оживленная двятельность поднялась въ обществъ и литературъ тотчасъ, какъ только вопросъ былъ поставленъ властью и разрѣшено было его литературное обсужденіе. Журналы наполнились статьями о разныхъ сторонахъ крестьянскаго вопроса: о земль, общинь, хозяйствь, шволь и т. д.; основалось ньсколько новыхъ изданій, посвященныхъ жгучему вопросу (Журналъ землевладвльцевъ, Сельское благоустройство, Экономическія записки, Политико-экономическій указатель, Вёстникъ мировыхъ учрежденій, Мировой посредникъ и др.). Среди споровъ, иногда ожесточенной полемнии, гдё противъ стремленій въ народному и государственному благу боролось раздраженное своекорыстіе, выяснялась все больше самая сущность дёла, впервые ставшаго тогда предметомъ литературнаго изученія и объясненія. Вопросъ о "народв" становился реальнымъ, осязательнымъ, необходимымъ.

Впервые возникло историческое изучение крестьянскаго вопроса: начала крёпостного права, его утвержденія и распространенія, его экономическихъ и общественныхъ проявленій, наконецъ, первыхъ правительственныхъ плановъ въ его ограничению и т. д. Кроив иножества частныхъ изсабдованій, являлись общіе обзоры-въ трудахъ Б. Н. Чичерина ("Несвободныя состоянія въ древней Россін", 1856); К. П. Победоносцева (статьи по исторіи врёпостного права, 1858, 1861); Ив. Д. Бѣляева ("Крестьяне на Руси", въ Р. Бесѣдѣ 1859, и отдёльно, 1860); Погодина и Костомарова (полемива о томъ, должно ли считать Бориса Годунова основателенъ врёпостного права, 1858-59); Вешнякова (о разныхъ видахъ крестьянства, 1857-59); Романовича-Славатинскаго (Дворянство въ Россіи, 1870); В. Семевскаго (Крестьяне въ царствование имп. Екатерины II, 1881; Крестьянсвій вопросъ въ Россіи въ XVIII и первой половинѣ XIX вѣка, 2 т., Спб. 1888); вн. Черкасскаго (въ Р. Архивъ, 1882). По исторіи малорусскаго и юго-западнаго врестьянства-въ трудахъ А. М. Лазаревскаго (Малороссійскіе посполитые врестьяне, въ Зап. черниг. стат. вомитета, 1866; обозрѣніе Румянцовской описи Малороссіи, 2 вып. 1866-67; 3-й вып. изданъ Константиновичемъ), Леонтовича (Крестьяне юго-зап. Россія по литовскому праву XV и XVI столётія, 1863), В. Б. Антоновича (въ Архивѣ юго-зап. Россін, ч. VI, II, 1870, введеніе), Ив. Новицкаго (Очеркъ исторія крестьянскаго сословія юго-зап. Россін въ XV-XVIII в., 1876, въ томъ же Архив'я, ч. VI, I). По новъйшей исторіи вопроса-въ "Матеріалахъ для исторіи врёп. права въ Россіи. Извлеченія изъ секретныхъ отчетовъ министерства внутреннихъ дёлъ за 1836-56 г." (ивд. въ Берлине), и т. д. Наканунь освобожденія Тройницкій издаль любопытныя статистическія изслёдованія "о числё врёпостныхъ людей въ Россіи" (Ж. Мин. Внутр. Дёлъ, 1858), и затёмъ новое изслёдованіе: "Крёпостное население въ России по 10-й народной переписи" (Спб. 1861).

Исторія самаго освобожденія изложена была, во всей подробности оффиціальнаго хода работь, въ извѣстномъ трудѣ А. И. Скребицкаго ("Крестьянское дѣло въ царствованіе имп. Александра II". Пять компактныхъ томовъ. Боннъ, 1862—68), въ "Матеріалахъ для исторіи упраздненія крѣпостного состоянія помѣщичьихъ крестьянъ въ Россіи въ царствованіе имп. Александра II" (три томика. Берлинъ, 1860— 61), въ книгѣ г. Иванюкова (Роль правительства, дворянства и литературы въ крестьянской реформѣ, 1882), Энгельмана (1880—81) и др. Въ послѣднее время стали являться біографическіе матеріалы и воспоминанія объ этой эпохѣ, какъ напр., записки сенатора Я. Соловьева, и друг. <sup>1</sup>).

<sup>&#</sup>x27;) При самонь началь дела вишель любопытний библіографическій трудь: Sy-

Разрѣшеніе врестьянскаго вопроса Положеніями 19 февраля 1861 года такъ близко захватывало не только интересы двухъ сословій, —изъ воторыхъ одно составляло досятви милліоновъ народа, другое было вліятельнийшими и образованнийшими классоми. -- но черезъ нихъ и всей массы государства и общества, что вліяніе этого фавта чувствовалось на каждомъ шагу. Послѣдовавшія реформы, судебная и земсвая, наконець, реформа въ области военной, еще разъ подняли вопросъ о народъ въ общественномъ сознании, и когда вивств съ твиз раздвигались и рамви почати, понятно, что литоратура была надолго поглощена разъясненіемъ историческихъ фактовъ и современныхъ отношеній, и безвонечной полемивой, гдъ уже вскорѣ пришлось защищать реформы отъ реакціонеровъ, которые стали брать верхъ уже вскорѣ послѣ 19 февраля. Бывали времена, когда самая защита реформъ, составившихъ славу царствованія, становилась дёломъ не безопаснымъ. Въ концё концовъ, реформы остались недовершенными, ихъ первоначальный объемъ стасненъ 1),---но начатыя изученія продолжались, и литература, спеціально посвященная народному быту, его формамъ и современному состоянію, продолжала рости до последняго времени. Эта литература васалась всёхъ общественныхъ и экономическихъ сторонъ крестьянскаго быта и представила огромную массу свъдъній, въ когорой изслъдователи едва начинають оріентироваться, сводить итоги и общія заключенія.

Таковъ былъ прежде всего вопросъ о поземельной собственности, съ которымъ связаны и сплетены множество отношеній народнаго

stematisches Verzeichniss von Bücher, Zeitschriften, zerstreuten Abhandlungen und einzelnen Aufsätzen, betreffend die Literatur und Geschichte der Privatunterthansverhältnisse von der ältesten bis auf die neueste Zeit, so wie ihrer Aufhebung in den verschiedenen Ländern Europa's, von Dr. F. L. Boesigk. Als Manuscript gedruckt. Dresden, 1857.—Позднве, г. Межовъ составилъ библіографическую книгу: "Крестьянскій вопросъ въ Россін. Полное собраніе (т.-е. вірніве, указаніе) матеріаловъ для исторія врестьянскаго вопроса на язикахъ русскойъ и иностраннихъ, напочатаннихъ въ Россін и за границею 1764-1864". Сиб. 1865; больш. 8º. 421 стр., 2800 нумеровъ руссвихъ и 505 иностранныхъ, — и впослёдствіи продолженіе этого труда; "Земскій и крестьянскій вопросы. Библіографическій указатель книгь и статей, вышедшихь: по первому вопросу, съ самаго начала введенія въ действіе земскихъ учрежденій и ранье, по второму-сь 1865 вплоть до 1871". Спб. 1873.--Академія наувь поставила въ концё пятидесятихъ годовъ задачу: "Истерическія и статистическія изслёдованія объ освобожденія крестьянъ въ государствахъ западной Европы". Премированнымъ, въ 1860 г., сочиненіемъ была изданная потомь книга: Geschichte der Aufhebuug der Leibeigenschaft und Hörigkeit in Europa bis um die Mitte dea XIX Jahrh. Von Samuel Sugenheim. Cu6. 1861.

<sup>1</sup>) Эго много разъ указывалось въ публицистикѣ; такова, между прочямъ, книга. А. А. Головачова; "Десять лътъ реформъ. 1861-1871". Спб. 1872. быта, экономическаго, гражданскаго, нравственнаго. При самомъ началь реформы, еще шли споры, должно ли освобождать врестьянъ съ землей или безъ земли; реформа упразднида эти споры, врестьянство было снабжено землей, но уже вскор'в возникли другіе вопросы: достаточны ли крестьянскіе надёлы, какъ пользуются крестьяне землей, гдъ источнивъ упадка врестьянскаго хозяйства, воторый началь обнаруживаться несомнённо, какъ помочь этому хозяйству, какъ организовать переселенія и т. д. По этимъ вопросамъ доставляла много указаній упомянутая прежде статистическая литература, правительственная и земская. Въ послъдние годы предприняты были по этому предмету новыя работы, оффиціальныя и частныя, старавшіяся опредёлить вопросъ въ пёломъ его объемё. Таковы были: "Докладъ высочайше утвержденной коммиссіи для изслёдованія нынёшняго положенія сельскаго хозяйства и сельской производительности въ Россін" (Спб. 1873, и четыре тожа приложеній, f°), и позднѣе "Матеріалы для изученія современнаго положенія землевладёнія и сельско-хозяйственной промышденности въ Россіи", собранные по распоряжению министра государств. имуществъ (Спб. 1880). Труды коммисси, действовавшей подъ председательствомъ мнинстра государственныхъ имуществъ, по подробной нрограммѣ, дали новый поводъ къ изучению вопроса, который въ то же время (и до сихъ поръ) разработывался, обывновенно съ замѣчательнымъ вниманіемъ и точностью, въ земской статистикъ. Другой важной оффиціальной работой послёдняго времени была "Статистика поземельной собственности и населенныхъ мѣстъ Европейской Россіи". изданная Центральнымъ статистическихъ комитетомъ и составленная по даннымъ обслѣдованія, произведеннаго статистическими учрежденіями министерства внутреннихъ дѣлъ (вып. 1-й: губерніи центральной земледёльческой области; вып. 2-й: губернім московской промышленной области; вып. 3-й: губерній литовской и бёлорусской группъ. Спб. 1880-82. 4°). Въ то же время шла усиленная ученая и публицистическая разработка различныхъ сторонъ предмета, въ трудахъ земскихъ и частныхъ. Назовемъ изъ послёдпихъ въ особенности сочиненія вн. Васильчивова (Землевладівніе и земледівліе, 1876; 2-е изд. 1882; Сельскій быть и сельское хозяйство въ Россіи, 1881), Э. Янсона (Опыть статистического изслѣдованія о крестьянскихъ надблахъ и платежахъ, 2-е изд. 1881, и Сравнительная статистика Россіи и зап. европ. государствъ, 1878 - 80). Общирная масса трудовъ появилась по множеству частныхъ сторонъ экономическаго народнаго вопроса - о землѣ, о крестьянскихъ платежахъ, поземельномъ вредитѣ, объ оцѣнкѣ земельныхъ угодій, объ отхожихъ промыслахъ, о кустарной промышленности, о переселеніяхъ и т. д.

Отивтимъ, напр., книгу г. Энгельгардта ("Изъ деревни", 1883), А. Яковлева (Очеркъ народнаго кредита въ зап. Европв и Россіи, 1869), Колюпанова и Лугинина (Практическое руководство къ учрежденію сельскихъ ремесленныхъ банковъ, 1869), кн. Васильчикова (Мелкій земельный кредитъ въ Россіи, 1876), Н. Ерошевскаго (Къ вопросу о позем. кредитъ, 1881), Ходскаго (Поземельный кредитъ въ Россіи, 1882), литературу по учрежденному недавно поземельному крестьянскому банку, и т. д.

Съ освобождениемъ крестьянъ должны были установиться новыя формы внутренняго сельскаго распорядка, управленія и суда. Въ замѣну прежней помѣщичьей власти, судебная реформа установила. новый судь; земская реформа ввела новыя отношенія по управленію и сборамъ. Передъ самой властью и обществомъ сталъ первостепенный вопросъ о томъ, какъ вообще сложатся эти новыя формы быта, и въ сознаніи явилась необходимость, практическая, историческая и нравственно-общественная, сообразоваться съ воззрѣніями, желаніями и пользами самой народной массы. На первомъ планъ сталь вопрось объ общинь. Онь сделался предметомъ оживленной литературной разработви еще въ то время, когда рёзко стояли одна. противъ другой "партіи" западная и славянофильская; но вопросъ объ общинъ первый спуталъ эти клички. "Община", которая, пославянофильскому понятію, представляда одно изъ главнёйшихъ отличій русской народной жизни, непримиримыхъ съ жизныю западной, нашла въ такъ-называемомъ запалномъ дагеръ стороениковъ, въ сущности более ревностныхъ и (какъ позднее оказалось) боле искреннихъ, чёмъ въ дагерѣ восточномъ. Герценъ, еще въ пятидесятыхъ годахъ, въ "Письмъ въ Мишле", указывалъ великое превосходство русскаго общиннаго начала и даже предсказывалъ ему великую роль въ будущемъ, гдъ оно послужитъ культурнымъ вкладомъ русскаго народа въ цивилизацію самой западной Европы... Теперьинвнія объ этомъ предметв распредвлились иначе, по другимъ общественнымъ группамъ и на основаніи практическихъ соображеній, получившихъ, однаво, и теоретическую подкладку.

Первое вниманіе, правительственное и литературное, направилось на общину еще съ Екатерининскаго вѣка, когда въ общественномъ мнѣніи возникало вообще не мало важныхъ внутреннихъ вопросовъ (таковы, напр., замѣчанія Болтина, 1788, и др.), — къ сожалѣнію, заглушенныхъ наступившими еще при Екатеринѣ и надолго утвердившимися потомъ реакціонными нравами. Къ нашему времени, вопросъ объ общинѣ былъ напомянутъ въ извѣстной книгѣ Гакстгаузена, и какъ только, въ началѣ прошлаго царствованія, литература получила нѣкоторую свободу дѣйствія, она посвятила тотчасъ и посвящаеть донынѣ усиленные труды разъясненію этого первостепенной важности предмета. Для тѣхъ, вто хотѣлъ бы обозрѣть весь объемъ этой литературы за прошлое царствованіе, укажемъ библіографическій трудъ II. Соколовскаго<sup>1</sup>), и здѣсь назовемъ лишь нѣсколько главныхъ фактовъ.

Какъ замѣчено, въ вопросѣ объ общинѣ смѣшалось прежнее различіе литературныхъ лагерей: главнёйшіе представители ихъ въ вонцё пятидесятыхъ годовъ, "Руссвая Бесёда" и "Современникъ", были одинавовыми партизанами общиннаго начала, съ тою разницею, что первая продолжала примъшивать въ вопросу мотивы національномистические, второй ставиль вопрось съ более простой, реально-экономической и общественно-нравственной точки зрвнія <sup>3</sup>). Несогласія относительно значенія общины возникли съ другой стороны, а именно, защитнивами ся явились люди, ставившіе на первомъ планѣ интересы врестьянскаго быта, желавшіе сохраненія и развитія формъ, не только выработанныхъ народомъ и ему близкихъ, но и представляющихъ лучшее обезпечение противъ обезземеления. батрачества и пролотаріата, наконець, желавшіе развитія начала самоуправленія и самодъятельности; противнивами общины выступили скрытые, а потомъ и явные противники самаго освобожденія, заботившіеся гораздо больше объ интересахъ крупнаго землевладёнія, защищавшіе личную крестьянскую собственность --- въ лучшемъ случав, въ интересахъ сельсваго хозяйства, успёхи котораго полагались невозможными при общинномъ владении землей, а въ худшемъ случав, защищавшіе личную крестьянскую собственность въ ожиданіи ся упадка, появленія батрачества и удешевленія рабочей силы; приверженцы адиинистративной регламентаціи, мечтавшіе о нёкоторомъ возстановлении старыхъ порядковъ посредствомъ патримоніальной полицін. Этотъ послёдній лагерь (представителенъ котораго была особенно газета "Весть") пользовался весьма разнообразными аргументами въ защиту своего взгляда - и лестью старымъ консерва. тивнымъ навлонностямъ извёстныхъ сферъ, и влеветами на "сенъсимонистовъ" (такъ, можду прочимъ, эта партія трактовала славянофиловъ) и рядомъ ссылками на "либеральное" ученіе старой поли-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Указатель книгъ и статей о сельской поземельной общинъ, въ "Сборникъ матеріаловъ для изученія сельской позем. общини". Изданіе Имп. Вольнаго Экономическаго и Р. Географическаго Общества, подъ редакціей О. Л. Варыкова, А. В. Половцова и Н. А. Соколовскаго. Т. І. Спб. 1880. Прилож., стр. 1-48, и отдёльно.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Статьи Ю. Самарина.—въ Р. Бесћай 1857, и Сельскомъ Благоустройстви, 1858; Хомякова, 1857; Кошелева, въ Сел. Благ. 1858. Статьи въ "Современники": О поземельной собственности, 1857, № 9, 11; Отвить на замичания провинціала, 1858, № 8; Критика философскихъ предублидений противъ общиннаго владиния, 1858, № 12; Суевиріе и правила логики, 1859, № 10, и др.

тической экономіи о laisser-faire, и даже на патріархальныя добродътели народа, жаждущаго всюду начальственной опеки, и т. Д. Теоретическія основанія въ пользу общиннаго землебладфнія были съ самаго начала даны и защищаемы въ особенности въ "Р. Бесвив" и "Современникв"; съ твхъ поръ вопросъ вызвалъ множество историческихъ и ийстныхъ изысканій, развивающихся особенно съ 1870-хъ годовъ. Изъ большого ряда сочиненій обоего рода, историческихъ и описательныхъ, укажемъ только главные труды, напр. Чичерина, и по его поводу. Бъляева и Соловьева (съ 1856, и "Историческія письма", 1859); Лешкова (Общинный быть древней Россів, 1856; ст. въ Юридич. Вёстникё, 1867); Иванишева (О древнихъ сельскихъ общинахъ въ юго-западной Россія, въ "Р. Беседе", 1857); Кавелина (въ "Атенев", 1859; "Общинное владеніе", въ "Неделев", 1876; въ "Въстн. Европы", 1877); О. Уманца (Сельская община въ Россін, "Отеч. Зап.", 1863, № 10); Гильфердинга (въ "Диъ", 1865); Клауса ("Вѣстн. Евр.", 1870); А. Градовскаго (Русская община, въ книгѣ: "Политика, Исторія, Администрація", 1871); Леонтовича (Задружнообщинный харахтеръ политическаго быта древней Россіи, въ "Журн. мин. просв.", 1874); Лалоша (О сельской общинѣ въ олонецкой губ., въ "Отеч. Зап.", 1874); А. Кошелева (Объ общинномъ землевладения, Берлинъ, 1875, --- разборъ мнёнія объ общинё оффиціальной коммиссіи для изслѣдованія сельскаго хозяйства); А. Посникова (Общинное землевладъніе, два выпуска, Ярославль и Одесса, 1875-77); П. А. Соколовскаго (Очеркъ исторіи сельской общины на свверв Россіи, 1877; Экономическій быть сельскаго населенія Россіи и колонизація юго-восточныхъ степей предъ крепостнымъ правомъ, 1878); Куплеваскаго (Состояние сельской общины въ XVII в., 1877); А. Головачова (1877, въ "Отеч. Зап."); В. Трирогова (1878, Экономические опыты, и собрание статей, подъ заглавиемъ: "Община и подать", 1882); В. Чаславскаго (1878, въ "Отеч. Зап."); В. Орлова (Формы врест. землевдадъвія въ мосв. губервін, 1879); Кейслера (Zur Geschichte und Kritik des bäuerlichen Gemeindebesitzes in Russland, 1876-83); C. Kaпустина (Формы землевладёнія у русскаго народа въ зависимости отъ природы, климата и этнографическихъ особенностей, въ "Трудахъ В. Экономич. Общ." и отдельно, Спб., 1877; Что такое поземельная община, 1882).

Кромѣ исчисленнаго, появилось множество небольшихъ, болѣе или менѣе авторитетныхъ, критическихъ и фактическихъ статей по поводу литературы предмета и о различныхъ мѣстныхъ формахъ и условіяхъ общиннаго вемлевладѣнія, напр., статьи Чубинскаго, П. и А. Ефименко, Аристова, Щапова, Воропонова, Гордѣенка, Флеровскаго, Деммерта, Каблукова, Щербины, Котелянскаго и проч. ♪

Наконецъ, предпринимаются систематическія работы для изслѣдованія предмета. Въ 1877—78 г., одновременно и независимо одипъ отъ другого сдѣланы были два доклада—С. Я. Капустина въ Геогр. Обществѣ, и А. В. Половцова въ Вольномъ Экономическомъ: оба указывали на то, что, несмотря на обиліе написаннаго объ общинѣ, собственно фактическая сторона вопроса изслѣдована далеко недостаточно. Въ обоихъ Обществахъ поднятый вопросъ былъ встрѣченъ съ большимъ интересомъ; въ обоихъ коминссии изъ спеціалистовъ составили программы для собиранія свѣдѣній (1878), и когда вскорѣ потребовалось новое изданіе программы В. Экономическаго Общества, оно сдѣлало изданіе вмѣстѣ съ Географическимъ, и полученные отвѣты начало издавать, опать совмѣстно съ послѣднимъ, въ "Сборникѣ матеріаловъ для изученія сельской поземельной общины", первый томъ котораго вышелъ въ 1880<sup>1</sup>).

Немногіе предметы въ наученіяхъ народности привлекали такое усиленное вліяніе какъ именно община,—какъ того и слёдовало ожидать по важности вопроса. И въ разработкѣ его, которую мы ука-

<sup>1</sup>) Мисль о необходимости систематическаго собиранія и изслёдованія фактовъ о повемельной общинё была, наконецъ, такъ естественна и настоятельна, что къ ней одновременно пришли иёсколько изслёдователей — какъ гг. Барыковъ, Ефименко, Е. Якушкинъ, Цосниковъ (см. Канустина, Форми землевладёнія, стр. 91—92). Были виработани и издани нёсколько програмиъ, обозрёніе которихъ китересно тёмъ, что по нимъ, какъ по конспектамъ, можно слёдить за установленіемъ въ наувё самаго вопроса: онё дёлаются все точнёе и специфичнёе по мёрё того, какъ изслёдованія опредёляютъ матеріалъ предмета и ставятъ вопросъ о новихъ его сторонахъ и подробностяхъ. Напримёръ:

- Программа Ярославскаго статистическаго комитета, или программа Посникова (см. Общинное землевлядение. Одесса, 1877, вын. 2).

— Программа для собиранія свёдёній объ общинномъ землевладёнія. Составняъ П. Ефеменко. Сиб. 1878 (см. журналъ "Слово" 1878, № 6).

— Опыть программы для изслёдованія поземельной общины, составленный коммиссіей при Имп. Русск. Геогр. Обществі (въ Извістіяхъ Геогр. Общ. 1878, въ "Отеч. Зап." и "Вістинкі Евр." 1878).

— Программа для собиранія свідіній о сельской поземельной общині. Выработана III отділеніемъ Имп. В. Экон. Общества, — въ "Трудахъ" Общества, и отдільно, Спб. 1878, и 2-е изданіе:

— Программа..., выраб. Ш отдёленіемъ Имп. В. Экон. Общ. и принятая Имп. Р. Геогр. Обществомъ. Второе, исправленное и дополненное изданіе. Спб. 1879.

(По поводу программъ Геогр. и Экон. Общества и Ефименко, см. ст. Половцова: Первые шаги на пути фактическаго изслёдованія сельской общины, — въ "Трудахъ" В. Экон. Общ. Спб. 1879).

— Проевть программы изслёдованія русской земельной общины, В. Трирогова, въ "Отеч. Зап." 1879, № 8, стр. 235—254.

— Программа изслёдованія сельской общины въ Сибири. Составлена при западно-сибирскомъ отдёлё Имп. Р. Геогр. Общества (Н. М. Ядринцевымъ). Омскъ, 1879.—Здёсь во введенін указана предыдущая литература о сибирской общинё. зали сейчасъ рядомъ именъ и сочиненій, достигнутъ былъ несомнѣнный успѣхъ. Съ первыхъ сдуховъ объ освобожденіи врестьянъ, съ первой возможности говорить о дёлё, на немъ сосредоточнансь и часто совершенно сходились труды людей самыхъ несходныхъ направленій. Началось съ разъясненія главной основы общиннаго землевладънія, съ теоретической защиты самаго принципа, когда еще устанавливались общія основанія самой крестьянской реформы, и съ отдёльныхъ историческихъ трудовъ, которые на первыхъ порахъ хотёли служить (съ разныхъ точевъ зрёнія) и этой теоретической цвли. Далве, когда при освобождении существование общины было утверждено, сторонникамъ ея пришлось защищать ее отъ нападеній твхъ противниковъ, о которыхъ мы выше упоминали. Наконецъ, историческое изучение стремится выяснить источники общиннаго начала и его проявленія въ прошедшей исторической жизни народа, а на практикѣ, въ виду его реальныхъ примѣненій въ современномъ быту, явилась потребность въ точномъ опредъленія тёхъ формъ, въ которыхъ община существуетъ въ дъйствительности. Оказалось необходимымъ подробное мѣстное изученіе, на которое и обратились ревностные труды частныхъ изслёдователей, земствъ и статистичесвихъ комитетовъ. Дъйствительность указала чрезвычайную сложность общиннаго владения, въ связи съ многоразличными местными условіями климата, почвы, народности, промысловъ, обычая, и проч. И конечно, только преодолёвъ это разнообразіе формъ, наука и за нею практива (если захочеть пользоваться выводами науви) могуть дойти до сознательнаго пониманія вопроса и разумнаго опредбленія его въ современномъ бытв народа.

Среди разработки крестьянскаго дёла, въ связи съ общиной и новымъ судомъ, возникъ вообще вопросъ о бытовомъ и юридическомъ обычаё.

Народный обычай въ обширномъ смыслѣ издавна привлекалъ вниманіе ученыхъ наблюдателей народной жизни и историвовъ. Литературный матеріалъ, сюда относящійся, обиленъ уже въ XVIII столѣтіи. При возникновеніи научной этнографіи, большое вниманіе привлекъ и народный обычай, на первый разъ для цѣлей археологіи и исторіи быта. Нынѣшнія изученія имѣли другой исходный пунктъ, а именно практически-бытовой, юридическій: какъ при началѣ реформы возникъ вопросъ о сохраненіи общины, такъ заговорили и о сохраненіи народнаго юридическаго обычая, —это была бытовая форма, привычная народу, которая могла заключать въ себѣ здравые результаты долгаго практическаго опыта народной жизни, и при ближайшемъ изслѣдованіи дѣйствительно оказала не мало замѣчательныхъ особенностей, способныхъ къ развитію и полезному примѣненію.

Изслёдование народнаго юридическаго обычая составило уже теперь значительную литературу. Обзоръ ся слёланъ въ замёчательновъ трудъ г. Якушкина ("Обычное право. Вып. 1. Матеріалы для библіографін обычнаго права". Яросдавль, 1875), гдё она указана по систематическому плану. Первые критические труды по объяснению обычнаго права принадлежать школе сороковыхъ годовъ; съ точки зубнія древностей и символиви права, коснудся его Калмыковь въ своей книги 1839 (О символизии права вообще и русскаго въ особенности), съ историческо-бытовой - Кавелинъ (въ разборѣ книги Терещенка, 1848, какъ и вообще его исторический взглядъ на развитіе государства утверждался на народныхъ юридическихъ идеяхъ и развитии родовыхъ формъ быта), впослъдствия, съ практическобытовой --- Калачовъ и другіе. Изученіе предмета было въ особенности подвинуто Географическимъ Обществомъ: этнографическое отдѣленіе его еще въ первой общей программъ своей, 1847 года, обратило вниманіе на юридическій быть народа, особенно вь этнографическихь цёляхъ; въ 1864 году имъ издана была спеціальная программа для собиравія народныхъ придическихъ обычаевъ. Съ конца пятидесятыхъ годовъ, это изученіе стало жизненнымъ интересомъ народовѣденія: народный обычай представлялся какъ факть, который долженъ былъ быть принятъ во вниманіе при новомъ устройствѣ народнаго быта, затёмъ какъ важный предметъ культурно-историческаго изученія, и, наконецъ — для многихъ, какъ выраженіе народнаго духа, которое мы вообще должны изучать, чтобы найти истинныя основы русской національной жизни. Эта послёдняя точка зрёнія, съ большой долей національнаго мистицизма, пропов'вдовалась особливо въ той нов'вйшей варіаціи славянофильства, которую стали называть "народничествомъ". Такъ какъ прежде всего, и для пълей научныхъ и практическихъ, требуется привести въ извѣстность самые факты, то главная масса нынёшнихъ работь по обычному праву есть описательная. Въ этнографическои сотделении Геогр. Общества въ 1876 образовалась воминссія, подъ председательствоить Н. В. Калачова, которая, съ цёлыю дать изученіямъ цёльность и систему, выработала и напечатала программу собиранія юридическихъ обычаевъ и въ 1878 издала пёлый "Сборникъ нар. юриднческихъ обычаевъ" (т. І, подъ редавціей Матвѣева, Спб. 1878, или 8-й томъ "Записовъ по отделению этнографии"). Не исчисляя фактовъ этой литературы, упомянень въ особенности статьи и книги Кавелина, Асанасьева, Калачова (статьи въ "Архивѣ", 1859; "Объ отношении юридическихъ обычаевъ въ завонодательству", рёчь на московскомъ съёздё русскихъ юристовъ, 1875, въ "Запискахъ по отд. этнографіи", т. VIII, 1878), Муллова, Чубнискаго (статън о нар. юридическихъ обычаяхъ

въ Малороссін, въ Запискахъ по отд. этнографіи, т. II, 1869; въ Трудахъ Экспедиція въ юго-западный край, т. VI, 1872), Кривонапкина (Енисейскій округь и его жизнь, 1865), П. Мельникова, П. Небольсина, С. Максимова (Годъ на съверъ, 3-е изд. 1871), П. Матвѣева, И. Фойницкаго, Гр. Потанина ("Никольскій увздъ и его жители", въ Древней и Новой Россіи, 1876, № 10), многочисленные труды А. и П. С. Ефименко ("Народные юридические обычан Архангельской губернін", 1869; "Приданое по обычному праву крестьянъ Архангельской губерніи", 1873; "Юридическіе знаки" въ Журн. минист. просв. 1874; "Договоръ найма пастуховъ", 1878, и т. д.), вн. Кострова ("Юридические обычан крестьянъ-старожиловъ Тоиской губ.", 1879), А. Смирнова ("Очерки семейныхъ отношеній по обычному праву русскаго народа", вып. 1, 1878), Оршанскаго ("Изслидованія по русскому праву, обычному и брачному", 1879), С. Пахмана ("Обычное гражданское право въ Россін", 2 тома, 1878-79) В. Сергвевича (Опыты изслёдованія обычнаго права, въ "Наблюдателѣ", 1882, № 1-2) и др. Изслѣдованія, по обычпому праву нашихъ инородцевъ-въ сочиненіяхъ Кривошалкина, Ефименко, Самоквасова (Сборнивъ обычнаго права сибирскихъ инородцевъ, 1876), вн. Кострова и проч. Относительно Сибири много важныхъ свёдёній -въ внигѣ Ядринцева: "Сибирь какъ колонія", 1882 1).

— Проекть программы обнчнаго права. П. Муллова. Векъ, 1862, № 15-16.

— Программа по обычному праву южно-русскаго народа (Стоянова). Кіевскія губ. Вёд. 1863.

- Программа обычнаго права. Арханг. губ. Візд. 1864, 1866.

— Программа для собиранія нар. придическихъ обычаевъ (Геогр. Общ.). Этнографическій Сборникъ, Сиб. 1864. (Была перепечатана во многихъ губ. вёдомостахъ 1867—68 г.).

— Программа, касающаяся бурять в "степныхъ законовъ". Иркутск. губ. Въд. 1864.

— (Программа Ефименко, въ описания народныхъ юридич. обычаевъ Арханг. губ. 1869).

— (У Якушкина, подъ № 1480, указана программа П. А. Матвѣева, 1872; но это—таже старая программа Геогр. Общества, 1864 г. См. Спб. Вѣд. 1873, № 199).

— Программа для собиранія и наученія юридич. обычаевь и народних возврёній по уголовному праву, съ предисловіемъ о методё собиранія матеріаловъ по обычному праву. А. Ө. Кистяковскаго. 1874.

Относительно общихъ вопросовъ обнчнаго права см. въ учебникахъ: Владнијрскій-Будановъ, Обзоръ исторіи русскаго права, изданіе 2-е съ дополненіями, Кіевъ,

HCT. STHOPP. II.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ мы упожянули, программа по обычному праву издана была Географическимъ Обществомъ еще въ 1864 г. Вообще, въ послъдніе годы были напечатаны слъдующія программы:

<sup>—</sup> Тоже, новое изданіе съ краткимъ обзоромъ новѣйшей литератури предмета. Кіевъ, 1878.

Особый рядъ изысканій посвященъ былъ русской артели. Значи тельный матеріалъ собранъ въ отдѣльныхъ статьяхъ и въ спеціальномъ "Сборникѣ" 1873 г.<sup>1</sup>), въ недавнихъ трудахъ А. Исаева: "Артели въ Россіи" (Ярославль, 1881), Ө. Щербины: "Сольвычегодская земельная община" (въ Отеч. Зап. 1879, № 7—8) и "Очерки ржно-русскихъ артелей и общинно-артельныхъ формъ" (Одесса, 1880).

Еще однимъ изъ предметовъ обычнаго права, важность котораго выступила настоятельно при переустройствѣ крестьянскаго быта, былъ судъ. Съ уничтоженіемъ помѣщичьей власти, судъ надо было организовать вновь, и практическій смыслъ указывалъ необходимость въ первоначальной инстанція этого суда сохранить привычныя формы стараго сельскаго быта. Отсюда учрежденіе волостного суда, и начало изученія этого вопроса въ литературѣ. Въ изслѣдованіяхъ по обычному праву, сейчасъ указанныхъ, иного мѣста занимаютъ судебные обычам и понятія народа. Уже вскорѣ для новаго учрежденія наступила провѣрка опыта. Правительственная власть нашла нужнымъ произвести изслѣдованіе дѣйствій волостныхъ судовъ, — результатомъ котораго были извѣстные "Труды коммиссіи по преобразованію волостныхъ судовъ" (семь томовъ, 1873—74). Въ "Трудахъ"

(Кистяковскій и Майновъ руководнинсь вишедшей передъ твиъ программой по южно-славянскому народному праву, проф. Богишича).

— Программа для соберанія свёдёній о народнихъ юрид. обнчаяхъ въ Орловской губ. 1876 (Составл. П. А. Соколовскимъ — по программё этнограф. отдёленія. См. Извёстія Геогр. Общ. 1880, т. XVI, отд. І, стр. 38—39).

— Программа для собиранія народнихъ юридическихъ обычаевъ. (Составлена Н. Матейевымъ, по гражданскому праву, и И. Фойницкимъ, по уголовному). Въ Заинскахъ по отдёленію этнографія, т. VIII, стр. 1—76, и отдёльно. Сиб. 1878.

Новъйшая программа этого рода составлена при моск. Обществъ побителей ест., антроп. и этнографіи М. Н. Харувенымъ.

<sup>4</sup>) Сборникъ матеріаловъ объ артеляхъ въ Россіи. Изданіе Сиб. отдёленія (сост. ирн Московскомъ Общестие сельскаго ховяйства) комитета о сельскихъ ссудо-сберегательнихъ и промышленныхъ товариществахъ. Вын. І. Сиб. 1873 (статьи А. Ефименко, С. Огородникова, Н. Эдемона и др.). Для обзора этой литератури можетъ служить. "Обычное Право" Якушкина и "Библіогр. указатель книгъ и статей, относящихся до обществъ, основанныхъ на началахъ взаниности, артелей, положенія рабочаго сословія и мелкой кустарной промышленности въ Россіи", В. Межова. Изд. того же Сиб. отдёленія. 1872; 1-е прибавленіе къ указатело, 1873 (при "Сборникъ"); 2-е, 1876. Изъ прежнихъ трудовъ, возбудившихъ вопросъ, извёстна въ оссобенности книжка Калачова: "Артели въ древней Россіи". Сиб. 1864 (изъ Этногр. Сборника); объ исторіи артели см. еще въ книгъ Дитятина: "Устройство и управлевіе городовъ Россіи". Сиб. 1875, стр. 268-287.

<sup>1888;</sup> Н. Коркуновъ, Лекціи по общей теоріи права. Изд. 2-е. Сиб. 1890, стр. 266— 272; В. Сергвевичъ, Исторія русскаго права. Лекціи. Сиб. 1888, стр. 6—21, и др.

<sup>—</sup> Программа для собиранія нар. юридическихъ обычаевъ, В. Майнова. Знаніе, 1875, № 4.

собраны ришенія волостныхъ судовъ изъ пятнадцати губерній, центральныхъ, южныхъ и сверныхъ, опросы крестьянъ по каждой волости, выписки изъ дёлъ губернскихъ присутствій и мировыхъ събадовъ, наконецъ, отзывы различныхъ мъсть и лицъ. Какъ мы замътнян, большая литература объ этомъ предмете возникла гораздо ранье изсладований правительственной коммиссии. Рядъ крупныхъ и иельнать сочинений о волостномъ судъ-Лугинина, Воропонова, Якушкина, Тиханова, Кроткова, Матебева и мн. др. идеть съ начала шестидесятыхъ годовъ. Изъ новъйшихъ сочиненій, въ особенности на основание "Трудовъ" коминссии, укажемъ книгу М. Заруднаго (Законы и жизнь, итоги изслёдованій коестьянскихъ судовъ, 1874). статьи Е. Якушкина (въ Вёстник' ярося. земства, № 2, 9), В. Кроткова (въ Отеч. Зап. 1873, № 5, 7, 8), А. С. Ефиненко (Знаніе, 1874, № 1), К. Чепурнаго (въ Кіев. Унив. Извѣстіяхъ, 1874), Оршанскаго ("Народный судъ", въ Журн. гражд. и угол. права, 1875), В. Денскаго (въ "Р. Мысли", 1882), Е. Карцева (въ "Вести. Евр." 1882). Наконець матеріалы коммиссія по отношенію въ гражданскому праву получели систематическую обработку въ названной выше книге Пахмана, где, по отзыванъ спеціалистовъ, удачно выделены и анализированы тё юридическія начала, которыя заключаются въ рёшеніяхъ волостныхъ судовъ.

Предпринято было, далее, много другихъ спеціальныхъ изученій, предметомъ которыхъ быле различныя стороны экономической жизни народа (состояние сельсваго хозяйства, быть фабричный, отхожие промыслы, кустарная промышленность и т. д.), санитарное состояніе народа и т. д. Потребности административныя и земскія, промышленныя выставки, экспедиціи, ревностная любознательность отдёльныхъ лицъ, проникнутыхъ интересомъ въ народному дѣлу, сильно содъйствовали расширению свёдёний; то, что прежде, лёть тридцать пазадъ, бывало или только канцелярскимъ дёломъ, или знакомо было отдёльнымъ любителямъ и появлялось анекдотически, становилось теперь общимъ достояніемъ и задачей литературы, и притомъ съ гораздо большею массою и разносторонностью свёдёній. — Отмётимъ здусь еще одинъ существенный народный интересь, который опять только съ врестьянской реформы всталъ передъ властью и обществомъ во всей своей настоятельности; это-народная школа. Консерваторы стариннаго стиля, отвергая впередъ надобность врестьянской реформы, говорили обывновенно, что народъ нужно "сперва образовать", и только потомъ дать ему свободу,-потому что иначе онъ будеть недостоинь свободы, не пойметь ся, злоупотребить сю, и она станеть лишь грубымъ своеволіемъ. Съ этимъ взглядомъ вопросъ попадалъ въ безъисходный кругъ, такъ какъ подъ крѣпостнымъ правоиъ школа для крестьянъ была невозможна (вопіющее противорѣчіе нежду образованіемъ и прёностнымъ рабствомъ рёзко было указано еще въ прошломъ столътіи), - и шволы для връпостныхъ дъйствительно не было. Объ задачи принилось ставить одновременно, и какъ въ вопросѣ объ освобожденія врестьянъ съ землей и объ общинѣ, такъ и здёсь, оба лагеря, славянофильскій и "западническій", были одного мнёнія и (за нёкоторыми только исключеніями въ средё славянофиловь) горячо настанвали на необходимости народной школы; врагами этой школы являнись теперь именно ть же "охранители", которые прежде требовали образованія народа раньше его освобожленія. Расширеніе средствъ образованія становилось и для самого общества дёлонъ живёйшаго интереса; чувствовалось впередъ, и совершенно върно, что для самого дворянства, мелкаго и средняго, наступало новое и нелегкое экономическое положение, что съ паденіемъ помѣщичьяго быта и для него явится необходимость труда. и слёдовательно болёе серьезнаго образованія: возникла новая педагогическая литература, пробы новыхъ формъ школы (особливо женской-откуда возникли женскія гимназін, высшіе и медицинскіе курсы). И въ этомъ движеніе одно изъ важныхъ мъсть заняла также народная школа. До сихъ поръ не оцёнено по справедливости то, что сдёлано было въ тё годы иниціативой частныхъ лицъ и литературы для дёла просв'ященія. Напомнимъ, вромѣ восвресныхъ и другихъ частныхъ безплатныхъ школъ для народа въ Петербургъ и иныхъ городахъ, дъятельность комитета грамотности, раздавшаго сотни тысячъ книгъ въ бёднёйшія народныя школы; массу попударныхъ сочиненій для народнаго чтенія и школы; выработку упрощенныхъ пріемовъ обученія, — наконецъ общее разъясненіе настоятельной необходимости народной шволы, что овазало свое вліяніе на сильное распространение народныхъ школъ въ нѣкоторыхъ земствахъ и школъ народныхъ городскихъ, напр., особенно въ Петербургѣ. - Въ послёдніе годы предприняты были полезныя работы по разбору накопившейся донынв педагогической и народной литературы, какъ напр. обзоръ ея, составленный при комитетъ грамотности подъ редакціей г. Я. Михайловскаго; извёстная книга "Что читать народу?" составленная вружкомъ просвёщенныхъ женщинъ, преданныхъ дёлу народнаго образованія, и др.

Передъ обществомъ начинаетъ, наконецъ, выясняться сложный вопросъ крестьянскаго быта и общаго экономическаго положенія. Изъ подобныхъ трудовъ общаго свойства укажемъ еще, кромѣ многихъ названныхъ прежде, въ особенности книгу Кавелина: "Крестьянскій вопросъ" (1882) и В. В.: "Судьбы капитализма въ Россіи" (1882).

Набонецъ, еще одна важная сторона народной жизни, которой

изученіе, въ томъ же періодѣ, въ первый разъ стало достояніемъ общества и поставлено было съ извёстной широтой и безпристрастіенъ. Это-расколъ. Выше мы указывали положение раскола въ администраціи и въ литературѣ. Съ новымъ царствованіемъ положеніе значительно изм'янилось; какъ многія доугія явленія надодной жизни, расколь пересталь быть предметомь, закрытымъ для литературы, в въ ней высказалось совсёмъ новое въ нему отношение --теринность и болье свободное изучение. Во-первыхъ, онъ вошелъ въ общее историческое изучение, и въ его судьбахъ отврыты были стороны, не замёченныя прежними его слёдователями, и церковными и административными. Для безпристрастныхъ историковъ выяснилась съ очевидностью тесневшая связь раскола съ общимъ состояниемъ народныхъ понятій и религіозности XVI-XVII вёка, - такъ что расколъ несъ на себъ незаслуженно суровую кару за преданность дъйствительно старому религіозному и бытовому обычаю, "старой въръ", къ которой онъ и не могъ тогда стать въ иное отношеніе по крайной скудости просвёшения въ массё: надо было признать, что при всей ошибочности понятій раскола, онъ имълъ въ своихъ рядахъ именно техъ людей народной массы, которые искренно дорожили своимъ религіознымъ убѣжденіемъ, олицетворявшимся для нихъ въ-старонъ обрядв. Это историческое объяснение удаляло изъ обсужденія вопроса ту крайнюю нетерпимость, которая отличала всёхъ прежнихъ историковъ-обличителей раскола. Во-вторыхъ, въ новомъ отношения въ расколу сказалось давно созрѣвавшее чувство тернимости, внушаемое общими успѣхами просвѣщенія. Спорадически, болье мягкое, снисходительное отношение въ расколу встрёчалось издавна со стороны самого правительства; такъ ибры "кротости" принимались во времена Петра III, въ первые годы и въ концѣ царствованія Екатерины II, при Александрѣ I. Это настроеніе издавна проникало и въ общество. Литература о расколѣ выросла въ послёднее время до чрезвычайности сравнительно съ прежнимъ, доставила множество новыхъ историческихъ свёдёній, привела въ известность литературу самаго раскола (причемъ издано было немало раскольничьихъ сочиненій стараго и новаго времени), ввела значительную (хотя часто только съ обличнтельными цёлями) долюпубличности въ современный быть раскола... Правда, въ гражданскомъ положение раскола измѣнилось къ лучшему только немногое, отъ времени до времени повторяются по старой памяти прискорбные фавты притесненій низшей администраціи.--но духъ терпимости дёлаеть успѣхи, и въ области самой полемической литературы поднимается вопросъ, касающійся самаго существа раскола-вопросъ о сняти клятвъ, надоженныхъ соборами XVII въка. Не знаемъ, когда, въ какой форм' разр'вшится "расколъ", уже третье столетіе разд'яляющій религіозную жизнь народа, но повидимому близится изивненіе тягостнаго положенія, на воторое осуждены милліоны народной массы: въ той области, о воторой мы говоримъ, въ изученіяхъ и общественномъ понимании вопроса, достигнуты уже теперь чрезвычайно важные успёхн. Масса старообрядства перестаеть быть въ понатіяхь общества лишь толпой отщененцевь, достойныхь одной вары: ближайшія изслёдованія показали, что численность раскола далеко превышаеть оффиціально принимавшуюся цифру и доходить до 11-12 милліоновъ---самаго подлиннаго русскаго народа, неръдко отличающагося своими правственными качествами, трудолюбіемъ и честностью; общественное чувство тяготится преслъдованіемъ людей за религіозное убъжденіе, желаеть введенія ихъ въ общій строй гражданской жизни, и лучшее средство въ примирению раскола видить въ религіозной териниости и образованіи. Терпимость невозможна только для тёхъ немногихъ к калочисленныхъ уголовныхъ секть, воторыя сохраняются еще вавъ худшее послёдствіе ненориальнаго хода народной жизни <sup>1</sup>).

Это развитие русской литературы о народё отразилось и на литературѣ иностранной о Россіи. Въ прежнее время была великой рёдкостью иностранная книга о Россіи, не переполненная болёе или менżе безобразными нелёпостями о руссвой жизни, и народъ трактовался какъ полудикая земледёльческая орда, -- на что и наводило отношение въ нему въ крѣпостныя времена. Рѣдкій иностранный наблюдатель имблъ понятіе о русской литературы, русскомъ языкв, русской исторіи, способенъ былъ всиотрвться въ народный быть и характорь. Теперь, въ европейской литературе есть уже не мало писателей, которые въ состояни были наблюдать русскую жизнь на мёстё, вращаться въ народной средё, писателей, прекрасно знавомыхъ съ русскимъ язывомъ, литературой, общественными интересами; есть нёсколько трудовъ, весьма поучительныхъ для самой русской литературы и общества. Назовемъ "Russia", Мэкензи Уоллеса; "L'empire des Tsars" Леруа-Больё (2 тома, 1881-83) и его же біографію Н. А. Милютина (Revue d. d. Mondes, 1881), труды Альфреда

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изсябдователи раскола также пришли въ мысли о необходимости систематическаго соберанія свёдёній по одному плану, и въ послёднее время явилось и по этому предмету двё программы:

О необходимости и способахъ всесторонняго изучения русскаго сектантства,
А. Пругавина, — въ Извъстияхъ Географич. Общества, 1880, т. XVI (изд. 1881),
стр. 275-319.

<sup>—</sup> Программа вопросовъ для собиранія свёдёній о русскомъ сектантствё, Оедосбевца, въ "Отеч. Запискахъ", 1881, № 4, стр. 255-280; № 5, стр. 128-162.

Рамбо; книга о русскомъ романѣ, Мельхіора Вогюэ. Изложенная нами литература о народномъ бытѣ находитъ признаніе у иностранныхъ сисціалистовъ <sup>1</sup>).

Сравнительно мало изслёдованій сдёлано но исторіи быта и "нравовъ". Въ этомъ отношения предпринимаемыя и совершаемыя работы состоять почти исключительно въ собирании матеріала и въ изслёдованіи частныхъ вопросовъ. Въ основё должна вонечно стать археологія въ связи съ изслёдованіями культурно-историческими и антропологическими. Выше мы указали многочисленныя работы, предпринятыя археологическими обществами и отдёльными спеціалистами археологіи. Опыть изложенія русской археологіи въ связи съ исторіей быта начать быль П. Н. Полевынь в Е. Замысловскимъ въ "Очеркахъ русской исторіи въ памятникахъ быта" (Спб. 1779-1880); выше ны назвали предпріятіе гр. И. И. Толстого и Н. П. Кондакова<sup>2</sup>). Любопытный опыть возсозданія древнихъ бытовыхъ формъ и понятій, между врочимъ примъненный въ русской бытовой древности, представляють труды М. И. Кулишера въ книгѣ: "Очерки сравнительной этнографіи и культуры", Спб. 1887. Л. Ф. Воеводскій, авторъ извѣстной книги: "О каннибализий въ греческихъ миеахъ" (1874), пытался дать объяснение нёкоторыхъ сказочныхъ (русскихъ) мотивовъ на основания древнъйшихъ ступеней дикаго быта<sup>в</sup>). Къ подобнымъ изслёдованіямъ древнихъ ступеней быта принадлежить любопытная работа г. Сумцова: "Культурныя переживанія" ("Кіевская Старина" послёднихъ годовъ) и статън г. Каллаша (въ "Этнографическомъ Обозрѣнін", 1889-90). Относительно древнѣйшаго періода русской жизни, кром'в исторической литературы, отм'втимъ въ особенности упомянутую выше "Исторію русской жизни Забілина", какъ опыть возсозданія этой исторіи изъ основныхъ особенностей самой народности; далће, изслћдованія древностей бытовыхъ у Срезневскаго,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ нёмецкой литературё были высоко одёнены названные выше статистическіе труды московскаго венства, какъ труды, не имёющіе ничего себё подобнаго въ западной литературё по способамъ собиранія свёдёній и богатству матеріала. Ср. статью г. Каблукова: "Русскіе изслёдователи, какъ источники нёмецкой учености" (Р. Мысль, 1881, № 9). Съ другой стороны Мэкензи Уоллесь быль приглашенъ въ спеціальную коммиссію Геогр. Общества, въ ряду знатоковъ русской сельской общины, для составленія программы ся систематическаго изученія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Для древиййшаю періода нашихъ ученыхъ предупредния нимецкіе: Albin Kohn und Dr. C. Mehlis, Materialien etc. Iena, 1879-83.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Этологическія и мнеологическія замётки. Чаши наз человёчьнах череповъ и тому подобные примёры утилизація трупа,—въ ХХУ том'я Записокъ Новоросс. Унив. и отдёльно. Одесса, 1877. См. объ этомъ указанную выше замётку В. Ө. Миллера.

Стасова, Котляревскаго; по церковной археологін-Солнцева, Прохорова, Филимонова (церковная архитектура, иконопись), Буслаева (древняя живопись), Н. В. Покровскаго, Н. Султанова, В. Суслова, Н. П. Кондавова. По археологіи ближайшаго времени, по изученію быта и нравовъ до-Петровской Россіи канитальнымъ трудомъ была и остается внига Забёлина о домашнемъ бытё руссвихъ царей и царицъ; далѣе, Костомарова "Очеркъ быта и нравовъ великорусскаго народа въ XVI и XVII стольтін" (1861; 3-е изд. 1889); главы о внутреннемъ бытѣ въ "Исторіи Россіи" Соловьева; А. Г. Брикнера: "Europäisierung Russlands" (Gotha, 1888); о помѣщичьемъ быть стараго времени въ исторіи Пугачевскаго бунта г. Дубровина <sup>1</sup>), въ внигѣ г-жи Щепвиной "Старинные помѣщиви на службѣ и дома", 1890, и пр. Главнъйшимъ матеріаломъ для изображенія этого быта остается масса вновь изданныхъ мемуаровъ изъ XVIII и XIX въка, къ числу которыхъ можетъ быть причислена и знаменитая "Семейная Хроника" С. Т. Аксакова. Изображение собственно народнаго современнаго быта и нравовъ представляетъ громадную литературу отдёльныхъ очерковъ и весьма небольшое число общихъ изложеній, начиная съ вниги Терещенка "Бытъ русскаго народа"; напомнимъ въ особенности труды С. В. Максимова, П. Небольсина, Прыжова <sup>9</sup>), Селиванова (Годъ русскаго земледбльца) и проч.

Наконецъ съ пятидесятыхъ годовъ чрезвычайно развидось изученіе языка. Первыя научныя изслѣдованія древняго языка сдѣланы были Востоковымъ. Началомъ этой научной въ новѣйшемъ смысдѣ разработки языка было небольшое, но знаменитое въ исторіи нашей филологіи изслѣдованіе Востокова, 1820 г., замѣчательное тѣмъ, что здѣсь, въ одно время съ "Нѣмецкой Грамматикой" Як. Гримма, выставленъ былъ историческій принципъ объясненія формъ языка. Дальнѣйшія работы Востокова заключались въ спеціальномъ описаніи и филологической критикѣ памятниковъ, въ разработкѣ грамматики и особенно въ собираніи церковно-славянскаго словаря, изданнаго уже впослѣдствіи. Но указанный Востоковымъ путь изслѣдованія, высоко оцѣненный западно-славянскими учеными, у насъ долго оставался безъ послѣдователей, —именно до новаго поколѣнія славистовъ (Прейсъ, Бодянскій, Срезневскій, Григоровичъ); съ нихъ собственно

<sup>4</sup>) Ср. разборъ этой книги въ "Въсти. Евр.", 1886, марть.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Нищіє на Святой Руси. Матеріали для исторіи общественнаго и народнаго быта въ Россіи. М. 1862.

<sup>-</sup> Исторія вабаковъ въ Россія, въ связи съ исторіей русскаго народа. Сиб. 1868.

<sup>—</sup> Житіе Ивана Яковлевича, извёстнаго пророка въ Москвё. Съ портретонъ. Спб. 1860.

и начинается послёдовательное и разностороннее изучение предмета, который понимался съ тёхъ поръ уже въ исторической связи русскаго языка съ семьей языковъ и нарвчій славянскихъ. До этого въ литературномъ обиходъ пользовались не малымъ авторитетомъ грамматическія писанія Греча, основанныя на узкомъ, школьномъ эмпиризив и предназначавшіяся для учебныхъ пелей. Труды протојерея Павскаго, которые произвели впечатлѣніе въ свое время, при всёхъ свёлёніяхъ и наблюдательности автора. гоёшили недостатвовъ настоящаго историко-филологическаго пріема. Къ сорововымъ годамъ относятся наблюденія надъ народнымъ языкомъ Надеждена, оставшіяся впроченъ неразвитыми далбе... Вибств съ изученіемъ русскаго ьзыка въ общей семьй славанскихъ наричий начинается изучение сравнительное: славянские языки введены были въ общее изслѣдованіе индо-европейскихъ языковъ. Первыя сравненія сдѣланы были уже основателенъ этой отрасли науки, знаменитымъ Боппомъ, употреблены въ дёло Гриммомъ и, вмёстё съ изученіемъ историческимъ, поведены дальше новымъ поколвніемъ филологовъ-Шлейхеромъ, Миклошичемъ, Ягичемъ и другими; въ настоящее время этотъ предметь привлеваеть и русскія научныя силы. Для исторіи русскаго языка важны въ особенности труды Срезневскаго, послѣ котораго остался между прочимъ замѣчательный словарь древняго русскаго языка, нынѣ приготовляемый къ изданію; изслѣдованія г. Грота; труды г. Буслаева, который, какъ мы видъли, въ сущности первый въ нашей литературъ указаль на новую науку и даль образчики примъненія сравнительной филологіи къ русскому матеріалудля исторіи самаго явыка и народныхъ върованій. Въ послъднія десятильтія выступиль рядь ученыхь филологовь новаго покольнія; между ними должны быть названы въ особенности А. А. Потебня, о трудахъ котораго говорено выше; рано умершій профессоръ варшавскаго университета Колосовъ, основатель "Русскаго Филологическаго Вѣстника", продолжаемаго нынѣ А. И. Смирновымъ; А. Будиловичь, П. Житецкій (по малорусскому нарфчію), Р. Брандть; А. И. Соболевскій, профессоръ кіевскаго, нынѣ петербургскаго, университета; Е. Карскій (по білорусскому нарічів); А. Шахматовь и др. Инветь своихъ послёдователей ново-грамматическая школа въ лицё И. А. Бодуэна-де-Куртенэ, рано умершаго профессора казанскаго университета Крушевскаго и др. Выше было говорено объ изученіяхъ областного языка ("Областной Словарь" второго отдёленія Академін) и о трудахъ Даля; цёлый большой словарь архангельсваго нарѣчія былъ составленъ Подвысоциниъ <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Историко-библіографическій обзорь изученій старо-славянскаго и русскаго языка сділань быль Котляревскимь въ "Библіологическомь опити о древней русской

Рядонь съ тёмъ, какъ возникали научныя изслёдованія языка, его богатство и особенности раскрывались въ другой области --въ развити и совершенствовании поэтической ричи и языка литературнаго. Геніальная поэтическая отгадка Пушкина разбивали оковы, лежавшія на языкѣ со времени Ломоносова и поддерживаемыя школьною рутиною: стихіи живой народной рёчи проникли въ литературное выражение, и съ тёхъ поръ эта новая сторона литературнаго языка пріобрётала все новую силу въ дальнёйшемъ ходё интературы, въ произведеніяхъ Гоголя, Лермонтова, Кольцова, Тургенева, Некрасова. Поэтическая литература живниъ примеронъ узаконяда достоинство народной рёчи, въ то время какъ сравнительное и историческое изучение раскрывало историческую жизнь языка и впервые сознательно указывало и объясняло цённость народной рёчя. Тургеневъ по опыту поэтическому приходилъ къ той восторженной оцёнкё русскаго языка, которою онь завершаль "Стихотворенія въ прозъ".

Въ результатъ всего этого движенія отмѣтимъ наконецъ, какъ черту времени, особыё типъ изслёдователей народной живни, какихъ не знала прежняя литература. Это-этнографы - народники въ лучшемъ смыслѣ этого слова. Ихъ создала эпоха освобожденія крестьянъ и другихъ реформъ; они вдохновились идеей служенія народу, которое осуществлялось для нихъ ревностнымъ изучениемъ его быта. Многимъ изъ нихъ досталась на долю тревожная личная жизнь, причина которой лежала въ юношескихъ увлеченіяхъ этой идеей, въ порывахъ, не соразмёренныхъ съ условіями действительной жизни; столкновение съ этими условіями не уменьшало ихъ ревности и въ вонцѣ вонцовъ изъ среды ихъ выработывались знатоки народнаго быта по разнымъ его отраслямъ. Ихъ отношение въ народу не нивао въ себѣ ничего натянутаго и искусственнаго: это быль ихъ сознательный, жизненный интересь; о быть народа говорили они какъ о близкомъ ихъ сердцу дѣлѣ. Какъ мы сказали, этотъ типъ принадлежить періоду реформъ и освобожденія врестьянъ, но онъ народнися не вдругъ и мы указывали, что первымъ народникомъ въ этомъ сиыслѣ могъ бы быть названъ еще П. В. Кирѣевскій; но теперь этоть типь становился весьма нередениь. Изь людей старшаго поволёнія подходнять въ нему, исключая личныя угловатости, П. И. Явушкинъ; позднёе этотъ типъ одицетворидся въ первой народнической деятельности Рыбникова; около того же времени съ этими чертами сложилась этнографическая дёятельность С. В. Максимова; далѣе, вавъ молодая неосторожность завела москвича Рыбнивова

письменности". Подробности нашей литературы по изучению языка будуть указаны въ своемъ мѣстѣ.

съ его странствій на югѣ Россія въ Олонецкій край, такъ подобнымъ образомъ она же завела южанина Чубинскаго въ Архангельскъ.

Недавно разсказана была біографія одного изъ достойнійшихъ представителей этого новъйшаго народовъдънія, Петра Сав. Ефименка. Уроженець бердянскаго увзда таврической губернін (род. 1835), онъ по вол'в сульбы видаль самые различные врая Россіи и везд' находнаъ себе интересы въ изучения народной жизни. "Съ самой ранней юности начались его странствія. Рёдко на чью долю выпало столько перемёнъ мёсть. Воспитывался онъ въ екатеринославской гимназін, а потомъ въ харьковскомъ и московскомъ университетахъ. Началъ службу въ врасноуфинскомъ 1) увздномъ судъ, затёмъ перешелъ въ онежскій 2) земскій судъ, затёмъ въ холмогорское полицейское управление. Пробывши дворянскимъ засёдателемъ въ холиогорскоиъ убядномъ судё, онъ получилъ мёсто секретаря архангельсв. губ. статистическаго комитета". "Какъ ни были свроины занимаемыя имъ должности, -продолжаетъ біографъ, -вакъ не неудобны эти постоянные переёзды и пребыванія въ маленькихъ городахъ, лишенныхъ библіотекъ, интеллигентнаго общества, твиъ не менве природный сильный и глубокій умъ, экстраординарная пытливость и страстное желаніе понять народпую жизнь сдёлали изъ скромнаго засёдателя сёвернаго суда выдающагося изслёдователя по обычному праву и этнографія сѣверной Россіи. Съ изумленіемъ приходится останавливаться предъ этимъ неисчернаемымъ запасомъ энергін". Біографъ замѣчаеть, что за шесть лѣть, съ 1865 по 1871, онъ напечаталъ въ "Архангельсвихъ губернскихъ вёдомостяхъ" 115 статей, васающихся исторіи, этнографіи, обычнаго права и экономическаго быта сввера, кромв статей въ другихъ местныхъ архангельскихъ изданіяхъ; въ особенности важенъ былъ "Сборникъ народныхъ придическихъ обычаевъ Архангельской губерніи". Московское Общество любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи издало два большихъ тома собранныхъ имъ "Матеріаловъ по этнографіи русскаго населенія Архангельской губ.". Длинный рядъ статей г. Ефименка напечатанъ былъ въ изданіяхъ Географическаго Общества. московскаго Археологическаго Общества, въ Журналѣ министерства просвъщения, Юридическаго Общества и пр., и онъ очень цёнатся спеціалистами этнографіи и обычнаго права; работы его по этому послёднему предмету заслуживають тёмъ большее вниманіе, что предметь быль вообще новь въ научной литератури. "Но и по происхождению, и по характеру, и по вкусамъ Цетръ Саввичъ-южанинъ, и только попавши снова на югъ, въ Воронежъ, Самару, Чер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Периской губернін.

<sup>\*)</sup> Архангельской губернін.

ниговъ и наконецъ, Харьковъ, онъ почувствовалъ себя въ своей тарелкѣ". Онъ продолжалъ работать и здѣсь по обычному праву и этнографіи, издалъ въ 1874 "Сборникъ малороссійскихъ заклинаній", но въ особенности труды его были посвящены статистикѣ: въ Самарѣ и Харьковѣ онъ былъ секретаремъ статистическаго комитета; въ Черниговѣ участвовалъ въ работахъ по земской статистикѣ; въ Харьковѣ завѣдывалъ статистическимъ отдѣленіемъ уѣздной земской управы и нѣсколько лѣтъ издавалъ "Харьковскій Календарь", которому придалъ цѣну, введя въ него отдѣлъ научныхъ статей, особливо по изученію края <sup>1</sup>). Не менѣе цѣнны труды г-жи А. Я. Ефименко: предметъ ихъ также этнографія и обычное право, и исполненіе дѣлаетъ ихъ серьезнымъ вкладомъ въ науку. Статьи, разсѣянныя по разнымъ изданіямъ, были собраны въ отдѣльную книгу <sup>2</sup>).

Назовемъ еще труды А. С. Пругавина, изслёдовавшаго въ особенности религіозную жизнь народа; г. Абрамова, Ф. Д. Нефедова; Ө. М. Истомина, секретаря этнографическаго отдёленія Географическаго Общества и неутомимаго путешественника на сёверо-востокё; рано умершихъ Харламова, Приклонскаго и мног. др. Многіе ревностные дёятели народовёдёнія примённли свой трудъ въ работахъ губернскихъ и земскихъ статистическихъ комитетовъ и имъ мы обязаны многосложными изданіями по вемской статистикё, представляющими чрезвычайно важный матеріалъ для изученія народнаго быта.

Сравнивъ результаты указанныхъ здёсь изученій съ тёмъ состояніемъ понятій о народѣ, какое имъ предшествовало въ Николаевскія времена, нельзя не видѣть чрезвычайнаго успѣха литературнаго и общественнаго. Требованія историчесьой жизни привели освобожденіе крестьянъ, и этотъ знаменательный фактъ оказалъ прямо и восвенно мпогообразное вліяніе: раскрылось, какъ никогда прежде, реальное состояніе пародныхъ массъ; расширилось историческое, экономическое, этнографическое изученіе, причемъ цѣлыя эпохи, цѣлыя стороны народной жизни впервые дѣлались "достояніемъ исторіи" и предметомъ критики. Горизонтъ наблюденій увеличился, очистившись (если не вполнѣ, то значительно) отъ многихъ предразсудковъ стараго незнанія, самохвальства и сантиментальности; вопросы народной, и съ нею общественной, жизни встаютъ предъ обществомъ въ ихъ реальной наглядности; вмѣстѣ съ тѣмъ и общественно-по-

ſ

Į

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Харьковскій Сборникъ. Подъ редакціей члена секретаря В. И. Касперова. Литературно-научное приложеніе въ "Харьковскому Календарю" на 1888 г. Випускъ 2-й. Харьковъ, 1888. Предисловіе, стр. II—V.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Александры Ефименко. Изслёдованія народной жизни. Выпускъ первий. Обичное право (Бракъ. — Крестьянская женщина. — Семейные раздёли. — Трудовое начаю. — Субъективнамъ въ обичномъ правъ. — Землевладъніе на съверъ). М. 1884.

литическіе идеалы все болёе покидають область поэтическихъ фантазій и получають нёкоторую опредёленность.

Въ жизни народа и общества произошелъ цёлый перевороть. Неудивительно, что онъ сопровождался давно невиданнымъ броженіемъ умовъ, которымъ ясна была необходимость новыхъ формъ жизни взамѣнъ прежнихъ, истекавшихъ изъ крѣпостного права, но покрыты были мракомъ пути, которыми должны выработаться новыя формы. Основнымъ, или наиболѣе распространеннымъ, мотивомъ этого броженія, -- при всемъ разнообразіи его проявленій, отъ революціоннаго радивализиа до мистическаго ввіетизма, —остается общее стремленіе идти въ союзѣ съ народомъ, работать для его блага: отсюда, у всѣхъ ссылки на народъ, толки о "сближени", "хождение въ народъ", "народничество" разнаго рода. Какъ во всъхъ общественныхъ движеніяхъ, и здѣсь была своя доля непониманія, наивности, вкрадывалось и лицемъріе, но несомнънно большая доля труда была внушена исвреннимъ убъжденіемъ, безворыстнымъ служеніемъ народному интересу, и это послъднее есть важное историческое пріобрьтеніе общества за послѣдніе годы.

Наконецъ, все это движеніе отразилось на литературѣ поэтической. Кажется, что мы не ошибемся, сказавши, что за послѣднія двадцать-пять лѣть народъ, прямо или восвенно, былъ героемъ въ большинствѣ произведеній русской поэзіи и беллетристики. Разсказъ изъ народнаго быта составляеть такую частую форму нашей беллетристики, какъ ни въ одной изъ европейскихъ литературъ; съ конца пятидесятыхъ годовъ онъ занималъ и занимаетъ всю дѣятельность у многихъ изъ нашихъ беллетристовъ. Тотъ реализиъ, основанія котораго были положены Пушкинымъ и утверждены Гоголемъ, нашелъ здѣсь новую пищу, и писатели достигли большого совершенства въ изображеніяхъ народной жизни, по крайней мѣрѣ по ихъ точности, если не всегда по достоинству художественному.

Оглянувшись на эту массу фактовъ, трудно не увидѣть, сколько замѣчательныхъ трудовъ уже было совершено здѣсь въ интересахъ изученія народа; сколько прекрасныхъ задатковъ было здѣсь для будущаго, если бы эти изученія встрѣтили должное признаніе; сколько возмутительной лжи заключается въ вопляхъ скрытнаго крѣпостничества объ оторванности "интеллигенціи" (подъ которую подводятся и лучшія научно-дитературныя силы) отъ народа, и. т. п. Кѣмъ же совершены эти труды, проникнутые въ большинствѣ глубочайшей любовью къ народу, стремленіемъ изучить и понять его прошлое и настоящее, и работать для его блага?—Какъ осуществятся эти задатки, что станется дальше съ этими изученіями, —рѣшитъ будущее.

# ГЛАВА XI.

### Изображения народа въ литературъ.

Отношеніе нов'яйшихъ изученій къ жизни.—Народные интересы у писателей сороковыхъ годовь.—Канунъ реформы.—Взгляды старой эстетической критики на возможность художественнаго изображенія народнаго быта (Анненковъ).— Противоположный взглядъ Добролюбова. — Нов'йшій реализмъ, доходящій до отрицанія требованій искусства, у Рішетникова, у гр. Л. Н. Толстого.—Замічательные усиїхи въ самомъ изученіи быта и въ техникъ стиля.

Масса труда положена была въ послъднія десятильтія на изсльдованія самыхъ разнообразныхъ сторонъ нашей народной жизниея отдаленнъйшихъ началъ, ся исторіи древней и новой, ся современнаго состоянія экономическаго, бытового, ся этнографическаго характера и т. д. Эти изслёдованія сами по себё составляють въ высокой степени поучительный факть нашей новѣйшей общественной исторіи и. -- если только дальнёйшее ихъ развитіе не нарушится условіями, какія не одинъ разъ подрывали теченіе нашей литературы и образованія, — об'ящають свои благотворные результаты въ будущемъ. Какъ бы мы ни судили о безотносительномъ значении этихъ результатовъ, - оно иногда еще не велико, - не подлежить сомевнію, что многія стороны и явленія народной жизни въ первый разъ были указаны теперь въ литературѣ и въ первый разъ находили мѣсто въ общественномъ сознаніи: изслѣдованія не оставались только въ спеціальныхъ книгахъ, но проникали и въ широкое литературное обращение, въ популярную книгу и школу.

Таковы были разнообразныя изысканія въ области народнаго обычая, старины, поэзіи. Съ великимъ трудомъ наши изслѣдователи, при помощи европейской науки, добирались до истиннаго смысла народной старины, и въ результатѣ все болѣе выяснялось ея нравственное значеніе и укрѣплялись сочувствія въ идеальному народ-

ному міровоззрёнію. Какъ, повидимому, ни далека археологія оть интересовь настоящей минуты, ся изслёдованія имёли свое дёйствіе. Изучение народной старины, по замъчанию одного нъмецваго ученаго, удлинняеть на цёлые вёка національную жизнь, обогащаеть народную память и делаеть более сознательнымъ нонимание история,--и прибавниъ, -- настоящаго. Наша археологія в филологія вводили русскій народъ исторически въ европейскую семью, изъ которой иные, не по разуму усердные, патріоты желали его устранить, и чёмъ далёе шли изученія, тёмъ больше указывали между ними культурныхъ точекъ сопривосновенія. Міръ славяно-русскій уже въ до-историческія . времена начатвами своей цивилизаціи примываеть въ античному наслёдству, къ которому (хотя тёснёе) примыкаеть мірь романо-германскій; эта связь продолжалась принятіемъ христіанства и византійской литературы, а въ нов'яйшей исторіи — стремленіемъ, послё реформы, въ усвоению западно-европейскаго или обще-человъческаго просвъщения. Въ научномъ объяснения, народная поэзия являлась обществу въ новоиъ свъть: это не были только произведенія безграмотнаго люда, съ грубой фантазіей и бъднымъ содержаніемъ, произведенія, которыя способны представить одняъ интересь элементарнаго зачатка, давно отмёненнаго развитіемъ просвёщенія и литературы; напротивъ, это былъ отголосокъ юности націи, плодъ всенароднаго творчества, гдъ велось и обновлялось исконное преданіе, гдъ нужно только съумъть подойти въ дълу съ научнымъ пріемомъ и съ человѣчнымъ вниманіемъ, — чтобы открыть высокія красоты содержанія и выраженія. Пониманіе этой поэзіи становидось фактомъ общественнаго значенія: когда масса крипостного крестьянства возстановлялась въ своихъ человёческихъ и гражданскихъ правахъ, это понимание являлось съ другой стороны уразумёниемъ внутренней природы народа, его поэтическихъ и нравственныхъ преданій и ндеаловъ. Остававшійся внѣ историческаго движенія народъ жилъ въ своемъ традиціонномъ поэтическомъ мірѣ: надо было съумѣть войти въ этотъ міръ, чтобы въ нравственной сферѣ возстановить ту связь, которая въ жизни гражданской возстановлялась отмёной грубаго, несправедливаго учрежденія... Народная поэзія заняла съ тёхъ поръ большое мёсто въ исторіяхъ литературы, въ школьномъ преподавании и наконецъ въ воспроизведенияхъ современной поэзии.

Подобный смысль имёли новыя изслёдованія языка. Понятіе о языкё какь органическомь явленіи, тёмь самымь установляло равноправность различныхь его формь и образованій въ историческомь отношеніи. Языкь народный требоваль такого же вниманія, какь языкь книжный, и даже болёс: какь произведеніе творчества всенароднаго, онь быль лучшимь выраженіемь такь-называемаго

"духа" народной рёчи, когда языкъ книжный слишкомъ подлежалъ личному произволу и, какъ дёло меньшинства, не провёрялся массою народа. Равноправность, доказанная въ научномъ отношение, была признана въ литературномъ смыслё: народная рёчь --- и матеріаль, и свладь ся-встрёчали теперь гораздо менёе препятствій, чтобы проникнуть въ квигу и общественное употребление, что прежде только изрѣдка дозволялось авторитетному писателю. Грамматика языва являлась уже не сборникомъ школьныхъ педантическихъ правилъ, а исторіей и физіологіей живого народнаго творчества, не потерявшаго силы и по настоящую минуту. Нёкогда Гоголь сдёлался предметомъ ожесточенныхъ нападеній со стороны блюстителей чистоты русскаго языка за нѣкоторые обороты рѣчи, не прописанные въ грамматикѣ Греча; съ тѣхъ поръ мы видѣли несравненно болѣе сильныя заимствованія изъ разговорнаго и народнаго языка, и онъ уже не возбуждають сомнѣній. Были и есть, конечно, преувеличенія,--грубое книжное примъненіе народной ръчи, безькусная поддълка,--но въ цёломъ литературный языкъ несомнённо обогатился.

Изученіе обычнаго права было съ одной стороны реставраціей историческаго быта, а съ другой объясненіемъ настоящаго, именно истолкованіемъ современныхъ юридическихъ представленій, которымъ начинаетъ давать мъсто самый законъ.

Но какъ ни были велики пріобрётенія, сдёланныя наукой, всего могущественнёе дёйствовала на развитіе интереса къ народному сама жизнь; возбужденія, исходившія отъ науки и успёховъ образованія, только примыкали къ общему настроенію, какое диктовалось несознательнымъ инстинктомъ національной потребности, а затёмъ и сознательнымъ ея уразумёніемъ. Въ сороковыхъ и пятидесятыхъ годахъ, основная мысль лучшихъ людей общества и литературы сводилась именно къ народу: таковъ былъ вопросъ объ освобожденіи крестьянъ и о какой-инбудь свободё общественной самодёлтельности. При всей невозможности въ литературѣ правдиваго изслёдованія и изображенія существующихъ порядковъ, жизнь дёлала свое; впечатлѣнія ея, хотя разрозненныя и умалчиваемыя, производили свое дъйствіе, внутренній процессъ продолжалъ совершаться. Литература, несмотря на все ся стёсненіе, являлась отголоскомъ этой внутренней жизни.

Выше мы говорили о томъ, какъ складывалось понятіе о народности въ литературъ художественной во времена Пушкина и послъ, до "Записокъ Охотника" <sup>1</sup>). Послъ Пушфинской и Лермонтовской народности особенное движеніе этой идеи относится къ послъднимъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. т. I, глава XI.

сороковымъ годамъ - въ обоихъ тогдашнихъ литературныхъ лагеряхъ. славанофильскомъ и западническомъ. Появляются первые "Московскіе Сборники" съ одной стороны; послёднія статьи Бёлинскаго, первыя произведения Тургенева, Григоровича, Некрасова-съ другой, и возниваеть извёстная полемика. Славянофильскою исходною точкою зрёнія быль туманный національный идеализив, построенный при бодьшой помощи измецкой философіи, по ся прісмамъ и даже съ ся терминодогіей. Западническое народное направленіе, прододжая дитературную традицію Пушкина и Лермонтова, было вибств подъ снаьнымъ вліяніемъ Гоголя (художественный реализиъ в общественная сатира), и наконецъ подъ вліяніемъ доходившихъ въ намъ отголосковь полетическаго и соціальнаго возбужденія европейскихь обществь передъ 1848 годомъ (н посяв). Оба теченія отразились въ литератур' художественной. У славянофиловь, д'вательность которыхъ продолжалась въ 1850-хъ годахъ, уже при новомъ царствования. изданіемъ "Русской Бесёды", эти художественныя произведенія были весьма немногочисленны: стихотворенія Хомякова, Ив. Аксакова. потомъ сочинения С. Т. Аксакова (они были предметомъ гордости славянофиловъ, хотя принадлежать сюда весьма условно), повёсти Кохановской, имя которой появлялось въ "Р. Бесбде" и въ газете "День", и пр. <sup>1</sup>). Въ другой литературной школб начинается дбятельность писателей, болёе или менёе тесно связанныхъ съ Бёлинсениъ: повѣсти изъ врестьянскаго быта, Григоровича ("Деревня", "Антонъ Горемыка", позднѣе "Рыбаки", и проч.), "Записки Охотника", въ 1850-хъ годахъ первыя стихотворенія Некрасова, и проч. Намъ не разъ случалось упоминать о томъ, какой общественный смысль завлючался въ отношение этихъ произведений въ народной жизни: это было глубовое гуманитарное движеніе, канунъ врестьянской реформы, выражение настроения той части общества, которая радостно привътствовала освобождение. Довольно свазать, что "Записки Охотника" приравнивались тогда въ извёстной вниге г-жи Бичеръ-Стоу (о крестьянскомъ вопросѣ говорилось какъ объ америванскомъ вопросѣ освобожденія негровъ). Къ крестьянскому дѣлу одинаково относились и въ славянофильскомъ кружкѣ, и вообще во взглядѣ на тогдашній бюрократическій режимъ (говоримъ о концѣ сороковыхъ и началѣ пятидесятыхъ годовъ) обѣ литературныя партін сходнянсь, одинаково чувствуя на самихъ себъ его тяготу и одинаково понимая элементарный вопросъ народной жизни. Поэтому, несмотря на раздоръ теоретическій, художественныя произведенія

28

۷.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ "Русской Беседе" являлись и сочиненія г. Кулиша (напр., историческій романъ "Черная Рада"), но присутствіе ихъ здёсь было теоретическимъ недоразумёніемъ, какъ послё оказалось.

различныхъ школъ или партій находили взанино болёе или менёе справедливую оцёнку. Въ западномъ лагерѣ принимали (нёсколько позднёе) съ сочувствіемъ произведенія С. Т. Аксакова, считавшіяся дѣломъ славянофильскаго воззрѣнія; отдавали справедливость повѣстямъ г-жи Кохановской, стихотвореніямъ Ив. Аксакова. Противная партія, не весьма сочувствовавшая Тургеневу, признавала достоинства "Записокъ Охотника".

Современное "народничество" считаеть себя именно новѣйшимъ общественнымъ принципомъ, гордится собою какъ новоизобрѣтенной панацеей, между тёмъ первые источники новъйшаго народолюбія мы несомнённо найдемъ въ движение сороковыхъ годовъ-одну сторону, либерально-освободительную, въ идеяхъ школы Гоголя и Бѣлинскаго; другую, мистическо-сантиментальную, - въ славанофильствѣ, до "хожденія въ народъ" и переодъванья въ народный костюмъ. Мысль окунуться въ народъ, подслушать тайны его внутренней жизни, собрать и освётить плоды его поэтическаго творчества, -- мысль, какъ мы видёди, вообще распространявшаяся тогда въ инстинктивномъ чаяніи освобожденія крестьянъ, -- возникала опять въ объихъ сторонахъ литературы, въ кругу ученыхъ изслёдователей и въ кругу славанофиловъ, и у первыхъ съ такими же пёнными результатами для ваучнаго объясненія, какъ у вторыхъ были цённы труды собирательскіе. Тотъ же интересъ внушиль Тургеневу одинъ изъ самыхъ изящныхъ разсвазовъ въ "Запискахъ Охотника" ("Пфвцы"). Въ дфлф собиранія народныхъ пѣсенъ уже съ тридпатыхъ годовъ явидся энергическій діятель въ лиці Петра Кирізевскаго: онъ и началь, пожалуй, хожденіе въ народъ, не въ томъ фатальномъ смыслё, какой получило это слово впослѣдствіи, но онъ дѣйствительно ходилъ въ народъ, самъ принялъ, какъ говорятъ, народную складку, и результатомъ его исканій въ средѣ народа было знаменитое собраніе пѣсенъ, которое г. Буслаевъ называлъ обще-національнымъ достояніемъ. Не менъе Киръевскаго былъ "народникомъ" Константинъ Аксаковъ. Исвренній энтузіасть, онъ не могъ оставаться простымъ теоретикомъ или резонеромъ на мистическо-консервативныя темы, какъ нѣкоторые изъ ero собратій; онъ поэтизироваль свои принципы, искаль примънить ихъ въ исторіи прошедшаго, а также и въ настоящему. Самымъ характернымъ образчикомъ его народничества была приведенная выше знаменитая въ свое время статья: "Публика и народъ". гдъ "публика" (ныньче сказали бы: "интеллигенція") изображалась какъ противоположность народа, какъ чуждый всему существу его и паразитный элементь. Подразумъвалось, что "публика", если хочетъ исправиться, должна слиться съ народомъ, — пова оставалось только неизвёстно, какъ это сдёлать. Можно было предполагать, что

для удаленія противорѣчія могло послужить какое-либо освобожденіе народа, его извѣстная самодѣятельность; но это положеніе такъ и осталось неразвитымъ, а эпигоны славянофильства потеряли смыслъ его ученія. Борьбой въ (мнимую) защиту народа была и полемика славянофиловъ противъ писателей круга Бѣлинскаго, но самое движеніе литературы указало, что противники славянофильства вовсе не были противниками народа и дѣятельность ихъ шла на ту же защиту его интереса. Народничество славянофильской школы высказалось и внѣщинии символами: Хомяковъ отпустилъ себѣ бороду, но ему велѣно было ее сбрить; К. Аксаковъ одѣвался въ костюмъ мужицкаго фасона...

Такъ стояли въ концу сороковыхъ годовъ двѣ главныя литературчыя партіи, об'в одинавово преданныя народному дёлу, хотя рёзко различавшіяся въ исходномъ пунете его пониманія и объ одинавово ограниченныя тогда лишь теоріями и надеждами. Въ началъ 50-хъ годовъ въ нимъ присоединился еще одинъ оттвновъ, довольно замѣтный, но и не довольно яркій, чтобы занять самостоятельное положение. Это былъ рядъ писателей-народолюбцевъ, соединившихся одно время около "Москвитянина", или собственно говоря, около "молодой редакція" (Ап. Григорьевъ, Эдельсовъ, Б. Алмазовъ), которой Погодинъ предоставлялъ дъйствовать въ своемъ журналь, въ тоже время забавно отрекаясь отъ ся грёховъ. Въ этомъ журнале стали тогда появляться новыя имена, которыя тотчась обратили на себя вниманіе въ литературныхъ вругахъ: Островскій, Писемскій, А. Потёхинъ, Андрей Печерскій (Мельниковъ), Кокоревъ. Эти писатели не составляли солидарнаго вружка, сошлись случайно въ московскомъ журналё, но были извёстныя черты, отдёлявшія ихъ одно время въ особую группу. Они не принадлежали въ западному кружку, не проходили того развитія понятій, которое шло здёсь оть философскихъ возбужденій тридцатыхъ годовъ, отъ слёдовавшихъ за ними вліяній западно-европейской литературы, и сложилось въ извёстное общественное воззрѣпіс; но, больше предоставленные самимъ себѣ, они воспитались однако въ традиціяхъ Пушкина и Гоголя, а затѣмъ вѣроятно не обошлось и безъ вліянія новой послѣ-Гоголевской литературы. Они были москвичи или прошли университеть въ Москвѣ, близко знали московскую, или провинціальную жизнь. Знаніемъ быта они иногда превосходили своихъ петербургскихъ собратій и, какъ, напр., Мельниковъ, были иногда настоящіе "бывалые" люди, видавшіе всякихъ дюдей и всякіе закоулки жизни. Были въ этихъ условіяхъ ихъ дичнаго положенія свои выгоды и невыгоды: отсутствіе твхъ привычныхъ взглядовъ и пріемовъ, какіе даются кружкомъ; могло (не говоря о собственной силь дарованій) сохранять писателю

его оригинальность, расширять условныя рамки литературиаго рода; но съ другой стороны, быть ножеть, вслёдствіе тёхъ же условій, авлялась и неровность, даже грубость работы, иной разъ и неполнота самаго пониманія наблюдаемой жизни. Тё или другія указанныя черты не трудно найти не только у второстепенныхъ тадантовъ, но даже у такихъ врупныхъ писателей, какъ Островскій или Писемскій. Островскій послё перваго главнаго своего произведенія: "Свои люди сочтенся" 1),---комедін первостепеннаго достониства, исполненной глубокаго пониманія изображаемой жизни, ноздибе впадаль иногда въ сантиментальность, вслёдствіе которой славянофилы одно время сочли его своимъ человѣкомъ; Аполлонъ Григорьевъ видѣлъ въ его произведеніяхъ "новое слово"---въ смыслѣ той особой полуславянофильской школы, которую представляль собою Григорьевь (а впослёдствія съ нимъ виёстё Ө. Достоевскій, г. Страховъ, и вообще журналь "Время-Эпоха"). Писемскій прекрасно зналь практическій быть, даль нёсколько замёчательныхъ произведеній, но быль очень неровенъ. Мельниковъ по преимуществу былъ знатокъ провинціальнаго народнаго быта. Человёвъ, много видёвшій, юрвій, съ тавъ называемой сметкой — хотя безъ особенныхъ правильно сложенныхъ свёлёній-онъ имёль значительный беллетристическій таланть: его разсказы обратили на себя вниманіе именно этимъ рёдко встрёчающимся знаніемъ народнаго быта въ его мельчайшихъ подробностяхъ, простой и вѣрной ихъ передачей, но ему не удалось возвыситься ни до настоящаго поэтическаго творчества, ни до твердо установившагося взгляда на условія народной жизни. "Москвитянинъ", какъ мы замётнин, быль случайно пріютомь этихь писателей на первое время: ихъ могла привлечь сюда наклонность "молодой редакци" въ чему-то народному, хотя самъ издатель былъ именно одинъ изъ самыхъ усердныхъ служителей народности оффиціальной. Вскоръ уже эти писатели повинули первое гибздо, и почти всѣ перешли въ петербургскія изданія, совсёмъ не похожія на "Москвитянинъ". Они применули въ тому движенію, главнымъ представителемъ котораго былъ тогда Тургеневъ, какъ авторъ "Записокъ Охотника".

Вкладъ, сдёланный новой повёстью изъ народнаго быта (о ней собственно мы говоримъ), былъ довольно значителенъ. Новые повъствователи затрогивали много новыхъ сторонъ быта, какія до тёхъ поръ или совсёмъ не находили мёста въ литературѣ, или не находили такого точнаго изображенія: старинная жизнь — до воспоминаній о прошломъ вёкѣ; купеческіе нравы; бытъ крестьянскій, рас-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ему предшествовали въ послёднихъ сороковыхъ годахъ небольшіе битовые очерки, составлявшіе пробу пера.

кольничій и т. п.; изтеріаль литературнаго языка разиножанся жассой новыхъ оборотовъ народной ръчн. Но эта новая повъсть изъ народнаго быта имъла и свои врупные недостатки. Дъло въ томъ, что народъ не такъ легко поддавался изображению. Повёствователя такъ привыкли въ обычному складу тогдашней повъсти и романа. что не усумнились по тому же шаблону располагать и свои новые народные разсказы. Форма этихъ произведеній выработалась на изображеніяхъ совсёмъ изъ другого міра — изъ круга общественныхъ отношеній и личной жизни образованнаго класса; она требовала извёстной завязки, обрисовки характеровъ, нравственныхъ столкновеній, психодогическаго анализа, наконецъ, ландшафта, какъ фона для картаны, и т. п.; въ романъ эти требованія были еще сложные, нежели въ повъсти. Новые повъствователи все это по привычкъ сохданяли и въ своихъ повестнахъ на народные сплетн. Здёсь было все-и характеры, и внутреннія столкновенія, и тонкій психологическій анализъ, но часто не было едного-естественности. Критика встрътвла ихъ вообще съ большими похвалами; новые беллетристи прослыли знатоками и прекрасными разсказчиками изъ народнаго быта; важдое новое произведение ихъ встричалось съ великимъ интересомъ, разбиралось и комментировалось. Но иные усумнились: имъ бросилось въ глаза, что въ новой повёсти въ народному быту приложены въ сущности тв же самыя пружнны, воторыя примвнялись совсёмъ въ иному порядку жизни и здёсь видимо не имёли мёста. Приведены были и вопіющіє прим'вры <sup>1</sup>). Они отысканы были у Григоровича и у Писемскаго, Потёхина, Авдёева и т. д. Впослёдстви, какъ увидимъ далѣе, Добролюбовъ относился въ этому періоду нашей народной повъсти еще строже <sup>3</sup>).

Ложная манера, указанная этими критиками, еще рёзче выступала у писателей второстепенныхъ и третьестепенныхъ. Сочувствіе, съ которымъ приняты были народныя повёсти по ихъ благому намёренію и отдёльнымъ интереснымъ эпизодамъ (недостатки, по новости дёла, не всёми замёчались), повело въ тому, что литература была наводнена разсказами изъ народнаго быта. Кромё названныхъ писателей, этимъ родомъ повёсти занялись Данковскій (псевдонимъ очень извёстнаго нынё дипломата), Лазаревскій, Михайловъ, Мартыновъ; Авдѣевъ написалъ своего "Огненнаго Змія"; на эту дорогу вступали извёстные поэты — Мей, Фетъ; даже г. Майковъ, покинувъ антологическую поэзію, написалъ "Дурочку-Дуню" п т. д. Погоня за вёрностью крестьянскаго колорита доходила до того, что

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Современникъ, 1854, № 2 и 8; Воспоминанія и критич. очерки, Анненкова. Спб. 1879, II, стр. 46-84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочин. Добролюбова, Сиб. 1862, т. 8, стр. 229 и д.

герои повъстей говорили "мужицкимъ" языкомъ, изломаннымъ до непонятности; иъкоторыхъ повъствователей (напр., Мартынова, Данковскаго) нельзя было читать безъ "Областного Словаря" въ рукахъ--кстати онъ былъ тогда изданъ Академіей.

Эрвлище подобной повести изъ народнаго быта подвиствовало удручающимъ образомъ на критику, воспитанную въ прежнихъ эстотическихъ понятіяхъ. Отдавая справедливость талантамъ нёвоторыхъ изъ авторовъ, превраснымъ отдёльныхъ частностямъ и описаніямъ еньшних сторонь быта и характеровь, Анненковь указываль въ повѣсти рядъ неестественностей и именно "литературную выдумку", неприложимую и неидущую въ описываемому быту, и приходилъ въ заключению о невозможности самаго предпріятія. "Многіе, и въ томъ числѣ, вѣроятно, нѣкоторые ивъ писателей этого рода, думаютъ, что простонародная жизнь можеть быть введена собственно въ литературу во всей своей подробности, безъ малъйшаго ущерба для истины, цвъта и значения своего... Это --- весьма важная ошибка. способная породить (и порождающая) безплодныя стремленія въ такой цёли, которая врядъ ли можетъ быть достигнута. Литературная передача всяваго явленія имбеть свои незыбленые правила, прісмы, манеру... Что бы ни дёлаль авторь для тщательнаго сохраненія истины и оригинальности въ своихъ лицахъ, онъ принужденъ наложить враску искусственности на нихъ, какъ только принялся за литературное описаніе. Желаніе сохранить рядомъ другъ подлѣ друга требованія искусства съ настоящимъ, жосткимъ ходомъ жизни, произвесть эстотическій эффекть и вибств цвликомъ выставить быть, мало подчиняющійся вообще эффекту, - желаніе это кажется намъ неисполнимымъ", и пр. 1) Этотъ приговоръ, какъ увидимъ, не былъ принятъ вритивой слёдующаго поволёнія. Она еще сильнёе почувствовала "литературную выдумку", но тъмъ не менъе отвергла мысль о несоединимости изображеній простонароднаго быта съ требованіями искусства.

Съ началовъ прошлаго царствованія, давняя мечта просвёщеннёйшихъ людей русскаго общества стала опредёленнымъ ожиданіемъ, наконецъ, — оффиціальнымъ вопросовъ. Среди общественнаго броженія, надеждъ, одушевленія, вопросъ "народности" впервые становится осязательнымъ. Съ первымъ, хотя еще скромнымъ, началовъ публицистики, предметъ началъ выказывать свои реальныя, жизненныя черты, мнёнія складывались иначе, опредёленнёе, и становилась замътна историческая разница литературныхъ понятій. Упомянемъ здёсь лишь о томъ, что имѣетъ отношеніе къ нашему предмету.

358

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Воспом. и критич. очерки, Ш, стр. 47.

ВЕ ряду многихъ поднятыхъ вопросовъ вознивъ снова вопросъ объ искусствв. Въ данную минуту господствовалъ идеалистическій взглядъ на искусство, какъ на отвлеченное поэтическое творчество, служащее само себъ цълью, свободное отъ "тенденціи", т.-е. въ сущности оть всякой кровной связи съ глубочайшими запросами непосредственной, владъющей нами жизни. Этому взгляду была теперь противопоставлена точка зрёнія, которая, исходя изъ положенія, что искусство есть именно воспроизведение жизни и не ножеть оставаться чуждымъ ея стремленіямъ, что абсолютное испусство, само служащее себѣ цѣлыю, невозможно такъ же, какъ невозможны абсолютные, отвлеченные люди. Эту точку зрънія тогда, и особенно посль, обвинали въ томъ, что она пренебрегаетъ законами изащнаго, требуетъ грубаго реаливиа и тенденціозности, хочеть превратить поэзію въ дёловой трактать, въ концъ концовъ отрицаеть искусство. Но---оставивъ въ сторонъ крайности въ родъ Писарева, которыя вовсе не выражають этой точки зренія — не трудно видеть, что упомянутыя обвинения были совершенно несправедливы. Только въ раздраженной полемикѣ можно было говорить, что эта точка зрѣнія "отрицаетъ искусство"; по примёненіямъ новой критики къ фактамъ литературы было очевидно, что дело шло совсемъ о другомъ. У людей школы Бѣлинскаго, -- нѣсколько ими позабытой, -- не было уже особенно чуткаго отношенія къ жизни (назовенъ Дружинина, В. Боткина, Дудышвина и др.), не было стремленія, которое теперь нарождалось, --- видёть, наконець, въ искусствё ту подлинную, не закрытую "ЛИТЕРАТУРНЫМИ ВЫДУМКАМИ" ДЕЙСТВИТЕЛЬНОСТЬ, ГДЕ МЫ САМИ ЖИВСИЪ и движемся. Привычка, — между прочимъ воспитанная твиъ вибшнимъ угнетеніемъ литературы, вліяніе котораго они переставали сознавать, --- представляла вых поэтическое произведение какъ нѣчто такое, что стойть превыше этой действительности и, если касается ея и решаеть ся вопросы, то только въ неосязаемой, эсирной области идеала. Это была привычка къ своего рода художественному иносказанію и загадий; вибсть съ этимъ, очень естественно развилось усиленное внимание къ внёшней формё, къ художественному выполненію. Теперь желали, напротивъ, чтобы загадка по возможности вончилась, чтобы искусство оставило условныя темы, -- воторыя становились, наконецъ, безразличными, — и не было только вибшнимъ мастерствомъ; чтобы возобладалъ наконецъ тотъ здоровый реализмъ, воторый съ такимъ энтузіазмомъ привѣтствовали у Гоголя. Пусть лучше произведение будетъ менте совершенно по формъ, но не лишено правдиваго содержанія; пусть оно перестанеть быть ювелирной работой, очень иногда врасивой, пріятной тому богачу, который можеть ею владёть и любоваться, --- но станеть и жизненно необходимымъ дёломъ, нужнымъ для общества. Нован критика бывала довольно равнодушна къ произведеніямъ, достоинство которыхъ заключалось во внёшней виртуозности исполненія, и отдавала свое сочувствіе особенно тѣмъ, гдѣ пробивалась жизненная правда. Всего больше ова, нонечно, пробивалась у сильныхъ талантовъ. Добролюбовъ съ величайшимъ увлеченіемъ изучалъ выходившія тогда произведенія Тургенева, Островскаго, Гончарова, Достоевскаго, Марка Вовчка. Имъ посвящалъ онъ цѣлые трактаты, въ которые вкладывалъ свою душу, объясняя ихъ достоинства и тѣ общественныя явленія, какія писатель провидѣлъ въ своемъ художественномъ откровенів. Но Добролюбовъ былъ равнодушенъ или даже относился враждебно къ той литературѣ, которая, въ первые годы послѣ Бѣлинскаго, наполнялась безсодержательными повтореніями старыхъ сюжетовъ, притязаніями на художественность по мелкимъ поводамъ, сантиментально подкрашенными разсказами изъ народнаго быта и т. п.

Съ того передома, который обозначался съ началомъ прошлаго царствованія, и въ самой художественной беллетристикѣ началось начто новое. Возможность исторической и публицистической критики сопровождалась распространениемъ такъ-называемой "обличительной литературы", въ томъ числѣ повѣсти и романа. Она была весьма различнаго качества: отъ произведеній крупнаго художественнаго и общественнаго достоинства она доходила до нассы заурядныхъ повѣстушевъ, которыя обличали исправниковъ и становыхъ и уже скоро набили оскомину. Но въ ряду этой литературы явились произведенія, которыя оставили сильное впечатлёніе: вспомнимъ "Губерискіе Очерки" Салтикова, "Записки изъ Мертваго Лома" Лостоевскаго, "Бурсу" Помяловскаго, "Откупное дёло" Елагина", "Медвъжій уголъ" Мельникова и пр. Въ плать это былъ большой шагъ впередъ-и не въ смыслѣ "искусства для искусства": сила новой белдетристики была въ томъ, что картины ея носили на себѣ свѣжую, несомнённую печать дёйствительности и возбуждали мысль о харавтерѣ жизни, порождавшей такой складъ событій и явленій. Предшествующая литература наибчала вопросы, теперь появлялось все больше и больше матеріала для ихъ вритики.

Повороть къ новому очевиденъ быль и въ изображеніяхъ народнаго быта. Къ тому времени, подъ вліяніемъ гуманныхъ сторонъ произведеній Гоголя, возраставшаго ожиданія освобожденія крестьянъ, наконецъ, соціалистическаго участія къ бъдствующимъ классамъ, сложилось—въ литературъ "западнической" — то теплое отношеніе къ народу, изящнъйшимъ выраженіемъ котораго были "Записки Охотника". Выростало чувство общественной справедливости къ безправному классу. Высказать это чувство въ прямой формъ было невозможно, и повѣсть изъ народнаго быта часто служила иносказательнымъ его выраженіемъ. Писатель былъ доволенъ, когда успѣвалъ возбудить "добрыя чувства"; читатель былъ удовлетворенъ, когда находилъ ихъ высказанными, или поддавался имъ, если онѣ были ему новы. Писатель отыскивалъ и рисовалъ въ народномъ бытѣ его сочувственныя стороны, какія естественно отыскивать у несправедливо бѣдствующаго: рисовались человѣчыме, выдержанные характеры, простота быта и нравовъ, природная мягкость и великодушіе и т. п. Григоровичъ дошелъ до настоящей идиллія; Потѣхинъ — до чувствительной повѣсти; Писемскій—до сенсаціонной драмы.

Теперь положение дёла нёсколько измёнилось. Во второй половинѣ пятидесятыхъ годовъ уже не было сомнѣнія въ бливости реформы. Не было надобности настанвать на прежнемъ тоят и внушать участіе, которое переходило уже въ дёло. Публицистика занялась самымъ вопросомъ о способахъ освобожденія, о хозяйственныхъ, юридическихъ, общественныхъ сторонахъ дъла. Не сегодня-завтра врестьянинъ становился полноправнымъ (т.-е. болѣе или менѣе) гражданиномъ. Задача повъствовательной литературы становилась глубже и серьезние - надо было, навонецъ, познавомиться съ внутреннимъ міромъ крестьянскаго народа, съ содержаніемъ его понятій, съ его уиственными и правственными нуждами. Здёсь уже не было мёста для идиллін; требовалось точное наблюденіе и изображеніе нравственныхъ явленій народной жизни, въ параллель въ тому, что въ тоже время разъяснялось публицистивой и этнографіей. Трудъ художественнаго творчества въ этой области усложнился и затруднился до чрезвычайности; прежде оно могло довольствоваться для своихъ цълей увазаніемъ лишь немногихъ мотивовъ, теперь расврывался передъ нимъ пёлый быть, который несравненно труднёе было свести въ художественную картину. Тургеневъ, послѣ "Записокъ Охотника", въ новомъ наступившемъ тогда періодъ нашей жизни уже не воснулся больше этой области. Недостатки другихъ упомянутыхъ повъствователей были уже почувствованы, и ихъ манера уже не удовлетворяла.-Можно было предугадывать, что народной повёсти предстояла новая пора. Повъсть должна была ближе подойти въ народу, отбросить "литературныя выдумки", начать болёе серьезныя изученіякакова бы ни выработалась ихъ форма, и каково бы ни было художественное достоинство новыхъ произведеній.

Цёлый рядъ вліяній, исходившихъ изъ всего склада того времени, измёнялъ характеръ и стремленія литературы и дёйствовалъ на ту область ея, о которой мы теперь говоримъ. Счастливая случайность, которая была, однако, въ духё времени и дёйствительно была его порожденіемъ, указывала русскимъ писателямъ путь разумнаго слу-

женія народному интересу. Мы разумѣемъ упомянутую выше оригинальную экспедицію, которую задужало морское министерство въ самомъ началѣ прошлаго царствованія и въ которой приняли участіе Островскій, Писемскій, Потёхинъ, Мавсимовъ, Асанасьевъ-Чужбинсвій и др. Эвспедиція вакъ бы увазывала необходимость ближайшаго реальнаго изученія народнаго быта. Для г. Максимова этимъ опредёлилась потомъ вся его литературная дёятельность-этнографастранствователя... Журналы измёнили свою физіономію: эстетическая критика, нѣкогда совибщавшая въ себе основной интересъ литературнаго міра, еще занимала свое місто, но рядомъ съ ней шли эвономические и юридические трактаты. Педагогическая статья Бема, знаменитые "Вопросы жизни" Пирогова, способны были надолго занять умы и стать предметомъ оживленныхъ толковъ. Въ литературныхъ вругахъ шли рѣчи о необходимости шировой народной школы, --- и въ результатъ явилось вскоръ основаніе комитета грамотности, возникли воскресныя школы; журналы были заинтересованы начавшимся въ тѣ же годы сильнымъ распространеніемъ обществъ трезвости (вскорѣ впрочемъ, подавленныхъ откупными управленіями); В. И. Ламанскій, уже тогда ревностный славянофиль, печаталь въ "Современникъ" (1857) прекрасный трактатъ — "О распространени знаній въ Россіи", который теперь впору было бы повторить.

Мы привели эти немногіе факты, чтобы напомнить то одушевленіе, какимъ исполнялось общество во второй половинѣ 50-хъ годовъ, и довольно сравнить это время съ первыми 50-ми годами, чтобы увидать всю громадную перемёну въ настроеніи, совершившуюся въ вакіе-нибудь два-три года. Понятно, почему народная повёсть также измёнидась въ эти годы: она переходида отъ идеалистической отвлеченности въ простую реальную жизнь и не стала скрывать оть себя мрачныхъ, некрасивыхъ сторонъ народнаго быта-и тёхъ, какія приносимы были тяжкниъ положеніемъ народа, и тёхъ, вакія выростали въ его собственной средь; съ другой стороны симпатичныя стороны этого быта рисовались уже не въ видѣ придуманной идилліи, а съ дёйствительными чертами характеровъ и обстановки. Одно обстоятельство дёлало большую разницу въ наблюденіи, и въ самомъ исполнения сюжета. Прежние писатели знали народъ большею частію только издали и потому, между прочимъ, не шли дальше общей гуманной постановки соціальнаго вопроса. Разработка частностей быта и самой внутренней жизни народа лежала виз ихъ задачи. Теперь писатели о народъ стали появляться изъ такихъ слоевъ общества, гдъ изученіе было близко, гдъ писатель иногда самъ дёлилъ этотъ бытъ и могъ говорить о вещахъ знакомыхъ по опыту. Напомнимъ Кокорева, позднѣе Рѣшетникова. — Новая бел-

летристика на народныя темы уже съ этого времени начала подвергаться упреку въ недостатев художественности, а иногда и упреку въ недостаткъ деликатнаго отношенія къ народу. Дъйствительно, за немногими исключеніями, она не могла похвалиться изяществомъ обработки. Причины этому были разныя: главною было-что ростае nascuntur; но другая причина ложала въ самыхъ условіяхъ новой повёсти. Происходиль извёстный перевороть въ самонь складё этого литературнаго рода. Онъ виднио перерождался: онъ захватывалъ все новый матеріаль; сама народная жизнь, которая была его предметокъ, потеряла устойчивость и мънялась на глазахъ наблюдателя такъ, какъ передъ тёмъ не мёнялась цёлую сотню лёть. Не явилось первостепеннаго таланта, который схватиль бы характерь эпохи, и пришлось медленно, разровненными усиліями создавать новую форму. Цёлую художественную картину, - какія затёвали прежніе повъствователи (при помощи "литературной выдумки"), --- смъняеть часто миніатюра, очеркъ, наконецъ, просто фотографія, а иногда н логвая каррикатура; художественный замысель чередуется съ этнографіей или публицистивой.

Не останавливаясь на всёхъ переврестныхъ столкновеніяхъ взглядовъ, какими исполнена была литература конца патидесатыхъ и начала шестидесятыхъ годовъ, для характеристики положенія литературы о народѣ исторически важно указать въ особенности взгляды Добролюбова. Немного было писателей, болёе страстно преданныхъ дёлу преобразованія — одному изъ величайшихъ дёль во внутренней исторіи русскаго народа, делу, об'вщавшему впервые установить его гражданское бытіе. Въ этомъ вопросѣ у Добролюбова не было колебаній: всякимъ недоумѣніямъ о томъ, какъ можетъ сложнться въ будущемъ судьба народа, слишкомъ подавленнаго старой исторіей, не приготовленнаго въ гражданской жизни, невъжественнаго и т. д., онъ противополагалъ глубокую увъренность, что въ народъ найдется достаточный запась ума и правственной силы, чтобы съ достоинствоиъ занять свое новое положеніе, — лишь бы данъ былъ просторъ этимъ силамъ. Его упрекали, даже безповоротно обвиняли за рёзкость его мнѣній и приговоровъ, неуваженіе къ авторитетамъ; но теперь, на разстоянія нёсколькихъ десятковъ лёть, всякому безпристрастному человѣку не трудно видѣть, что источнивомъ его желчной страстности было именно и только то, что въ обществе и литературѣ онъ видѣлъ мало силъ и явденій, которыя отвѣчали бы положению. Здёсь и овладёвало имъ то "отрицательное направление", воторое считали его единственной чертой; его мивнія и сочувствія были совершенно положительны вездё, гдё шла рёчь о защить нравственнаго права и достоинства народа.

Критика новаго направленія хорошо понимала изм'внивніка условія литературы о народ'й и на первом'я план'й ставила правдивость изображенія, относясь весьма равнодушно въ приговорана прежней критики, настаивавшей на исключительно эстетических требованіяхъ. Приведемъ два-три прим'вра.

Говоря о сочиненіяхъ И. Т. Кокорева, — молодого даровитам писателя, автора извёстной тогда повёсти "Саввушка" и рано умершаго подъ гнетомъ нужды, --- Добролюбовъ такъ защищалъ его от упрековъ въ недостаточности художественной отлёлки. "Люди, находившіе въ Кокоревѣ зародыши сильнаго дарованія, цённышіе ею горячую любовь въ работящимъ бъднявамъ нашимъ, большею частію и не предполагали техъ обстоятельствъ, которыя служили у него источникомъ этой любви, но вмёстё съ тёмъ и препятствовали свободному развитию его дарования. Строгие эстетические ценители хотѣли, чтобы онъ дальше вынашиваль 1) въ душѣ свои произведени, давалъ своимъ очеркамъ больше стройности, больше объективировам ) ихъ, лучше отдёлывалъ со стороны внёшияго изложения... Но цёштели не знали, въ какомъ отношения находились произведения Коворева въ его собственной жизни. Немногимъ быдо извъстно. что эти очерви, изображающие горькую бедность съ честнымъ трудонь а подъ-часъ и грязь, и забвение горя за чаркой, и невольное вилянье изъ стороны въ сторону, что все это - воспроизведение того, что со всёхъ сторонъ обхватывало и сжимало жизнь самого автора Онъ не издали, не въ качествѣ дилеттанта народности, не въ чася досуга, не для художественнаго наслажденія наблюдаль и изображалъ жизнь бёднявовъ, съ горемъ, а часто и съ грёхомъ пополать добывающихъ кусовъ хлёба. Онъ самъ жилъ среди нихъ, страдал съ ними, былъ съ ними связанъ кровно и неразрывно. Онъ недурю изображалъ мастеровыхъ, кухаровъ и извощиковъ; не мудрено: его трудами поддерживалось существование стараго, больного отца-ремесленника, изъ вольноотпущенныхъ, давалась помощь его материвухаркѣ, его брату — извощику!.. Ему ли было отдѣляться оть героевъ своихъ произведеній и стараться объективировать ихъ! Ещ ли было заботиться о вынашивании въ душъ своихъ образовъ, об изящности ихъ отдёлки! Будь какая угодно артистическая натура, но трудно усадить въ живописное положение больного отца. чтобы съ него нарисовать изящный портретъ нищаго старика; трудю томить его голодомъ, чтобы, смотря на его страданія, выносить В лушь образь голодной бедностя и потомъ съ эническимъ споко-

<sup>3</sup>) Tarme.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Одно взъ любимыхъ выраженій въ терминологія тогдашнихъ эстетиковъ.

ствіемъ выставить его на показъ міру. Нищета семейная, безотрадное, насущное, сосущее горе, въ какомъ проходила жизнь Кокорева, нало благопріятствуетъ ровному и спокойному теченію мыслей<sup>4</sup> <sup>1</sup>)...

Въ другой разъ Добролюбовъ обратился къ вопросу о литературныхъ изображеніяхъ народной жизни по поводу "Повъстей и разсказовъ" Славутинскаго <sup>9</sup>). Оспаривая упомянутыя мизнія прежней вратики о невозможности достигать эстетическаго эффекта въ изображеніяхъ быта, мало подчиняющагося эффекту, онъ излагалъ тогдашнее положеніе этой отрасли литературы слёдующимъ образомъ.

Въ первыхъ пятилесятыхъ годахъ, наша литература была наволнена разсказами изъ народнаго быта. Кроив той московской группы, о которой мы говорили, явился цёлый рядъ второстепенныхъ и третьестепенныхъ разсказчиковъ. Въ тоже время высказалась и та точка вренія, что истина простонароднаго быта непримирима съ "незыблемыми" законами искусства. Добролюбовъ одинаково несочувственно относился и къ той литературѣ, еще слишкомъ поверхностно относившейся въ народу, и въ тому эстетическому взгляду. Размноженіе народныхъ разсказовъ онъ объясняль просто тёмъ, что въ тё годы усиленнаго стёсненія литературы это была безвредная тема. Въ тѣ годы (начало 50-хъ),-говорилъ онъ (въ 1860),-, о крестьянскомъ вопросѣ не было и помину, слѣдовательно разсказы о жизни крестьянъ (разумъется, безъ всякаго отношенія къ ихъ придическимъ правамъ или, правильнъе сказать, обязанностямъ) никого не могли задъвать за живое, никому не досаждали. А все другое въ то время вазалось очень сомнительнымъ и встрвчалось съ большимъ недоброжелательствомъ извѣстною частью публики, отъ которой преимущественно зависить процвётание русской литературы" (т.-е цензуров). Тогда обратились въ мужику. "За нёсколькими писателями, дёйствительно наблюдавшими народную жизнь, потянулись цёлыя толпы такихъ сочинителей, которымъ до народа и дъла-то никогда не было". Но по всему тогдашнему положению литературы, "къ мужикамъ приступали тогда съ тою же манерою, какъ и ко всёмъ другимъ членамъ общества, т.-е. заставляли ихъ постоянно прикидываться непомнящими родства. Какъ мужикъ съ своей деревней связанъ, въжъ управляется, какія повинности несеть, чей онъ и какъ съ бариномъ, съ управляющимъ, съ окружнымъ или исправникомъ въдается - это вы могли отврыть весьма въ ръдкихъ случаяхъ, -именно, когда попадался вамъ идеальный управляющій, какъ въ

**4** |

<sup>1)</sup> Сочиненія Добролюбова, т. 2, стр. 504.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, т. 3, стр. 229 и слѣд.

"Крестьянк" <sup>1</sup>), или какъ въ "Лѣшемъ" <sup>2</sup>), напримѣръ... Житейская сторона обыкновенно пренебрегалась тогда повѣствователями, а бралось, безъ дальнихъ справокъ, сердце человѣческое, а такъ какъ для него ни чиновъ, ни богатствъ не существуетъ, то и ивображалась его чувствительность у крестьянъ и крестьянокъ. Обыкновенно герои и героини простонародныхъ разсказовъ сгорали отъ пламенной любви, мучились сомивніями, разочаровывались—совершенно такъ же, какъ "Тамаринъ" г. Авдѣева или "Русскій Черкесъ" г. Дружинина. Разница вся состояла въ томъ, что виѣсто: "я тебя страстно люблю; въ это мгновеніе я радъ отдать за тебя жизнь мою", они говорили: "я тея страхъ какъ люблю; я таперича за тея жисть готовъ отдать". А впрочемъ, все обстояло, какъ слѣдуетъ быть въ благовоспитанномъ обществѣ: у г. Писемскаго одна Мареуша даже въ монастырь ушла отъ любви, не хуже Лизы "Дворянскаго Гиѣзда".

Въ виду этого Добролюбовъ иронически соглашался съ мивніемъ эстетической критики о несоединимости истины простонароднаго быта съ требованіями искусства. "И дъйствительно: законы искусства требуютъ, чтобы въ повёсти или драмё строго и естественно развивалось содержаніе само изъ себя и представляло внутреннюю борьбу въ человёкё какихъ-нибудь двухъ началъ; а жизнь нашихъ мужиковъ совершенно зависитъ отъ случайностей разнаго рода—отъ наѣзда станового, отъ расположенія духа управляющаго, отъ болѣзни барской собаки или лошади, отъ нетрезвости земсваго и т. п., и кромѣ того—внутренней борьбы въ нихъ никакой нѣтъ, потому что они, видите ли, находятся еще въ первобытной непосредственности". Что прикажете дѣлать искусству въ такомъ ватруднительномъ случаѣ?

Но дѣло совершенно измѣнилось съ тѣхъ поръ, какъ крестьяскій вопросъ былъ поставленъ правительствомъ и сталъ предметомъ серьезнаго вниманія общества.

"Крестьянскій вопросъ заставилъ всёхъ обратить вниманіе на отношенія пом'ящиковъ и крестьянъ. Литература хотёла тотчасъ принять посильное участіе въ разр'яшеніи вопроса и, между прочимъ, принялась-было за путь беллетристической обработки существующихъ фактовъ. Но вскор'я было соображено, что въ минуту серьезнаго и мирнаго разсужденія о д'ял'я, неделикатно болтать о фактахъ, выставляющихъ одну сторону въ нехорошемъ вид'я и могущихъ раздражать ее напоминаніями прошлаго, которое довольно скоро уже кончится. Итакъ, этотъ предметъ былъ беллетристикою оставленъ въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Потвхина,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Писемскаго.

нокой: но не могла быть оставлена безъ вниманія жизнь крестьянъ и существующія условія ихъ быта. Разъясненіе этого дёла стало уже не игрушкой, не литературной прихотью, а настоятельною потребностью времени. Безъ всякаго шума и грома, безъ особенныхъ новыхъ открытій, взглядъ общества на народъ сталъ серьезнѣе и осмыслияся нѣсколько просто отъ предчувствія той дѣятельной роли, которая готовится народу въ весьма недалекомъ будущемъ. Виѣстѣ съ тѣмъ появились и разсказы изъ народнаго быта, совершенно уже въ другомъ родѣ, нежели какіе являлись прежде".

Эти разсказы другого рода харавтеризуются внигой Славутинскаго. Въ этомъ авторѣ Добродюбовъ не видѣлъ особенной силы художественнаго таланта: многимъ изъ прежнихъ писателей онъ очень уступаеть въ этомъ, но имветь передъ ними другое преимущество. "Онъ имѣеть ту особенность, что говорить постоянно такъ, какъ взрослый человёвь должень говорить съ взрослыми людьми о серьезновь дёлё. Онь не подлаживается ни въ читателямъ, ни въ народу, не старается, примъняясь въ нашимъ понятіямъ, смягчить передъ нами грубый колорить крестьянской жизни, не усиливается непремвено создавать идеальныя лица изъ простого быта. Онъ не считаеть нужнымъ и щегольнуть сочувствіемъ въ простому влассу, воторое съ такимъ самодовольствомъ старались выставить на показъ нёкоторые изъ прежнихъ, даже талантливыхъ писателей"... Напротивъ, новый авторъ обходится съ врестьянскимъ міромъ довольно строго: онъ не щадить красокъ для изображенія дурныхъ сторонъ его, не прачетъ подробностей, свидътельствующихъ о томъ, какія грубыя и сильныя препятствія часто встрівчаеть въ немъ доброе намърение или полезное предприятие. Но не смотря на то признаемся, эти разсказы гораздо более возбуждають въ насъ уважение и сочувствіе къ народу, нежели всё приторныя идилліи прежнихи разсказчиковъ. Тъ, бывало, смотря на народъ съ высоты своего величія, великодушно старались обойти его недостатки и выставить только хорошія стороны; они разсчитывали возбудить въ читателяхъ сожалёніе, благосклонность къ низшему сословію, и трактовали его съ той обидной дасковостью, которая обыкновенно происходить отъ увъренности въ неизмъримомъ превосходствъ собственномъ. Тавъ обращаются иногда съ маленьвими дётьми, больными, сумасшедшими... Тавое обращение бываетъ, впрочемъ, ужасно обидно для дътей, начинающихъ приходить въ сознаніе, и для здоровыхъ людей, которыхъ другіе считають больными или поврежденными... Не особенно пріятно было и подобное отношеніе писателей въ народу для людей, дёйствительно сочувствовавшихъ ему и понимавшихъ его жизнь. Оттогото и пріятно видѣть то мужественное, прямое и строгое воззрѣніе

на простой народъ, какое выражается въ этихъ разсказахъ. Авторъ говорить о мужикъ просто какъ о своемъ братъ: вотъ, говоритъ, онъ каковъ, вотъ къ чему способенъ, а вотъ чего въ немъ нътъ, и вотъ что съ нимъ случается, и почему. Читая такой разсказъ, и дъйствитедьно становишься въ уровень съ этими людьми, входишь въ ихъ обстоятельства, начинаешъ житъ ихъ жизнью, понимать естественность и законность тъхъ или другихъ поступковъ, разсказываемыхъ авторомъ. И не смотря на то, что многое признаешь въ нихъ груо́ымъ и неправильнымъ, все-таки начинаешь болѣе цѣнить этихъ людей, нежели по прежнимъ сахарнымъ разсказамъ: тамъ было высокомърное снисхожденіе, а здѣсь въра въ мародъ".

Эта "въра въ народъ" и была именно тъмъ господствующимъ началомъ, которое лежало въ основѣ общественныхъ и литературныхъ взглядовъ новой критики. Относительно прежней литературы о народѣ, Добролюбовъ прибавляетъ еще одно замѣчаніе: "Впрочемъ, -говорить онъ вслёдъ за этимъ, -приторное любезничанье съ 💼родомъ и насильная идеализація происходили у прежнихъ писателей часто и не отъ пренебреженія въ народу, а просто отъ незнанія или непониманія его. Витания обстановка быта, формальныя, обрядовыя проявленія нравовъ, обороты языка доступны были этимъ писателямъ, и многимъ давались довольно легко. Но внутренній смыслъ и строй всей врестьянской жизни, особый свладъ мысли простолюдина, особенности его міросозерцанія-оставались для нихъ по большей части закрытыми. Воть отчего нередко писатели, даже хорошо изучившіе народную жизнь, вдругъ переносили въ нее отвлеченную идею, зародившуюся въ ихъ головѣ и обязанную своимъ началомъ вовсе не народному быту, а тому кругу, въ которомъ жили сами писатели".

Слѣдують примѣры. Выходила "народность" — въ томъ родѣ, какъ иѣкогда у Нелединскаго-Мелецкаго и Дельвига; въ тогдашнихъ пѣсенкахъ разсказывалось, какъ дѣвица по цѣлымъ днямъ сидитъ въ грусти на бережку, поджидаючи милаго, а добрый молодецъ, котораго "погубили злые толки", хочетъ отъ нихъ въ лѣсъ бѣжать. "Авторы, — говоритъ Добролюбовъ, — очевидно, не предполагали, что у красной дѣвицы есть работа дома, либо на полѣ, и что если молодецъ убѣжитъ въ лѣсъ, то его поймаютъ, и съ нимъ поступлено будетъ, какъ съ бродягою". Подобнымъ образомъ въ эпоху простонародныхъ повѣстей (въ первыхъ 50-хъ годахъ) было въ ходу "постановленіе собственнаго я въ разрѣзъ съ окружающей дѣйствительностью", и подобная тема переносилась цѣликомъ въ крестьянскіе нравы — въ видѣ любви къ неровнѣ и т. п., и готова была романтическая исторія изъ народнаго быта. Талантливый разсказъ и вѣрно скопированныя бытовыя черты часто скрывали отъ читателя натянутость.

#### новъйший реализмъ.

самой темы, - но не могли все-таки дать этимъ произведеніямъ прочнаго значенія. Эта натанутость тогдашнихъ повёстей и романовъ изъ народнаго быта, по словамъ Добролюбова, происходила отъ йвухъ причниз-, частію отъ робости авторовъ, боявшихся выставлять цвликомъ всю жизнь простонародья, какъ она есть, частію же прямо отъ непониманія внутреннаго смысла этой жизни и ся отношеній ко всёмъ другимъ явленіямъ русскаго быта. Поэтому, только съ обращеніемъ большаго вниманія на всё стороны быта низшихъ классовъ и съ уясненіемъ ихъ значенія въ государственной жизни народа возможно было ожидать болёе полнаго и жизненнаго, естественнаго воспроизведенія народнаго быта въ литературѣ". Возвращаясь въ заключении статьи къ эстетическому вопросу, Добролюбовъ находилъ, что "требованія искусства" могуть не сходиться съ "правдой народной жизни" только по недостатку или фальшивому употреблению таланта или по недостатку чутья къ народной жизни, а вовсе не по существу самаго дёла, и что, "если ужъ выбирать между искусствомъ и дъйствительностью, то пусть лучше будуть неудовлетворяющіе эстетическимъ теоріямъ, но вёрные смыслу дёйствительности разсказы. ножели безукоризненные для отвлеченнаго искусства, но искажающіе жизнь и ен истинное значение".

Итакъ, епра ез народъ, по и сеободное притическое изучение его — былъ выводъ Добролюбова <sup>1</sup>). Онъ замъчателенъ исторически тъмъ, что отмъчаетъ дъйствительный переломъ, который долженъ былъ начаться, и въ самомъ дълъ начался, какъ въ художественномъ изображени народа, такъ и вообще въ отношении къ нему литературы. Новый взглядъ развился потомъ въ цълое литературное ивление.

Въ тѣхъ мысляхъ, которыя особенно рельефно были высказаны Добролюбовымъ, заключались всѣ лучшія стороны позднѣйшаго народничества, какъ горячаго желанія узнать народъ и служить его дѣлу, и не заключались его худшія стороны, какъ напримѣръ то неразумное самомнѣніе, которое приводило многихъ "народниковъ" къ отрицанію европейскаго просвѣщенія и гражданственности во имя мнимаго народнаго принципа.

Мы скаженъ далёе, какъ сложилась впослёдствіи эта послёдняя странная точка зрёнія, и отмётимъ здёсь только дальнёйшее развитіе собственно литературныхъ изображеній народа, развитіе литературнаго стиля. Тотъ поворотъ въ этомъ стилѣ, который наступалъ съ эпохи освобожденія и который отличался первымъ дёйствительнореальнымъ отношеніемъ къ народному быту, не нуждавшимся ни

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Его понятія о вародѣ изложены подробно также въ статьѣ "Черты изъ жизни русскаго простонародья" — по поводу Марка Вовчка (Сочин., т. 8, стр. 870—441), въ статьяхъ объ Островскомъ и др.

HCT. 9THOPP. 11.

въ приврасахъ, ни въ умолчаніяхъ, очевидно долженъ былъ съ теченіемъ времени все усиливаться. Дъйствительно, чъмъ дальше развивался разсказъ изъ народнаго быта, тёмъ болёе сказывалось въ немъ этнографическаго знанія и витсть стремленія точнье передать общественныя стороны народнаго быта. У первыхъ разсказчиковъ, которые выступили въ литературѣ наканунѣ реформы (какъ Григоровичь. Потёхниь, Писенскій), и новаго ряда ихъ, который началь авиствовать одновременно съ нею (Слецовъ, Николай Усценскій, Славутинскій и пр.), было несравненно меньше того знанія народной жизни, какое мы видимъ теперь не только у такихъ спеціалистовъ народной повъсти вакъ Глъбъ Успенскій, Златовратскій, Эртель, Наумовъ и др., но даже у второстепенныхъ и третьестепенныхъ шисателей этой категоріи. Вопросы о народѣ разбирались въ литературѣ такъ настойчиво, наиболѣе талантливые и наблюдательные писатели такъ раздвинули рамки и подробности картинъ, что для новыхъ дъятелей въ этой области становилось обязательнымъ гораздо болве внимательное изученіе, чвиъ двлалось когда-нибудь прежде. Къ движению чисто литературному присоединилось движение общественнаго характера, отразившееся съ своей стороны на литературномъ изображении народа. Мы говоримъ о такъ называемомъ "хожденіи въ народъ". Это явленіе, до сихъ поръ вполнѣ невыясненное, было во всякомъ случай чрозвычайно любопытнымъ симптомомъ нашей общественной жизни шестидесятыхъ и семидесятыхъ годовъ. Замѣтимъ прежде всего, что оно имѣло нѣсволько различныхъ формъ и исходило изъ различныхъ побужденій. Всего чаще полагають (и это не однажды изображалось въ литературѣ, какъ напр. въ "Нови" Тургенева), что оно имбло политическую подкладку и имбло въ виду цёли революціонныя и бунтовскія. Примёры тому дёйствительно бывали и оказывались безплодны и только фатальны для самихъ дъятелей; но движеніе далеко не исчерпывается этими примърами н напротивъ гораздо многочисленнъе были случан, гдъ "хожденіе въ народъ" имфло харавтеръ мирнаго движенія съ задачами общественными и экономическими.

Рѣшеніе врестьянскаго вопроса было столь великимъ переворотомъ, что современники не могли угадать всего объема его послѣдствій, послѣдствій общественныхъ, когда съуживалось значеніе привилегированнаго, нѣкогда вполнѣ господствовавшаго надъ другими, сословія и получала извѣстную полноправность громадная народная масса; послѣдствій экономическихъ, когда огромное большинство мелкихъ землевладѣльцевъ, теряя даровой врестьянскій трудъ, было совершэнно выбито изъ традиціонной колен и должно было искать себѣ поваго экономическаго поприща, какъ средства существованіа; нако-

нець послёдствій правственныхъ. Тё прославленія, которыми сопровождалась реформа, вовсе не были только привычнымъ оффиціальнымъ панегирикомъ, какой ведется у насъ изстари, иногда вовсе не высказывая дёйствительнаго настроенія: напротивъ, здёсь несомивню въ большой доль участвовало глубокое чувство правственнаго удовлетворенія. Понатно, что прамымъ выводомъ изъ этого настроенія для тёхъ, у кого оно было искренно, должна была стать перемёна въ отношения къ народу: мёсто прежняго высовомёрнаго отчужденія должно было заступить сближение и примирение, и вогда притомъ положение значительной, даже наибольшей части прежняго землевладѣльческаго класса совершенно измѣнилось въ отношеніи общественномъ и экономическомъ, очевидно должна была наступить для нея новая форма труда, общественныхъ стремленій и самыхъ идеаловъ. Отсюда шли тё различныя движенія, которыми наполняются первые шестидесятые года; въ свое время большею частью не понатыя и даже оклеветанныя, онв однако были вполнв естественнымь результатомъ даннаго подоженія и заключали въ себѣ здоровые элементы, которые имъли все право на поддержку и объщали благотводные результаты въ будущемъ. Таково было основание воскресныхъ и безплатныхъ школъ, которыми образованный классъ стремился помочь темноть народной массы; таковы были усилія основать высшее женское образование: въ практическомъ смыслѣ оно должно было доставить средства въ заработку для тёхъ женщинъ, которыя не нуждались или гораздо меньше нуждались въ немъ прежде въ среднемъ и мелкомъ дворянскомъ быту <sup>1</sup>). Къ разряду тъхъ же явленій принадлежало "хожденіе въ народъ", которое съ одной стороны было выраженіемъ идеалистическаго стремленія сблизиться съ народомъ, впервые равноправнымъ, а съ другой-и желаніемъ найти и для себя достойный трудъ въ его средъ.

Въ послѣдніе годы одинъ изъ нашихъ критиковъ, опредѣляя источники народолюбія въ нашей литературѣ и обществѣ, приписывалъ его "раскаявшемуся дворянину". Другой критикъ, опредѣлая народолюбивыя стремленія славянофильства въ лицѣ Константина Аксакова, противополагалъ его народолюбію западниковъ, такимъ образомъ, что у послѣднихъ источникъ его "кроется въ чувствѣ жалости нравственно чуткихъ представителей русскаго культурнаго класса къ бѣдственному положенію мужика и въ чувствѣ раскаянія, которое испытывали "сыны народнаго бича" при мысли о своей причастности грѣху вѣкового угнетенія крѣпостного раба", что когда

371

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Статистическія цифры различныхъ высшихъ женскихъ курсовъ постоянно указывали, что огрожное большинство слушательницъ бывало изъ дворянскаго сословія.

въ началѣ сорововыхъ годовъ стали приходить въ намъ "филантропическія" иден, т. е. иден соціальныя, пробуждавшія сильное общественное чувство, оно направилось прежде всего на низшіе угнетенные влассы и народолюбіе стало "желаніемъ выяснить, что врѣпостной рабъ есть тоже человѣвъ и что, слѣдовательно, его страданія должны быть облегчены"; нежду тёмъ источникъ народолюбія славянофильскаго быль діаметрально противоположный. Константину Аксакову мужикъ былъ дорогъ главнымъ образомъ, какъ хранитель истинно русскихъ преданій; не потому онъ любилъ мужика, что это быль нашь меньщій брать, а потому, что видёль въ немъ живой. обломовъ дорогого ему древне-руссваго быта. Поэтому-то Авсавовъ. "совершенно закрывая глаза на реальную двистентельность и на тв печальныя условія, среди которыхъ протекала жизнь крёпостного мужика, изображалъ ее въ такихъ оптимистическихъ краскахъ", въ какихъ напр. онъ изображаетъ даже положение врёпостного мужика въ своей пьест "Князь Луповицкій" 1). Не буденъ выбирать, какая изъ двухъ точекъ зрѣнія предпочтительнѣе; не будемъ разбирать также, действительно ли только чувство жалости и раскаянія (чувства слишкомъ субъективныя) руководили народолюбіемъ круга Бѣлинскаго сороковыхъ годовъ и позднѣе, и не присоединялось ли въ. этимъ чувствамъ и более глубокихъ оснований въ пелонъ общественномъ понимании: едва ли сомнительно, что въ общественномъ смыслѣ. была действительнее и вліятельнее та точка зренія, которая исходила не изъ поэтизированной археологін, а изъ оцѣнки настоящихъ отношеній народной жизни. Эта послёдняя оцёнка проявлялась теперь и въ томъ взглядѣ на освобождаемую народную массу. какой мы видели у Добролюбова и который распространялся тогда въ значительной долъ общества, а также молодыхъ покольній; но, какъ далѣе увидимъ, распространился съ извѣстными новыми оттънками и взглядъ К. Аксакова или слявянофильский: отношение въ народу было не только ндеалистическое съ реальной основой, но и съ основой мечтательной, фантастической. Это последнее и произвело впоследствія то, что въ тесномъ смысле было названо "народничествомъ".

Такъ или иначе, въ разныхъ степеняхъ и оттёнкахъ указанныхъ здёсь воззрёній, интересъ къ народу въ значительной части, быть можетъ, большинства литературы становился господствующимъ, обязательно подразумёваемымъ. Когда нашелся писатель съ сильнымъ дарованіемъ, особливо способностью разнообразнаго наблюденія, онъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ник. Михайловскій и С. Венгеровъ (Критико-біографическій Словарь, стр. 289—241).

быстро сталь популярнымь: это быль Глёбь Успенскій. Не задавали себѣ вопроса, какой собственно выводъ слѣдуетъ изъ приводимыхъ ниъ картинъ; но наблюдение было разнообразно, часто мѣтво, и этого было довольно: постоянно возбуждалось и поддерживалось внимание къ вопросу, который являлся основнымъ и капитальнымъ. Госполство этого интереса было таково, что изъ-за него забывались самыя требованія художественности. Объ нихъ очень мало дуналъ писатель, какъ Рѣшетниковъ, у котораго въ его первой и дучшей повѣсти нашлись поразительныя вартины быственнаго быта; объ эстетическихъ требованіяхъ мало дуналъ и читатель. Это не было, конечно, правиломъ; но появлялась мысль, что забота о хуложественной отдёлкъ есть роскошь и что нужна одна только реальная правда. Такая мысль была у Решетникова плодомъ нёсколько грубаго демократизма, перенесеннаго изъ житейскихъ понятій на искусство. Любопытно, что одновременно подобная мысль возникала и въ совершенно иной сферв, въ понятіяхъ писателя, знаменитаго высокимъ художественнымъ достоинствомъ его произведеній, у графа Л. Н. Толстого. Кавъ извёстные народолюбивые идеалисты стремились "опроститься", полагая этимъ достигнуть цёли своихъ безпокойныхъ исканій, такъ тоже самое оказывалось въ литературѣ: одинъ изъ величайшихъ ея писателей отказывался, находя это излишнимъ, писать художественныя произведенія для развлеченія избалованныхъ и испорченныхъ читателей и ришался писать только для простыхъ читателей изъ народа на доступныя имъ темы и доступнымъ для нихъ язывомъ, намъденно избѣгая того, что называють художествомь, - потому что самое художество есть роскошь, а, главное, "ложь". Это былъ крайній предѣлъ, до котораго могло дойти стремленіе сдѣлать литературу служеніемъ народу и вибстё его вёрнымъ изображеніемъ. Каково бы ни было теоретическое достоинство разсужденія, приводившаго къ такому выводу, во всякомъ случат было оригинально и невиданно пріобрѣтеніе литературнаго стиля. "Власть тьмы", которая изумительнымъ образомъ пронивла на сцену любителей въ аристократическомъ вругу, была относительно стиля высщимъ пунктомъ, до какого достигъ народный реализмъ изображенія и языва <sup>1</sup>).

Всяфдъ за Л. Н. Толстымъ стала складываться группа писателей изъ народнаго быта, которая старалась примѣнить тотъ же самый пріемъ: нѣкоторыя ихъ произведенія любопытны простотой разсказа и замѣчательной точностію въ изображеніяхъ народной жизни; быть можетъ, имъ недостаетъ иногда бездѣлицы—поэтическаго интереса.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. книжку г. Скабичевскаго: "Беллетристи-народники. Критические очерки". Спб. 1888.

Но въ пѣдомъ и независимо отъ этого стремденія къ фотографіи,--воторая можеть быть удачна только въ рукахъ большого таланта, въ цёломъ составѣ нашей литературы, кавъ результатъ весьма различныхъ теченій, выработалась зам'ячательная степень совершенства. въ изображении народной жизни и въ мастерствъ языка. Независимо оть указавныхъ новъйшихъ возбужденій, этимъ совершенствомъ обладають и произведенія старыхъ писателей, воспитавшихся въ иную. пору, подъ иными вліяніями. Назовемъ Островскаго, у котораго изображенія "Темнаго царства" были настоящимъ литературнымъ отврытіемъ; его историческія драмы были замѣчательными опытами реставраціи народной старины; въ одной изъ послёднихъ его пьесъ. ("Снъгурочка") съ бодышимъ искусствомъ приведена въ дъйствіе даже старая народная мисологія. Назовемъ наконецъ Салтыкова: эпизодическія картины народной жизни воспроизведены у него съ тъмъ же неизивннымъ совершенствомъ, съ какимъ онъ передаетъ. быть и нравы всякихъ иныхъ сдоевъ общества; онъ не былъ народолюбцемъ въ новъйшемъ стилъ, но послъднее его произведение было. замѣчательнѣйшей картиной стараго врёпостного быта, какая только являлась въ нашей литературѣ и гдѣ судьбѣ подневольнаго народа. посвящены многія глубокія страницы. Здёсь, мимо нов'вйшихъ народолюбивыхъ движеній, намъ вспомнится снова благородный идеализмъ сороковыхъ годовъ.

## ГЛАВА XII.

### Народничество.

### Реакціонный повороть послё реформъ. — Разладъ въ общественномъ мнёнім и отраженіе его на литератур'в о народ'в. — Вопросъ о "деревнё". — Теорія народничества. — Нов'я шая народническая беллетристика.

"Народничество", о которомъ говорилось такъ много въ 1870 — 80-хъ годахъ, есть нёчто весьма неясное, не легво опредёлимое, произвольное; "народнивами" называють себя (и называются другими) люди, очень мало похожіе, даже вовсе непохожіе другь на друга: люди съ очень опредёленными прогрессивными мивніями, и дюди. заявляющіе себя на каждомъ словѣ спеціальными друзьями народа. и, однако, проповёдующіе нёчто близкое къ настоящему обскурантизму. Литературная фракція, которая въ особенности приписываетъ себъ знаніе народа и върнъйшее истолвованіе его мыслей, отличается едва ли не наибольшей спутанностью понятій. Она считаеть свои взгляды именно самоновъйшимъ принципомъ, разрътающимъ всъ вопросы о народѣ; съ замѣчательнымъ самодовольствомъ она изобличаеть всякія противныя мнёнія, противополагая себё и "бюрократизиъ", и "либерализиъ", смъщивая ихъ въ одну кучу, иной разъ нападая на славянофиловъ, и рядомъ-совпадая съ "Моск. Вѣдомостями" (Катковскихъ временъ).

Какимъ образомъ могло произойти, что среди ревностно заявляемыхъ привязанностей въ народу могло появиться направленіе, соединяющее такія странныя свойства? Объясненія этого вопроса надобно искать во всемъ ходѣ недавней и современной общественной исторіи, которая, однако, не удобно поддается опредѣленіямъ. Не принимая на себя этой задачи, отмѣтимъ лишь нѣсколько фактовъ изъ ближайшей литературной области.

Тотъ порывъ общественнаго увлеченія, который наполняль первые годы прошлаго царствованія, былъ весьма непродолжителенъ. Уже тогда можно было замёчать, сколько въ немъ непрочнаго и шаткаго. Новое, повидимому, очень либеральное настроеніе тёхъ годовъ было подготовлено слишкомъ тяжелыми годами разочарованій Крымской войны: всвиъ, и самой власти, было тогда ясно, что прежній порядокъ вещей несостоятеленъ, что государству, какъ обществу и народу, нуженъ иной путь для того, чтобы ихъ силы стали дъйствительными, а не предполагаемыми - даже для борьбы съ внёшнимъ врагомъ. Затёмъ, слухи о реформахъ, начало ихъ подготовленія, поддерживали это настроеніе, въ теченіе котораго естественно выдались въ оживившейся литературъ именно тъ голоса и мизнія, которые сочувствовали обновлению общества и еще гораздо ранье видѣли его необходимость. Этому настроенію подчинились — даже болёе или менёе искренно-и тё, кто, собственно говоря, быль мало приготовленъ или расположенъ въ либеральному взгляду на вещи... Но долго подобное настроение удержаться не могло, особенно, вогдапо совершении реформъ — наступило въ самой правительственной области извѣстное затишье, а затѣиъ и отступленіе. Какъ только стало оно замѣчаться, отъ новаго взгляда на общественныя дѣла отпали всё люди безхарактерные, неубъжденные или неискренніе, и напротивъ, "подняли голову", какъ ныньче говорятъ, люди, которые съ самаго начала были врагами всякихъ нововведеній, но до времени молчали... Одною изъ характерныхъ особенностей въ дѣятельности Добролюбова было именно его чуткое отношение къ подобнымъ проявленіямъ общественности, гдѣ его негодующее остроуміе направлялось противъ фальши, лицемърія и недодуманности, воторыхъ въ самонъ началъ было не мало въ либеральныхъ заявленіяхъ, и которыя не объщали ихъ прочности...

Не будемъ разсказывать, какъ мало-по-малу измёнилось направленіе самой правительственной власти, подъ вліяніемъ внутреннихъ волненій, польскаго возстанія, а главное, подъ вліяніемъ того, что въ общей массё нашего гражданскаго развитія былъ еще слишкомъ не великъ вапасъ просвёщенныхъ силъ, которыя могли дать прочную основу требованіямъ реформы; донынѣ, почти черезъ тридцать лѣтъ послё реформы, она еще не примирила своихъ враговъ. Много ихъ было и въ пору самаго освобожденія, между прочимъ, въ средѣ лицъ съ самымъ значительнымъ положеніемъ. Ихъ вліяніе не замедлило обнаружиться. Мы не станемъ перечислять фактовъ. Съ шестидесятыхъ годовъ общественная жизнь испытала постепенный упадокъ настроенія, создавшаго реформы, и этотъ упадокъ уже вскорѣ отразился на самыхъ учрежденіяхъ. Напомнимъ лишь, какимъ ограниченіямъ подвергансь въ 60-хъ и 70-хъ годахъ не только крестьянская, но и всё другія реформы, судебная, земская, законъ о нечати и проч., и въ частности, относительно крестьянскаго дёла приведемъ нёсколько словъ писателя, который самъ былъ глубоко убѣжденнымъ приверженцемъ и, частію, дѣятелемъ этой реформы, и по самой умѣренности своихъ взглядовъ, можетъ считаться компетентнымъ наблюдателемъ нашего внутренняго быта послёднихъ десятилѣтій.

"Давно и много жалуются у насъ на недостатокъ свободы печати, который существенно и в паеть правильному и здоровому росту русской мысли, литературы, науки и искусства, - говорилъ Кавелинъ.--Но ни въ чемъ этотъ ведостатокъ не принесъ столько зла, какъ но врестьянскому вопросу. Благодаря невольнымъ умолчаніямъ или совершенному молчанію, у насъ до сихъ поръ нѣтъ правильнаго, спокойнаго, безпристрастнаго взгляда на этоть предметь. Полезныя, вполнѣ безвредныя и безобидныя мысли не могли высказаться, а явно ошибочныя и пристрастныя, отвергаемыя всёмъ ходомъ русской исторіи, наукой и опытомъ, чужимъ и нашимъ, напротивъ, пользовались въ печати совершенной свободой и высказывались подъ-часъ такъ откровенно и тержествующе, что невольно думалось, будто они пользуются, со стороны цензурнаго ведоиства, особеннымъ благоволеніемъ и покровительствомъ. Такое предноложеніе, конечно, было неосновательно, ему противоръчило все наше законодательство, перестроившее съ 1861 года нашъ гражданскій быть; но разладъ между законодательною длятельностью и цензурными распоряженіями ноддерживаль недоумвнія относительно истиннаю смысла и значенія врестьянскаго вопроса въ Россіи. Въ самомъ дѣлѣ, какъ было не спутаться, не сбиться съ толку, когда Положенія 1861 года 19 февраля и цёлый рядъ послёдующихъ преобразованій признали крестьянъ граждански свободными, а говорить въ печати съ сочувствіемъ о врестьянахъ считалось неблаговиднымъ, приводить доводы въ пользу общиннаго владения, котораго великорусские крестьяне до сихъ цоръ пѣпко держатся, было чуть-чуть не равнозначительно съ провозглашениемъ коммунистическихъ теорій; доказывать, что врестьянскіе земельные надёлы недостаточны, что лежащія на крестьянахъ подати и повинности обременительны, что необходимо допуотить и организовать переселение врестьянъ изъ малоземельныхъ губерній — значило заявлять себя политически неблагонадежнымъ!..

"У огромнаго большинства владёльцевъ, не сочувствовавшихъ отмёнё крёпостного права въ томъ видё, какъ она совершилась, и у весьма значительнаго числа административнаго персонала, все болве и болве пополнявшагося недовольными этой реформой, возродилась, благодаря этому обстоятельству, надежда, что если новыя законоположенія и не будуть совершенно отмѣнены, то, по крайней мърв, на дълв будутъ допущены существенныя отступленія отъ ихъ духа и буквы. Горячія желанія и надежды такого рода, казалось, были не совсёмъ напрасны. Гдё только можно было, Цоложенія 19 февраля и послёдующія врестьянскія законоположенія примёнялись не въ пользу крестьянъ, а въ пользу владъльцевъ; укръплене за врестьянами земель, вупленныхъ въ прежнее время на ихъ деньги, часто отвлонялось подъ самыми ничтожными предлогами; надёлы отводились, вопреки смыслу Положеній, въ невыгодѣ врестьянъ и къ выгодъ владъльцевъ; выкупные платежи и оброки взыскивались съ безпощадною и разорительною строгостью, причемъ не обращалось никакого вниманія на обстоятельства, дёлавшія разсрочку или отсрочку не только справедливой, но и необходимой, въ вилахъ сохраненія платежныхъ силъ врестьянъ на булущее время. Всякіе пріемы, съ цёлью обмануть врестьянъ при отводе имъ надёла, по возможности стёснить ихъ, установить экономическую ихъ зависимость отъ владёльцевъ, не только считались позволенными. но владъльци и управляющіе ими гордились и хвастали. Незамѣтное, почтенное меньшинство помѣщиковъ и должностныхъ лицъ, не сочувствовавшихъ такому обороту крестьянскаго дёла, мало-по-малу устранились или были устранены отъ всякаго въ немъ участія...

"Взглядъ на нашъ сельскій людъ какъ на простой народъ, чернь въ европейскомъ смыслѣ, имѣетъ у насъ тоже своихъ энтузіастовъ. Мы слыхали, что въ Европъ чернь представляетъ безпокойную массу людей, недовольныхъ своимъ положевіемъ, готовыхъ, при малъйшей исврв, обратиться въ огнедышащій волкань, опасный для государства и существующихъ въ немъ порядковъ; что массы народныя --- элементь вёчнаго движенія, которому, чтобы удерживать его въ границахъ, необходимо противопоставить оплотъ консервативныхъ силъ, каковыми являются крупное землевладение, капаталь и высшая интеллигенція. Нашлись люди, которые цёликомъ перенесли и это воззрѣніе на нашъ деревенскій людъ. На этомъ воззрѣніи построены, напримёръ, удивительныя политическія конбинація генерала Фадёева, въ внигв: "Чёмъ намъ быть". По его инёнію, наше врестьянствовловочущій вратерь, готовый важдую минуту произвести взрывь н разрушить нашъ политическій и государственный строй. До такихъ поразительныхъ нелёпостей, сколько намъ извёстно, никто еще у насъ не договаривался, за исключеніемъ сотрудниковъ и покровителей газеты "Вѣсть". Генералу Фадѣеву принадлежить безспорно честь, что онъ, изъ ошибочной предпосылки, догически вывелъ ен крайнія послёдствія"<sup>1</sup>).

Все это отразилось и на литературь. Наша литература не под**держивается вліяніемъ общества, другими словами, литература**-въ своихъ лучшихъ силахъ и трудахъ — является выраженіемъ столь незначительной доли общества, именно болье просвъщенной, что она находится вполнѣ во власти обстоятельствъ. Она можетъ оживиться, когда обстоятельства сложатся благополучно; можеть, даже при сохраняющейся наличности своихъ обыкновенныхъ силъ, зачахнуть и упасть, если время стоить неблагопріятное... Кавъ извѣстно, со времени наступившей реакціи принималось много суровыхъ мёръ; много изданій совсёмъ прекратили свое существованіе, каждый разъ прерывая, на время или даже совсёмъ, дёятельность многихъ талантливыхъ писателей и во всякомъ случаѣ стѣсняя остальныхъ. Общественная мысль живуча, -- потому что остаются неистребимыми ея источники, --- но временно она можеть быть подавлена и устранена: примъры мы видъли, въ послъднія десятильтія, даже у народовъ, несравненно болъе просвъщенныхъ и граждански развитыхъ,--удивительно ли, что въ нашихъ условіяхъ устраненіе литературы и общественнаго мизнія могло быть весьма дзйствительное. Визшнее стёсненіе литературы отразилось ослабленіемъ именно вритическаго элемента, и за его отсутствіемъ или недостаточностью начался тоть "разбродъ" мнѣній, который замѣтила и самая заурядная публицистика, - не постигая (или дёлая видъ, что не постигаеть) егопричинъ и взваливая его на самую же литературу.

Но рядомъ съ этимъ происходило другое явленіе въ предѣлахъ самой литературы. Мы видѣли, что уже критика Добролюбова отмѣчала рѣзкій поворотъ въ самомъ пріемѣ наблюденія народной жизни съ тѣхъ поръ, какъ поставленъ былъ вопросъ о реформѣ. Освобожденіе крестьянъ нарушило и похоронило навсегда прежній порядокъ быта. Общественный инстинктъ вызвалъ совершенно иныя наблюденія и изображенія народной жизни, чѣмъ тѣ, какія были возможны прежде. Это не была уже мистическая или филантропическая точка зрѣнія, а желаніе узнать, какой же новый элементъ внесетъ въ судьбу цѣлой націи эта новая сила, вступающая въ гражданскую жизнь. Послѣдовала масса всевозможныхъ изслѣдованій, правительственныхъ, земскихъ, частныхъ, научныхъ, практическихъ и беллетристическихъ, надъ формами и содержаніемъ крестьянскаго быта наконецъ, "хожденіе въ народъ" со всякими цѣлями, и этнографическими, и практически-бытовыми, и, наконецъ, революціонными.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Крестьянскій вопросъ". К. Д. Кавелина. Спб. 1882, стр. 1-8, 10.

Естественно, что жизнь, которой было посвящено столь пристальное вниманіе, не могла не представить множества оригинальныхъ и не замёченныхъ ранёе сторонъ. Наблюдатели оффиціальные отмёчали ихъ въ извёстныхъ внёшнихъ и сухихъ опредёленіяхъ; отдёльные писатели, публицисты и повёствователи имёли возможность, если не рёшать, то ставить вопросы шире, вводить въ нихъ свои обобщенія и идеалы, и стремились постичь самую душу народной жизни. Очень многіе убёдились, что постигли эту душу, находя ее напр. въ общинѣ. Интересъ вопроса былъ столь общиренъ, что писателю естественно было радоваться своимъ пріобрѣтеніямъ и видѣть въ нихъ настоящее открытіе.

Въ первый разъ "отврытіе" сдёлано было однако довольно давно. Съ твхъ поръ какъ Гакстгаузенъ, путешествовавшій въ Россіи въ сороковыхъ годахъ, обратняъ вниманіе на нашу сельскую общину, о ней немало уже говорили вакъ о своеобразномъ народномъ учрежденін, которому можеть предстать великая соціально-экономическая роль въ судьбахъ русскаго народа. Въ пятидесятыхъ годахъ, при первой рѣчи о врестьянской реформѣ, когда предстояло переустройство самыхъ формъ врестьянсваго быта-съ еще неизвестнымъ тогда исходомъ, -- община стала предметомъ одинавово ревностной защиты со стороны экономистовъ изъ двухъ противоположныхъ литературныхъ лагерей того времени. Герценъ въ письмъ въ историку Мишле представлялъ русскую общину, какъ новый могущественный принципъ соціально - экономическаго быта, которымъ русскій народъ обновить европейскую жизнь. Весьма серьезныя вещи объ этомъ предметѣ были свазаны въ теченіе развитія самой реформы. Такимъ образомъ, нельзя сказать, чтобы это начало руссваго сельскаго быта не было извёстно и достаточно оцёнено. Тёмъ не менье новъйшіе наблюдатели, увидъвши общину въ дъйствіи, снова были поражены ею. Вопросъ продолжалъ быть животрепещущимъ: въ теченіе новой организаціи быта поднималась рівчь и въ правительственныхъ кругахъ, и въ публицистикъ, о томъ, что предпочтительнве для блага сельскаго населенія-сохраненіе общины или повровительство личному владёнію. Когда послё реформы стали обнаруживаться все новые вопросы народной жизни, они усидили ревность друвей народа: ны говорили, какъ размножились тогда изслёдованія народнаго быта, но рядомъ съ этимъ у людей впечатлительныхъ стало развиваться самообольщение -- отысканной истиной, вогда она еще не была внолнъ отыскана или была не тамъ, гдъ ее нахолили.

Дело въ томъ, что вопросъ былъ чрезвычайно сложенъ. Не говоря

о томъ, что громадное пространство нашего отечества создаетъ весьма различныя условія сельсваго быта, которыя не легко сводятся поль одну формулу и, напротивъ, представляютъ множество варіантовъ,-чтобы быть достовфренить экспертонъ сельскихъ отношений требовалось быть, кажется, гораздо болёе вооруженнымъ въ дёлё. сельскаго хозяйства в политической экономія, чёмъ было большинство (если не всв) нашихъ наблюдателей народнаго быта, ставшихъ потомъ народнивами. Человёкъ, который не видить всего объема многосложнаго вопроса, въ своихъ сужденіяхъ о немъ неръдко бываеть гораздо смёлёю тёхъ, кому эта многосложность видима болёю. Мы опасаемся, что нёчто подобное было и здёсь. Случалось, что наблюдатель, неръдко теперь соединявшій въ себъ повъствователя и публициста, избравъ себѣ предметомъ разысканія какой-нибудь пункть или даже устроивъ тамъ свою резиденцію, не только дёлалъ изъ этого пункта общую и вру сельскихъ отношеній (что было невозможно), но забываль иногда о существованія всего остального міра, кромѣ деревенскаго. Этоть остальной міръ представлялся какъ бы совсёмъ чуждымъ деревнё, всего чаще не понимающимъ ни ся значенія, ни интересовъ, и мѣшающимъ ея благодушному существованію. Цонятно, что это забвеніе горизонта и перспективы не помогало правильности очертаній въ картинъ. Дошло до страннаго злоупотребленія словами: "мужицкое царство", какъ многіе называють Россію, или "деревня", -- какъ будто большій процентъ крестьянскаго населенія освобожлаль Россію оть тёхь необходимостей, какія существують во всякомъ и не-мужицкомъ царствъ - тъхъ же тратъ. на администрацію и войско, тёхъ же заботь о просвёщеніи, стрем. леній къ улучшенію гражданскаго строя и нравовъ, тёхъ же порывовъ ся тадантливъйшихъ и образованнъйшихъ людей въ общечеловъческимъ идеаламъ.

Наконецъ, на вопросѣ о деревнѣ отразилось то броженіе мнѣній, какимъ вообще наполнено было то время. Напомнимъ нѣкоторыя подробности. Если въ прогрессивномъ движеніи литературы и общества въ эпоху освобожденія высказались развившіяся традяціи сороковыхъ годовъ, то сказались тогда же и преданія "Москвитянина", даже "Маяка". Съ такимъ характеромъ явился журналъ Достоевскаго, "Время"-"Эпоха", съ мистической проповѣдью о "почвѣ", съ войной противъ подчиненія европейскому "ложному" просвѣщенію, идеями, давно извѣстными по старому славянофильству и "Москвитянину". Полемика велась не столько доказательствами, сколько темными теоріями о западномъ и русскомъ человѣкѣ, и язвительными словами: тогда изобрѣтенъ былъ "кнутивъ европейскаго либерализма", "стертый пятиалтынный" (послѣдній долженъ былъ означать без-

личность нашихъ послѣдователей европейской образованности) и т. п. Съ началомъ реакціонныхъ "вѣяній", ихъ сильнѣйшимъ выраженіемъ стали "Московскія Відомости" и "Русскій Вістникъ". Повидимому. "Время" представляло нёсколько иной оттёнокъ, но разница была только въ тонѣ: "Время" отличалось мечтательной восторженностью, ихъ сосёди-характеромъ весьма положительнымъ, въ концъ концовъ единство ихъ обнаружилось. Крипостническими тенденціями чиствишей воды отличалась "Весть", съ ся разными позднейшими отпрысками. Славянофильскія изданія-, Парусъ", "День", "Москва", "Москвичъ" — играли роль, которая по времени казалась оппозиціонной, и наконецъ были запрещены; въ эту пору они оставались, большею частію, вёрны старымъ правиламъ своего ученія и выказывали замѣчательную стойкость. Но во время "диктатуры сердца", славянофильство, возродившись въ "Руси", не только не оцёнило настроенія, давшаго ему самому возможность общественной дёятельности, но не выдержало самой программы старой школы. Вмёсто прежнихъ широкихъ плановъ народной автономіи, оно могло предложить только какія-то бюрократическія преобразованія "увзда", впадало въ оппортунизмъ, т.-е. въ уступчивость настоящей минутѣ, и потерявъ старыя преданія, самымъ недвусмысленнымъ образомъ высказывало вражду въ свободному развитію общественнаго мнёнія. Эпоха "народной политики", "свёдущихъ людей" и т. д. отозвалась въ литературѣ-славянофильской и принимавшей славянофильскія замашкитолками о "самобытности", противопоставленіемъ "интеллигенціи" и народа, и невъжественными воплями противъ первой, будто бы въ пользу народа, ---которому, если бы эти благод втели его достигли исполнения своихъ желаний, предстояло бы только настоящее превращеніе въ орду... Прибавимъ, наконецъ, изв'єстную долю вліянія . Достоевскаго: его-сенсаціонные, истерическіе романы сопровождались въ послёдніе годы публицистивой въ "Дневнив Писателя", чрезвычайно странной, излагавшей иногда изумительныя понятія о государствь, обществь и народь. Достоевскій считаль себя не только знатокомъ сердца человѣческаго, но напр., и знатокомъ финансовъ,

и предлагалъ удивительные совѣты, оставшіеся, въ сожалѣнію, безъ вомментарія со стороны его почитателей; но и здѣсь онъ дѣйствовалъ на нервы многихъ читателей, говоря о народѣ и ненавистномъ "либерализмѣ".

Все это вмёстё производило страшную путаницу понятій и впечатлёній, которая сбивала съ толку многихъ людей, не умёвшихъ разобраться въ явленіяхъ современной жизни. Господа "народники", иногда дёйствительно видёвшіе народъ и условія его быта, казалось, могли бы понять причины его благосостоянія и бёдствій, раз"ДЕРЕВНЯ".

личить его друзей и враговъ, — въ нѣкоторыхъ случанхъ присоединили свои голоса къ воплямъ противъ интеллигенціи, къ безобразному противопоставленію интересовъ народа и "культурныхъ людей", придавая послѣднимъ, посредствомъ грубыхъ передергиваній, ненавистный характеръ, и не подозрѣвая, какого страннаго будущаго они желаютъ своему народу.

Такимъ образомъ, влеченіе въ народу, въ сущности давнее, а теперь усиленное освобожденіемъ крестьянъ, создавало особое міровоззрѣніе, которое дистовано было сначала самыми лучшими побужаеніями и между прочимъ произвело самыя благотворныя научно-практическія изученія народной жизни и зам'ячательныя беллетристическія изображенія, — но, съ другой стороны, въ последовавшія смутныя времена нашей общественности, будучи лишено воздъйствія свободной вритики, оно вырождалось нерёдко въ странныя проявленія, впадало въ "самобытнический" мистицизиъ, подвудалось мнимымъ демократизмомъ писателей, въ сущности ретроградныхъ, и рядомъ за ними приняло участіе въ безобразномъ походѣ противъ "интеллигенціи" (т.-е. образованія) и "либерализма", не догадываясь, что оказываеть защищаемому имъ народу очень дурную услугу. Всв эти оттенки иногда такъ тесно переплетены между собою, что не легко разделить писателей "народничества" на ръзко-опредъленныя группы: онъ очень близки одна въ другой и заимствуются другъ у друга.

Перебирать подробно народническія теоріи нѣть надобности. Въ послѣднія десятилѣтія о "самобытности", о несходствѣ нашемъ или даже противоположности съ Европой, о необходимости нашего собственнаго національнаго развитія и устройства, —послѣ славянофиловъ говорили проповѣдники извѣстной "почвы", въ журналѣ Достоевскаго, говорили генералъ Фадѣевъ, гг. Энгельгардтъ, Кавелинъ, авторъ статей о "Деревнѣ" въ "Недѣлѣ"; наконецъ, новѣйшіе самобытники, "народные политики" и, собственно, "народники" новѣйшаго времени. Вмѣстѣ съ этимъ говорилось о "розни" между народомъ и высшими классами, о различіи и враждебности народа и "интеллигенціи", наконецъ о желательности уменьшенія числа послѣдней. Эти "вопросы" вызывали въ свое время жаркую полемику, но любопытно, что предметы, повидимому, столь капитальные, не вызвали со стороны народниковъ ни одного сколько-нибудь серьезнаго труда <sup>1</sup>), а трактовались небольшими статейками съ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Единственной книгой, заслуживающей подобнаго названія, была книга Н. Данилевскаго: "Россія и Европа" (1-е отдёльное изд. 1871), на которую возлагаль такія надежди Достоевскій. Въ свое времена она не обратила на себя особеннаго вниманія, потохъ была довольно забыта, даже народниками, и снова выдвинута въ по-

отрывочной и неясной мыслыю, но съ большой ръшительностью тона. Мы возьмемъ два-три образчика.

Таковы были статьи, посвященныя "Деревнъ" П. Ч. и въ свое время послужившія предметомъ тодковъ въ литературѣ 1). Это было одно изъ самыхъ харавтерныхъ заявденій народничества. Мысль автора (заслуженнаго земскаго двятеля) была, вкратцв, такова. Строение нашего общества ръзко отличается отъ европейскаго. Въ большей части западныхъ государствъ исторически обозначались три общественныя группы, имъвшія подкладкой экономическіе факторы: землю, жапиталъ, трудъ. Первыя двъ группы раньше явились "сознательной силой, и важдая отибтила своимъ господствоиъ историческій періодъ — феодализмъ, господство буржуазін. Третья группа теперь только готовится въ своей очереди и еще не успѣла наложить свой отпечатовъ на исторический періодъ. Въ Россіи, напротивъ, была лишь одна "серьезная" общественная группа — врестьянство (въ экономическомъ симслъ): ово отлично отъ европейскаго "народа", -- послѣдній есть собственно пролетаріать; -- притомъ наше врестьянство такъ многочисленно, что является собственно единственной общественной группой... Это вещи извъстныя, говорить авторъ, но изъ нихъ не сдъланы должные выводы, а именно, что "всякое самобытное движеніе, — умственное, политическое, нравственное-непремённо пріурочивается къ той общественной группѣ, которая въ данное время обладаетъ наибольшей притягательной силой (?), идетъ въ духѣ и интересахъ этой группы, отъ нея получаеть свои типическія черты-свою окраску",-хотя бы сами лица. и не принадлежали къ этой группѣ по своему происхожденію: ихъ двятельность принадлежить этой группѣ по направленію и внутреннему характеру дівательности, — принадлежать инстинктивно, часто даже наперекоръ личнымъ наклонностямъ. Авторъ заключилъ, что "какъ только (?) наше общественное движеніе изъ подражательнаго сдёлается дёйствительно самобытнымъ, - оно необходимо пойдеть въ духѣ и интересахъ врестьянства". Такое движеніе есть истиннонаціональное; "всякія же домогательства съузить роль и значеніе врестьянства, какими бы мантіями онв ни прикрывались (англійскимъ selfgovernment'омъ, покровительственнымъ тарифомъ или чвиъ инымъ), домогательства, теперь обывновенно фигурирующія подъ громкимъ именемъ національныхъ интересовъ — я называлъ и на-

слёднее время. Относительно са теоріи національныхъ типовъ развитія, долженствующей узаконить наше отпаденіе отъ общечеловѣческой цивилизацін, см. статьи Вл. Соловьева, "В'ясти. Евр." 1888, февр., апрёль; Н. Карѣева, "Р. Мисль", 1889.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ "Недълъ" конца 1875 и 1876 гг. — Возраженія г. Михайловскаго, въ "Отеч. Зап." 1876, и "Въстн. Европи", 1876, № 1 и 8.

зываю нанболёе анти-національными, какія только можно придумать". Авторъ отмёчалъ въ нашемъ обществё различные признаки всеобщаго стремленія къ самобытности; тоже онъ видёлъ и въ отношеніи общества къ славянской войнѣ (1876 г.) — только, по его мнѣнію, "прогрессивная журналистика" не съумѣла удержать за собой руководство обществомъ "по одному изъ самыхъ важныхъ для насъ вопросовъ".

Отсюда важность "деревни". Авторъ утверждалъ, что "деревня" можеть помочь и русской литературь. Наша литература останется вялой и безсильной до тёхъ поръ, пока ея направленія изъ жалкихъ европейскихъ копій (?) не сдѣлаются дѣйствительно русскими, истекающими изъ коренныхъ основъ народнаго быта". Коренныя основы, это-не собственно народныя понятія въ ихъ нынёшнемъ видь (въ нихъ авторъ признаетъ многія несовершенства), а то психологическое зерно, изъ котораго они выросли --- нравственные задатки народа. Они выше въ "деревнѣ", чѣмъ въ цивилизованныхъ людяхъ, и послёдніе тогда только стануть въ нормальное отношеніе въ народу, когда "виъсто того, чтобы исходить изъ абстрактнаго человѣка, существующаго внѣ времени и пространства, предварительно ассимилирують наслёдство русской деревни, исихологически сростутся съ нимъ и уже тогда станутъ пускаться въ обобщение". Это и будуть "люди деревни", которые одни способны оживить нашу литературу. Авторъ думаетъ, что при этихъ словахъ онъ можетъ сказать----sapienti sat.

Но вскоръ затъмъ онъ нашелъ нужнымъ подробнѣе объяснять свою мысль. Дёло въ томъ, что наша "дряхлая, бездушная интеллигенція" находится въ самомъ жалкомъ положеніи. Въ сужденіяхъ о нашей интеллигенція, - говорить авторъ, - нужно различать два элемента: уиственный и нравственный. Относительно перваго элемента можно смело сказать, что мы "сами себе предви". Действительно, -- спрашиваеть авторь, -- "какія умственныя богатства завѣщали намъ наши предки? Какой складъ воззрѣній и понятій, какой характеръ мышленія?" ---Вопросъ показываеть уже, до какого крайняго отрицанія "интеллигенціи" доходилъ поклонникъ "деревни". Можно было бы замѣтить, что предки оставили намъ исторію, по врайней мёрё укрёпившую государство, которое охранило самую народность; оставили вое-какую науку, надъ которой трудились между прочимъ люди "деревни", какъ Лочоносовъ, и которая вела къ національному самосознанію и оцёнкё самой "деревни"; оставили поэзію, воспитывавшую идеальныя стремленія и между прочимъ научавшую "добрымъ чувствамъ". --- Нѣтъ, отвѣчаетъ рѣшительно авторъ: "ровно никакихъ воззрений и никакого мышления". Мы по-

NCT. STHOPP. II.

лучаемъ только самыя элементарныя представленія и ребяческія суевѣрія 1), "подъ защитой непроходимаго невѣжества". И когда въ этоть "хламъ" провикаеть дучъ знанія, мы, "не стѣсияемые ни традиціей, ни установившимися взглядами, ни давленіемъ авторитетовъ", получаемъ возможность работать по всёмъ направленіямъ, -но работать только головой. "Этниъ и объясняется характерная особенность первыхъ экскурсій нашей нарождавшейся интеллигенціи въ область мышленія и знанія, съ отчаянными скачками, съ безпощаднымъ отриданіемъ, съ шировими порывами безъ соотвѣтствующихъ результатовъ".-Авторъ почувствовалъ, затвиъ, что ему могутъ сдёлать очень вёское возраженіе, и устраняеть его. "Намъ могуть указать, -- говоритъ онъ, -- какъ и указываютъ нерѣдко, на освобожденіе крестьянъ, на судебныя и другія реформы, въ которыхъ интеллигенція принимала активное участіе, наконецъ, на то, что она же поставила въ широкой формъ вопросъ о меньшемъ братъ, объ его человѣческомъ достоинствѣ и человѣческихъ правахъ, и не мало изломала копій за общее благо и пр. Все это такъ, все это было. Но какіе мотисы руководили интеллигенціей въ этихъ случаяхъ? Были отдельныя личности, высоко стоявшія надъ современною имъ интеллигентною массою, для которыхъ общее благо, меньшій брать и т. п. составляли не абстрактное представление, а живой, прожигающій душу факть. Эти люди действительно приносили себя на алтарь правды въ силу органической потребности. Но не то двигало массу интеллигентную. Она, пожалуй, тоже волновалась; но это волнение было чисто юмовное". "Авторъ ссылается на то, какъ часто въ интеллигентномъ человёвё замирають "головныя" стремленія при встрёчё съ действительной жизнью, какъ онъ становится равнодушень въ несчастному люду, самъ дълается эвсплуататоромъ. "Спрашивается,-мыслимы ли подобные факты, еслибы подъ громкими фразами, которыми мы бываемъ такъ щедры въ періодъ книжной жизни, сврывалась хоть капля настоящаго чувства, сердечнаго, а не головного?"

Наконецъ, перечисляя общественные классы, изъ которыхъ выходить наша интеллигенція, --средніе и мелкіе помѣщики (крупныхъ почему то онъ желаетъ "оставить въ сторонѣ"), средніе чиновники (а крупные?), духовенство, купечество, --авторъ находитъ, что свойства этихъ классовъ- "мѣщанство и крѣпостничество". "Эти продукты болѣзненныхъ (?) процессовъ въ русской исторической жизни" именно и легли въ основу нравственныхъ инстинктовъ нашей интелдигенціи и т. д. Все это можетъ и должна исцѣлить "деревня".

386

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Которыми однако еще въ большей степени обладаетъ деревия.

Въ заключеніе, по удивительному собственному признанію автора, столь строго клеймившаго "жалкія европейскія копіи", его разсужденія о типахъ развитія, слёдовательно вся мысль его, имёютъ свой корень—"въ экономическомъ ученіи нёмецкаго еврея".

Эти разсужденія о значеніи "деревни" могуть дать наглядное понятіе о томъ, какъ мыслило народничество, руководимое безъ сомевнія наилучшими намвреніями, но потерявшее историческую намать и чувство действительности. Читателя поражаеть удивительная легкость, съ которой ръшаются здъсь и вопросы европейской . исторіи, и судьба русской интеллигенціи, и провиденціальное значеніе "деревни", —а въ концѣ концовъ въ подвладвѣ указывается просто "ученіе нёмецкаго еврея", — хотя авторъ желаетъ явиться самостоятельнымъ защитникомъ народнъйшаго русскаго интереса, исходящаго изъ самой "деревни". Ръшеніе достигается просто: авторъ беретъ теоретическія, невыясненныя понятія "общественныхъ группъ", "типовъ развитія", "нравственныхъ задатковъ", прибавляетъ два-три аневдотическихъ примъра (нами пропущенныхъ: какъ дъвушва-вурсиства, чуть не умирающая съ голоду, грубо говорила съ профессоромъ; какъ, напротивъ, была ласкова къ автору какая-то кухарка изъ народа, и т. п.)... Во всей русской исторіи находится одна "серьезная общественная группа", однимъ небольшимъ недостаткомъ которой была полная политическая безсовнательность и безсиліе; группа, которая въ теченіе пелыхъ вековъ играла роль чисто физическыго орудія, употребляемаго или самимъ государствомъ, или теми, кому оно отдавало ее за разныя себъ службы; остальныя группы - мѣщанство, духовенство, помѣщичій классъ представляются автору продуктами "болъзненныхъ процессовъ" нашей исторіи какъ будто этимъ эпитетомъ можно устранить ихъ историческую роль. "Общественныя группы" пріобрѣтаютъ значеніе лишь тогда, когда проникаются общественнымъ и политическимъ сознаніемъ; о группахъ европейскихъ самъ авторъ приводить слова Гервинуса (или другого историка), что онв двиствовали "съ простой последовательностью хорошо понятаго интереса". Наша "единственная" группа, какъ мы сказали, не была въ такомъ положении. Ея роль была пассивная, или, при нъкоторомъ сознаніи своего рабскаго положенія, полное безсиліе ея прерывалось только вспышками --- не политическаго движенія, а "бунта"... Однимъ изъ лучшихъ правъ руссвой "интеллигенціи" на уваженіе была именно забота о помощи этому бъдствовавшему классу, о поднятіи его положенія --- гражданскаго и умственнаго. Поклонникъ "деревни" не хочетъ этого знать. Государство, въ прошломъ столётін, еще продолжало закрѣпощать свободныхъ людей, когда въ "интеллигенци" высказалась несомни-

тельно высль о несправедливости врёпостного права. Нашъ авторъ забыль объ этомъ, и съ легиниъ сердценъ бросаеть лучшинъ людянъ общества укоръ, что ихъ интересъ въ народу былъ "головной", что они "выходили изъ абстрактнаго человѣка" 1)! Дѣло было совершенво просто: въ обществѣ, гдѣ нельзя было прямо говорить о политическихъ предметахъ, трудно было указывать на политическую несправедливость рабства или указывать на непосредственные жизиенные примфры; надо было говорить съ точки зрфнія простогочеловѣколюбія, защищать въ рабѣ человѣка, т. е. "абстрактнаго человъка". Почему же эта защита могла быть напремънно приписана. головъ, а не чувству, и что было бы дурного даже въ первомъ случаё? "Изъ абстрактнаго человѣка" выходило христіанство. Изъ этого человъва исходили глубочайшія стремленія науви; въ нему сводятся благороднъйшія усилія, изъ всъхъ въковъ и народовъ, къ ващить человъческаго достоинства въ правственной, а наконецъ и въ политической жизни. Новъйшія государства основывались даже на провозглашении правъ человъка... Именно образование, хотя бы исходившее изъ абстрактнаго источника, внушило лучшинъ людямъ русскаго общества стремление помочь "меньшему брату" --- въ то время, когда еще никто не думалъ о "нравственныхъ задаткахъ деревни" или о "типахъ развитія" и когда былк весьма осязательны матеріальныя выгоды крёпостного права для помёщичьяго класса.

Авторъ рѣшаетъ, что "какъ только наше общественное движеніе сдѣлается изъ подражательнаго самобытнымъ, оно необходимо пойдетъ въ духѣ и интересахъ крестьянства". Съ виду фраза — очень хорошая и народолюбивая, но въ сущности безсодержательная и даже фальшивая. Когда начнется это и чѣмъ можетъ быть приведена "самобытность общественнаго движенія"? — авторъ умалчиваетъ, всѣ свои надежды возлагая на "нравственные задатки деревни". Но до сихъ поръ деревня была безгласна и никакимъ актомъ своей "коллективной мысли"<sup>2</sup>) себя не заявила; въ дѣйствительности стремленіе общественнаго движенія къ самобытности было дѣломъ именно образованнѣйшей части общества, той самой "интеллигенціи", въ которой народничество видитъ такъ мало проку. Только этотъ трудъ интеллигенціи, поддержанный европейскимъ знаніемъ<sup>3</sup>), мысль объ "абстрактномъ достоинствѣ, о значеніи низшихъ классовъ, объ обще-

388

<sup>4)</sup> Любопытно, что такных варварскымъ языкомъ говорных именно партазанъ "деревни".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О ней безпрестанно говорить новъйшее народничество.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Къ которому относятся и труды "нѣмецкаго еврея".

ственной справедливости и проч., развили въ обществъ тотъ интересъ въ народу, который теперь перетолковывается вкривь и вкось; къ тому же вела мало-по-малу и практическая действительность, жетейскій опыть самого государства и частнаго быта. Но "деревня" сама по себѣ въ этомъ ни мало не участвовала и даже до сихъ поръ не понимаеть, въ громадноиъ большинствъ, сколько труда, знавія, чувства, самопожертвованія принесено на ся пользу людьми иныхъ влассовъ. Что васается "подражательности", то обывновенно не понимають, что первые ся опыты были именно первыми опытами самобытности, т.-е. первыми начатками стремленія выйти изъ состоянія бевразличной толпы-къ сознательной гражданской жизни... Несправедливо или не точно, наконецъ, то, что самобытное движение общества пойдеть въ духё и интересахъ "врестьянства". Оно пойдеть въ духѣ и интересахъ цѣлаго народа, націи, а не одного врестьянства. Кромѣ врестьянства и врестьянскаго быта, есть въ государствъ разныя другія сословія и формы труда, которыя необходимы для его обихода и самаго существованія, и къ которымъ крестьянство не имботь непосредственнаго отношения. И какое подразумбвается врестьянство? Если то, какое существуеть въ данную минуту, то вто определить его "духъ и интересы"? Само оно ихъ формулировать не въ состоянія, не только потому, что не имбетъ для этого вибшней возможности, но и потому, что его "коллективная мысль", при нынѣшней степени "народнаго просвѣщенія", не разумѣеть многихъ предметовъ, стоящихъ внѣ врестьянскаго обихода, и составляющихъ, однако, жизненную необходимость народнаго бытія. Таковы вопросы о высшей школѣ, о свободѣ науки и печатнаго слова: въ "духѣ и интересахъ" нынишино крестьянства было бы, пожалуй, совсёмъ заврыть эти вопросы-только подобное рёшеніе равнялось бы самоубійству народа. Или этоть "духъ и интересы" определить кто-нибудь другой?-Дъйствительно, ихъ берется теперь опредълять всякій желающій, и достаточно извѣстно, что многіе изъ спеціальных в истолвонателей народнаго духа рёшають дёло въ откровенномъ обскурантномъ смыслѣ (народники извѣстнаго стиля говорять примо объ излишествѣ у насъ высшаго образованія; другіе говорять о неналобности народной шволы).

Наконецъ, "нравственные задатки" составляютъ еще столь неопредѣленный и спорный вопросъ, что иные приверженцы "деревни" находили въ основѣ нынѣшняго деревенскаго міросозерцанія полувосточный фатализмъ, который, конечно, былъ бы весьма неудовлетворительнымъ фундаментомъ для системы общественнаго устройства и нравственности. Оцѣнка народной нравственности дѣло столь трудное, что мудрено безъ дальнихъ справокъ поставить "деревно" образцомъ: та же "деревня" — наперекоръ "общинной" нравствецности, которую ставятъ въ примёръ—неизмённо производитъ кулаковъ и міроёдовъ. Недавно мы читали о процессѣ цѣлыхъ сорока конокрадовъ (изъ одной мёстности), систематически и безжалостно разорявшихъ своихъ односельчанъ; наперекоръ мнимой религіозной терпимости народа мы читаемъ объ избіеніяхъ штундистовъ — не говоримъ уже объ избіеніяхъ евреевъ, о "своихъ средствіяхъ", т.-е. поджогахъ, и т. д. Наконецъ, самая внутренная жизнь общины имѣетъ свои стороны, также мало поучительныя...

Черезъ нъсколько лътъ послъ толковъ о "деревнъ" язилась новая программа народничества, на этотъ разъ болъе категорическая, хотя не болъе ясная <sup>1</sup>).

Книги подобнаго рода разбирать очень трудно. Авторъ относится въ своему дёлу съ преданностью, которой нельзя не отдать справедливости. Въ некоторыхъ отдельныхъ случаяхъ авторъ и теоретически правъ <sup>2</sup>); иногда онъ вѣрно и даже смѣло защищаетъ права народа и требованія здраваго сиысла<sup>3</sup>); но рядомъ съ этимъ-поистинъ поражающая путаница понятій, извращеніе исторіи, нежеланіе видёть вещи въ ихъ дёйствительномъ свётё, упорное повтореніе мивній, совершенно фальшивыхъ и давно опровергнутыхъ, и, наконецъ, нѣвоторые взгляды и пріемы, напоминающіе осужденныхъ имъ "ретроградовъ". "Витсто предисловія", авторъ разсуждаетъ длинно и путано о какой-то "традиціи пессимизма", которую побідоносно обличаетъ. "Былъ періодъ, --- говоритъ онъ, --- когда наши пессимисты только въ себѣ видѣли альфу и омегу русскаго прогресса... Въ сорововыхъ и пятидесятыхъ годахъ пессимизмъ направлялъ свои удары по преимуществу на привилегированныя сословія. Безпощадно бичевалъ онъ дворянство, духовенство, бюрократію, купечество; народъ оставлялся въ тъни какъ сила, не могущая играть никакой исторической роли". Прочитавши подобную вещь, приходишь совершенно въ тупикъ: кто эти "наши пессимисты"; что такое авторъ описываетъ? где происходили подобные факты въ сороковыхъ и пятидесятыхъ годахъ? Рѣчь идетъ, конечно, о литературѣ; но гдѣ же у русской литературы сороковыхъ годовъ была возможность "бичевать", да еще "безпощадно", привилегированныя сословія? Ситино читать подобныя выраженія о литератур' сороковых в годовъ-такъ могъ бы говорить о ней, съ своей точки зрѣнія, развѣ только знаменитый цензоръ Красовскій или Елагинъ. Правда, туть же рядомъ оказы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Соціологическіе очерки. Основы народничества, г. Юзова. Спб. 1882. Было съ твхъ поръ новое, размноженное изданіе.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Укажемъ, напр., стр. 164 и слёд., о славянофильстве.

<sup>•)</sup> См. главу XII: "Кто подрываеть религио?"

вается, что этоть "безлощадный" пессимизмъ быль вовсе не пессимизмъ. "Этотъ юный (?) пессимизмъ заключалъ въ себё *промадную* долю оптимизма (!),—ваука, просвёщеніе, распространеніе техническихъ званій, желёзныя дороги, банки и т. п., служили главной опорой надеждъ для преобразованія русской общественности". Изъ обмолвки, заключающейся въ послёднихъ словахъ, ясно, что подъ словомъ "пессимизмъ" авторъ понимаетъ не что иное какъ тё мысли о необходимости преобразованія нашей общественности, какія робко высказывались въ литературѣ сорововыхъ годовъ!.. Можно избавить себя отъ разбора исторіи, которая пишется съ такимъ изложеніемъ фактовъ. Дёйствительно, дальше исторія "пессимизма" становится совершенно фантастической: отдѣльный случай, отдѣльная фраза писателя превращаются безъ дальнихъ справовъ въ цѣлыя направленія, путается хронологія, потребность критики изображается какъ посягательство на народъ, и т. д.

Затемъ, внижка трактустъ о множестве важныхъ вопросовъ, которые авторъ разрѣшаетъ предварительно для выясненія народнической теоріи: личность и общественныя формы; умъ и чувство, какъ факторы общественнаго прогресса; основы нравственности и ученіе Спенсера; объективная этика русскихъ философовъ (?); свобода воли и т. д. Дарвинъ, Спенсеръ, Марксъ, Мауреръ, Эмиль де-Лавелэ, общинное землевладёніе, капиталистическая форма производства, борьба за существованіе, интересы науки и т. д., — все это разрѣшено категорически отъ имени "коллективной мысли народа", которой авторъ считаетъ именно себя спеціальнымъ истолкователемъ... Совершенно также, какъ его предшественникъ П. Ч., авторъ въ своихъ разсужденіяхъ обыкновенно совсёмъ забываетъ объ условіяхъ, въ какихъ существуютъ наше общество и литература, предъявляетъ въ послёдней требованія, невыполнимыя не по ся волё, мёшаетъ дъйствительность съ собственными фантазіями, или же выдаеть за открытіе азбучныя истины.

Авторъ начинаетъ главу: "Либерализмъ и народничество", съ заявленія, что у насъ мемъ партій въ смыслё опредёленныхъ общественныхъ группъ, что есть только зачатки партій, и что очень желательно, чтобы они опредёлились—для выясненія самихъ вопросовъ (черевъ двё-три страницы окажется, что партіи есть, и авторъ опрокинется на нихъ съ своими изобличеніями). "Нѣкоторымъ кажется, что такое положеніе (неясность дёленія партій) особенно удобно; но это доказываетъ только ихъ слабую вёру въ себя, въ свою правоту, въ свои убёжденія" (не знаемъ, кто бы не желалъ имёть возможность высказать вполнё свои взгляды). "Ясное и рёзкое выдёленіе своихъ мнѣній и убъжденій изъ всей остальной массы мвѣній есть обязанность всякаго, кто вёрить въ силу и правоту своихъ мнёній. Подобное выдёленіе необходимо для того" и т. д... "Свётильникъ долженъ стоять на виду" и т. д... Но авторъ видитъ на этотъ разъ, что есть "внёшнія условія", которыя мёшають высказываться мнёніямъ съ должною полнотой. Вслёдствіе этого, у насъ существуетъ полный хаосъ въ наименованіи разныхъ категорій мнёній. "Человёкъ называетъ себя народникомъ, а по понятіямъ оказывается либераломъ, или наоборотъ; консерваторы очень часто называютъ себя то народниками, то либералами; вообще тутъ господствуетъ полная путаница". Опасаемся, что авторъ не уменьшилъ ея.

По его объяснению, такъ-называемое у насъ "либеральное направленіе" состоить главнымъ образомъ изъ двухъ элементовъ: собственно либерализма и изъ народничества. "Они внолить солидарны между собой по отношению въ бюрократизму", но въ остальномъ не имъютъ ничего общаго. Основная идёя либерализма состоить въ томъ, что "центръ тяжести страны лежить въ культурно-интеллигентныхъ классахъ и что эти влассы должны овазывать, если не исвлючительное, то преимущественное вліяніе на ходъ соціальной жизни" (какъ известно, идея либерализма въ этомъ не состоить); по взгляду народничества, соціальная жизнь, находясь подъ вліяніемъ только культурныхъ классовъ, получаетъ уродливое, одностороннее развитіе и направляется на удовлетвореніе потребностей не всей страны, а только вультурныхъ классовъ. Дальше оказывается, что "если оставить въ сторонѣ нѣкоторые второстепенные признаки, воторыми либерализиъ отличается отъ бюрократизма, то можно сказать, что по своей сущности, и именно въ отношении въ массъ народа, они внолнъ однородны между собою". "И тотъ, и другой одинавово считаютъ необходимымъ мудрить (!) надъ народомъ, устранвать его жизиь по своему образцу (!) и насимоно навизывать ему свои идеалы; вся разница туть только въ томъ, что бырократизмъ дёлаеть это просто въ силу власти, а либерализмъ прикрывается знаменемъ науки и прогресса, понимаемыхъ имъ, разумъется, на свой ладъ". Авторъ не замъчаетъ логической прорехи: какимъ образомъ либерализмъ можетъ что-нибудь насильно навязать народу, когда у него власти никакой изть? и перешель мёру вёроятія въ своей антипатіи къ "либерализму"--потому что действительный либерализмъ насильно навязывать народу ничего не желаетъ.

Чтобы яснѣе изобразить народничество, авторъ продолжаетъ, что народничество есть собственно ученіе объ обществѣ и его формахъ. "Достоинство общественной формы измѣряется не тѣмъ, насколько она приближается къ какому-то научному идеалу (?), а тѣмъ, насколько она приспособлена къ желаніямъ живыхъ личностей, составляющихъ данное общество. Самая прекрасная форма будетъ гибельна для общества, если она не соотвётствуетъ желаніямъ его членовъ, нбо въ этомъ случаё она можетъ держаться только насиліемъ, которое представляетъ собою начало развращающее и разрушающее. Многіе ошибочно думаютъ, что уважать мысль народа значитъ подчиняться народу во всемъ, раздёлять все его міросозерцаніе, вёрить въ домовыхъ и лёшихъ и т. д... Это очевидная нелёпость". Народничество указываетъ и защищаетъ общественныя понятія народа, хотя народная мысль не должна считаться несостоятельной и въ другихъ областяхъ, напр. въ агропомін, и т. д.

Здъсь опять найдется не мало недоумъній. Ръчь объ общественныхъ формахъ, навязываемыхъ народу, ведется опять противъ "либерализма". Мы не знаемъ, какая наука берется поставлять одинъ общественно-политическій идеаль для всёхь народовь; обыкновенно она за это вовсе не берется; идеалы создаются различно въ средъ различныхъ обществъ, потребностями действительной жизни, которыя яснѣе и раньше усматриваются просвѣщенными людьми, чѣмъ народной массой; идеалы вводятся въ жизнь, какъ скоро окрѣпнуть въ сознания общества, и затёмъ или падають, если потребность народа не была угадана върно, или, напротивъ, утверждаются вполнъ, если абиствительно отвечали этой потребности. Къ сожалению, иногда они вводимы были и не безъ насилій, какъ у насъ Петровская реформа; но исторія зачастую оправдываеть такія насилія, когда они устраняли большее зло, которое могло произойти оть застоя, когда народная масса не въ состояни бывала понять сложныхъ и ей часто недоступныхъ потребностей государства.

Далье. "Уважение въ народной мысли въ области соціология отнюдь не обусловливаеть собою полнаго подчиненія большинству меньшинства. Напротивъ, всякое меньшинство должно имѣть право на саностоятельное устройство своихъ дёлъ, насколько это не идеть въ разръзъ съ справодливыми (?) требованіями большинства". Приведемъ слёдующаго рода примёръ, на которомъ довольно характерно сказываются странныя практическія идеи такъ-называемаго народничества: "Нашъ народъ мало интересуется высшимъ образованіемъ и наукой; потому и рѣшеніе этихъ вопросовъ должно зависъть не отъ него, а отъ того меньшинства, которое ими живетъ и которому они дороги (!), -- хотя, разумъется (!), при такой постановећ дћла и матеріальное содержаніе высшихъ учебныхъ заведеній должно падать, главнымъ образомъ, на это же меньшинство. Вообще не о подчинении культурныхъ классовъ народу хлопочуть народники, а о предоставлении простора развитию встаго группъ народа, насколько, конечно, это возможно при необходимомъ согласованіи интересовъ всёхъ во имя обще-народнаго благополучія". Не будемъ говорить о томъ. какъ авторъ распредѣляетъ отношенія "большинства" и "меньшинства", т.-е., въ данную минуту, малосознательной массы и класса людей, гдб-худо ли, хорошо ли - заключены умственныя силы страны, или о томъ, вто и какъ будетъ угадывать "справедливыя" требованія большинства; остановимся только на приведенномъ примъръ. Прежде всего, онъ поражаетъ простодушнымъ соображеніемъ, что высшее образованіе и наука нужны только "меньшинству", которое-де ими "живетъ", а что для народа они не нужны. Авторъ не имъетъ представленія о томъ, что высшее образованіе неразрывно связано съ низшимъ, что послъднее (его, повидимому, авторъ считаетъ не безполезнымъ для народа) можетъ быть успёшно только тогда, когда имбетъ опору въ первомъ: хорошій учитель низшей школы учится въ средней, а средняя не можетъ существовать безъ высшей. Народъ можетъ этого не разумъть; но авторъ книжки, который самъ, вѣроятно, все-таки прошелъ хоть среднюю школу, долженъ бы понимать, откуда можетъ выйти порядочный учитель этой шволы. Кроже этой школьно-педагогической связи высшаго образованія съ низшимъ, авторъ не подозръваеть связей высшаго знанія съ цёлой народной и государственной жизнью: онъ думаетъ, что химія нужна у насъ только Мендельеву, который ею "живеть", ботаника — только Бекотову, высшая математика — только Чебышеву и т. д. --и что они должны были бы добывать свои свёдёнія кавъ хотять, безъ содъйствія "большинства", а только при помощи пріятелей изъ "меньшинства". Если авторъ не понимаетъ национальной важности науки и литературы вообще для развитія уиственныхъ силъ націи, ему должна бы, по врайней мъръ, быть понятна необходимость для самой народной массы прикладныхъ сторонъ высшаго образованія: народъ вздить по дорогамь, устроеннымь дюдьми, учившимися въ высшей школф; обращается за помощью въ врачамъ, учившимся въ высшей школъ; въ судебныхъ дълахъ находитъ справедливость и защиту, благодаря судебному сословію, учившемуся въ высшей школь; получаеть безопасность своего государствевнаго бытія отъ внёшнихъ враговъ или расширеніе своей страны при руководствѣ военныхъ людей, учившихся въ высшей школѣ и т. л. Навонець, еще одно небольшое обстоятельство. Нашъ народникъ могъ бы еще говорить о томъ, что содержание высшихъ учебныхъ заведеній должно, главнымъ образомъ, падать на "меньшинство"- если бы это послёднее имёло въ этомъ вопросё право голоса и иниціативу, но, какъ извёстно, этого нётъ, и примёры нёкоторыхъ высшихъ курсовъ, которые были однажды по счастливому случаю основавы частной иниціативой (и служили одинаково цёлямъ меньшинства и большинства) достаточно указывають. какъ сомнительны шансы частной иниціативы. Въ дъйствительности, государство беретъ у насъ содержаніе высшихъ учебныхъ заведеній на себя (т.-е. на средства "большинства"), и совершенно справедливо, потому что эти заведенія служать не одному "меньшинству", а пользамъ цёлаго государства и націи, слёдовательно, и "народу" въ частномъ смыслѣ.

Авторъ не долженъ удивляться, что "консерваторы (даже чистые ретрограды) очень часто называютъ себя народниками". Они находятъ у народниковъ свои мысли. Такъ ретрограды часто писали о подобномъ же ограничения высшихъ заведений средствами "меньшинства"; только они видѣли вещи лучше спеціалистовъ "народничества" и, зная невозможность частной иниціативы, разсчитывали именно на упадокъ высшаго образованія и распространеніе невѣжества.

Не будемъ останавливаться на разборѣ существующихъ нынѣ общественныхъ направленій (авторъ указываетъ направленіе "юридическое" и "экономическое"), такъ какъ и по его признанію онѣ не вполнѣ выскаваны "по независящимъ обстоятельствамъ", но нельзя обойти вопроса объ "интеллигенціи", нападки на которую въ послѣдніе годы составили одинъ изъ безобразнѣйшихъ эпизодовъ въ исторіи нашей литературы, напомнившихъ времена Магницкаго, арх. Фотія и Өаддея Булгарина, и гдѣ "народничество", въ лицѣ автора разбираемой книжки, не усомнилось приложить и свою руку.

Трактать объ "интеллигенціи" отличается опять большой развязностью, легко производимымъ искаженіемъ историческихъ и литературныхъ фактовъ, и созиданіемъ небылицъ, причемъ автора вдохновляетъ какое-то странное озлобленіе противъ "интеллигенціи", въ которомъ опять онъ совершенно сходится съ худшими изъ ретроградовъ.

Подъ словомъ "интеллигенція" разумѣется обыкновенно образованная часть народа, т.-е. "общество"---тою своей долей, которая отличается большимъ просвѣщеніемъ; интеллигенція (если ужъ употреблять это слово) это---та часть общества, которой принадлежатъ дѣятели науки и литературы, лучшіе ученые, славнѣйшіе поэты и пр. Интеллигенція страны, въ обыкновенномъ, правильномъ значеніи этого слова, это---цвѣтъ ся умственныхъ силъ; наша интеллигенція, это---Домоносовъ, Новиковъ, Радищевъ, Карамзинъ, Грибоѣдовъ, Пушкинъ, Лермонтовъ, Бѣлинскій, Грановскій, Добролюбовъ, Тургеневъ, и т. д.; какъ видимъ изъ этого ряда именъ, сама интеллигенція представляетъ великое разнообразіе содержанія, по различнымъ направленіямъ мысли и общественнаго взгляда ся дѣятелей. Читая нашего автора, приходишь въ положительное недоумѣніе. Та группа

людей, которая оказала русской жизни и русскому народу по-истинъ безсмертныя услуги, въ глазахъ автора есть какая-то невъжественная и легвомысленная вомпанія, воторую онъ считаеть себя въ правѣ трактовать съ нескрываемымъ озлобленіемъ и презрѣніемъ. Вникая ближе, видишь, что подъ видомъ "интеллигенціи" онъ разумъетъ что-то другое и что-то странное; онъ просто воюетъ иной разъ съ какимъ-нибудь газетнымъ противникомъ, съ какимъ-нибудь частнымъ, не правящимся ему мивніемъ,--и въ роли спеціальнаго представителя яво-бы народной мысли, свой полемическій азарть переносить съ своего противника на цёлую русскую литературу, на все образованное общество! Сколько зд'всь правды и логики, говорить нечего. Съ другой стороны, если подъ "интеллигенціей" понимать всю массу общества, то въ ней встрѣчается, конечно, множество людей полуобразовалныхъ, иди мадо развитыхъ и съ совсѣмъ дикими понятіями,-но нельвя же добросовёстно говорить, что понятія подобныхъ людей и есть понятія "интеллигенціи".

Это сибшеніе части съ цёлымъ, отребья извёстнаго власса съ цёлымъ влассомъ, Пушкина съ Тряпичкинымъ, — неприлично въ изслёдовани серьезнаго предмета и мало добросовъстно въ такое время, когда обскуранты стремятся подорвать благотворное вліяніе нашего литературнаго наслёдія; или это просто глубокое непониманіе авторомъ собственныхъ рёчей.

По мевнію автора (стр. 270), рознь между интеллигенціей и народомъ служитъ характерной чертой русской жизни вотъ уже почти три стольтія". Сколько ножно понять изъ историческаго изложенія автора, эта рознь началась съ патріарха Никона, который изъялъ приходское духовенство изъ-подъ власти "міра", откуда началось постепенное паденіе авторитета духовенства въ народъ. Если такъ, то по крайней мъръ не слъдовало сваливать вину "розни" на современное общество... Но далее, исторія светской интеллигенція ведется снова съ Петра Великаго. Интеллигенція стала тогда слугой власти, состоя изъ дворянства и чиновничества; она оторвалась отъ народа, и въ его понятіяхъ отождествидась съ понятіемъ чего-то посторонняго, "нѣмецкаго". Такъ продолжалось до освобожденія крестьянъ, которое "можно считать поворотнымъ пунктомъ къ сбянженію двухъ, разрозненныхъ исторіею, силъ русской земли". Измѣнилось и положение интеллигенции: "она понадобилась не только государству, которое и теперь осталось си главнымъ потребителень, но и вообще русскому обществу" (т.-е. общество понадобилось обществу). Такимъ образомъ, "интеллигенція нѣсколько эманципировалась оть государства... общество стало быстро развиваться..., визств съ обществоиъ развивается интеллигенція"... Интеллигенція, по словамъ

автора, является "самостоятельной силой", хотя малыхъ размёровъ, и "сила ея растетъ не по днямъ, а по часамъ".

Читатель ожидаеть, что такъ какъ "сближеніе" уже началось, то интеллигенція что-нибудь сдёлала. Ничуть не бывало. Такъ вакъ у автора видимо напередъ ръшено, что "нителлигенція" отъ народа оторвана, а "народничество" имбетъ привилегию знать народъ, -- то онъ и забыль уже объ этой уступкъ. Интеллигенція ничего не знаеть о народъ. "Мнонима изъ насъ крестьянинъ представляется какимъ-то дикаремъ"; на слёдующей страницё: "полныйшее незнание интеллигенціи (интеллигенціею?) умственныхъ и нравственныхъ качествъ своего народа". Далве: "состоя на службъ у государства, интеллигенція привыкла не обращать вниманія на мевнія народа... Эта привычка превратилась въ убъждение, что народъ имъетъ только предразсудки... Заимствуя свои идеалы отъ европейцевъ... интеллигенція презираетъ народъ", и т. д., все это сбито въ одну кучу. Затвиъ слёдуеть и поученіе. "Въ вачествѣ независимой силы (?!) русской жизни, не владъющей вивств съ твиъ средствами принужденія, интеллигенція, по необходимости, должна бросить прежнія привычки и заняться изученіемъ народа". Такъ говорится на стр. 276, а на стр. 277 разсказывается примёръ "насилія" интеллигенціи надъ народомъ-изв'єствая исторія съ м'трами противъ дифтерита въ полтавской губернін, гдв, право, не знаешь, о чемъ жальть: о "насилін", или о народной глупости, потому что дифтерить, сколько помнится, свирвиствоваль тамъ ужасно. Авторъ могъ бы прибавить другіе примъры такихъ насилій-во время ветлянской эпидеміи, потомъ въ карантинахъ, гдъ въ нарушающихъ карантинныя правила даже стръляють, и т. п. Другую обиду народу отъ интеллигенціи авторъ нашель въ газетныхъ извёстіяхъ о безобразныхъ случанхъ сожженія "колдуновъ". Авторъ говоритъ, что только благодаря смелости о. Беллюстяна, эта сторона народной жизни была нъсколько разъяснена, а именно, онъ объяснилъ, что колдуны очень часто похожи просто на отравителей, и, нагоняя страхъ своими "чарами", они эксплуатирують народъ. "Вздумай крестьяне жаловаться, --- говорить авторъ, -интеллитенція только обхохочеть (?) ихъ и станеть доказывать, что никакого колдовства не можетъ быть. Ну, и что же остается делать врестьянамъ?"

Стало быть, съ "народнической" точки зрѣнія, колдовство можеть быть, и крестьянамъ надо предоставить жечь колдуновъ. Съ точки зрѣнія здраваго смысла, которой держится "интеллигенція", надо объяснить народу, что колдовство есть вздоръ, а отравленіе есть отравленіе, и что на такой случай есть законы, и что судъ не похвалитъ отравителя, а также не похвалить и тѣхъ, кто берется самъ сожигать отравителя. Если врестьяне этого еще не знають, это прискорбно, но это-всего меньше вина "интеллигенціи".

Изъ этихъ примъровъ можно видъть, какъ изображаетъ вещи точка зрѣнія, называющая себя "народничествомъ", т.-е. присвояющая себѣ исключительную привилегію знать народъ и точно истолковывать его чувства и взгляды. И что же мы видимъ? Пронзвольно подобранныя рубрики общественныхъ явленій, смѣшеніе вещей совершенно различныхъ, путаницу историческихъ фактовъ, и въ концѣ концовъ, обвиненіе "либерализма" и интеллигенціи, и превознесеніе "народничества" <sup>1</sup>).

Еслибы даже понимать интеллигенцію такъ, какъ хотять "народники", отчего же въ розни съ народомъ виновата только она одна? Если брать вещи огуломъ, на подобіе "народниковъ", то основаніе въ розни интеллигенціи съ народомъ дано было самимъ государствомъ, и именно московскимъ, основавшимъ и крѣпостное право, и систему приказнаго, чиновническаго управленія <sup>3</sup>) еще задолго до Петра; а такъ какъ общественныя формы (особенно чистѣйшія національныя, какими считаются до-Петровскія учрежденія) создаются духомъ самого народа, то, слѣдовательно, самъ народъ и изготовилъ всѣ условія для этой розни,—такъ что онъ всего больше и виновать въ ней.

И дъйствительно, разсуждение такого рода, — хотя въ сущности будетъ натянуто и не вполнъ върно, потому что народъ еще въ московской Россіи протестовалъ противъ тогдашнихъ формъ управления, — но и не совсъмъ лишено основания въ томъ смыслъ, что "рознь", если была въ иншхъ случаяхъ производима испорченностью владъльческаго и бюрократическаго класса, всего больше происходила отъ самыхъ учреждений. Достаточно было старыхъ московскихъ порядковъ, а потомъ 250-лътняго существования кръпостного права, чтобы произвести "рознь" въ наилучше организованномъ обществъ. Но съ другой стороны история русскаго общества и литературы

<sup>3</sup>) Любопытно, что въ народномъ языкъ "чиновникъ" (слово послъ-Петровское) до новъйщаго времени называется "приказнымъ".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ народнической литературё вопло въ постоянный обычай влоупотребленіе словами: интеллигенція, культурные доди. Эти люди только и дёлають, «что дёла́ своекорыстныя, народу ненужныя или вредния. "Культурные люди" дали крестьянамъ недостаточные надёлы, строили желёзныя дороги, учреждали банки, издавали стёснительныя для народа постановленія и т. д. Такимъ образомъ, подъ именемъ "культурныхъ людей" смёшивается и правительство, и разнородиёйшіе слои общества: чиновникъ, желёзнодорожникъ, писатель, банковый аферистъ и т. д., и особенно писатель. Читая публицистовъ подобной манеры, не знаешь иногда, къ какой категоріи людей причислять ихъ самихъ — къ ультра-демократамъ, или къ недобросовёстнымъ писателямъ, или къ негёдущимъ, что творатъ.

говорить совсѣмъ папротивъ, что именно съ первыхъ нѣсколько самостоятельныхъ шаговъ русской образованности, въ ней возникаетъ первая сознательная мысль объ интересахъ народа, о защитѣ ихъ, о сближении съ народомъ, объ его освобождении. "Интеллигенция" еще съ прошлаго вѣка имѣла своихъ мучениковъ за народъ и нывѣшние мнимые представители "коллективной мысли" народа, дурно свидѣтельствуютъ о себѣ, когда забываютъ объ этомъ.

Что касается притязанія "народничества" знать народную мысль, и именно "коллективную" мысль, то это притязаніе только забавно. Узнать коллективную мысль народа есть только два пути: во-первыхъ, когда народъ имъетъ возможность высказывать ее сознательно самъ, тѣмъ или другимъ узаконеннымъ способомъ, или черезъ посредство литературы, если образование достаточно проникло въ его собственную среду; или, во-вторыхъ, путемъ многосложныхъ научныхъ изслъдований и публицистическаго объяснения его быта, характера и нотребностей. Первый путь у насъ не существуетъ; второй только-что отврывается теперь, и результаты изслёдованій еще далево не тавъ обильны — и не тавъ свободны отъ стёсненій, чтобы можно было почерпнуть изъ пихъ сколько-нибудь полную и подлинную "коллективную" мысль народа; наконецъ, условія нашей литературы не таковы, чтобы можно было вполнѣ высказать и то, что уже узнано. Наоборотъ, знаніе народной мысли никакъ не доказывается одною сивлостью притязаній какъ въ народничествв, такъ и въ иныхъ мистическихъ теоріяхъ.

Что же представляеть "народничество" въ общемъ выводѣ? Несмотря на его хвастливыя притязанія, оно, собственно говоря, не вносить въ литературу ничего новаго. Основная мысль, которую оно считаеть своимъ изобрѣтеніемъ, а именно, что должно изучить особенности народнаго быта и взгляда и что онѣ должны получить свою роль въ установленіи общественныхъ отношеній, — эта мысль извѣстна очень давно, съ тѣхъ норъ, какъ литература пріобрѣла возможность говорить объ общественныхъ вопросахъ, развиваема была, особливо съ сороковыхъ годовъ, одинаково обонми лагерями тогдашней "интеллигенціи", и славянофильствомъ, съ національномистической точки зрѣнія, и "либерализмомъ" — съ точки зрѣнія общественной равноправности.

Нова здѣсь лишь фанатическая исключительность, но, къ сожалѣнію, эта ревность не по разуму влечетъ за собой и забвеніе исторіи, и путанное объясненіе современныхъ явленій.

Мы остановились на разборѣ мнѣній этого отдѣла "народничества" не потому, чтобы онъ представлялъ самъ по себѣ вѣское содержаніе, а потому, что въ господствующемъ разбродѣ понятій находится не мало людей, которые полагаютъ въ этомъ хвастовствѣ народничествомъ найти дѣйствительно сильный принципъ, способный отвѣтить на неудовлетворенныя потребности общества.

Въ беллетристическихъ изображеніяхъ народной жизни мы найдемъ также отголоски техъ интересовъ, которые были глубоко возбуждены реформой, и, вивств, слёды того блужданія, какое овладввало общественной мыслыю при оказавшемся рѣзкомъ противорѣчіи возникавшихъ идеаловъ съ суровой, безпощадной дъйствительностью. Романъ, повъсть изъ жизни общества, -- напереворъ требованіямъ "чистаго искусства", --- стали несомивнно полемической ареной. Чтобы убёдиться въ этомъ, довольно сопоставить два крайніе пункта: мистическій фанатизиъ Достоевскаго и, съ другой стороны, желчныя, часто потрясающія картины Щедрина, или болье спокойныя повъствованія Тургенева. Для будущаго историка современной общественности здъсь отвроются два противоположные полюса того броженія. въ которомъ проходили последния десятилетия, не видевщия, къ сожальнію, нормальнаго исхода глубочайшимъ правственнымъ потребностямъ общества... Повъсть изъ народнаго быта, повидимому, не давала такой полемической почвы; этоть быть быль слишкомь удаленъ отъ треволненій, которыя достигали до него только далекими волнами и въ грубо спутапномъ видѣ. Но опять наперекоръ чистому художеству, сами писатели приступали въ изображеніямъ народной жизни съ весьма различнымъ настроеніемъ, и тенденція нерѣдко проходить въ ихъ разсказахъ бълою ниткой,-часто вовсе не намъренно, а просто потому, что въ обществѣ складывались два необхо. димыя теченія, за старый застой или за исканіе новыхъ началь обшественности.

Было бы весьма любопытнымъ этюдомъ прослёдить въ художественной беллетристивё послёднихъ десятилётій изображенія народа съ точки зрёнія соціальнаго взгляда, который въ нихъ отражался. Для нашей цёли достаточно двухъ-трехъ примёровъ. Возьмемъ сначала двухъ старыхъ писателей.

Въ послъдніе годы жизни Мельниковъ-Печерскій возвратился къ народной беллетристикъ своими разсказами: "Въ лъсахъ" и "На горахъ". Оба произвели довольно большое впечатлѣніе интересомъ предмета, но было мало замъчено отношеніе автора къ народной жизни. Разсказъ: "На горахъ", есть на половину произведеніе съ художественными намъреніями, на половину этнографія. Романическая исторія переплетена съ картинами купеческаго быта, нижегородской ярмарки, рыбнаго промысла, раскольничьихъ нравовъ (кромъ старообрядцевъ изображены "божьи люди" или хлысты), сельскаго быта

и т. д., иногда не имѣющими никакой близкой связи съ главною тэмой. Мельниковъ былъ, что называется, бывалый человѣкъ, и въ своемъ разсказъ сложилъ запасы своего книжнаго, житейскаго и чиновничьяго опыта; нижегородскій край, гдё идеть главная часть дъйствія, быль его родиной; расколь онь зналь по книгамь и по сдужбё въ министерствѣ внутреннихъ дѣлъ; изъ мѣстныхъ преданій онъ почерпнулъ исторію заводчиковъ Поташовыхъ (Баташевыхъ); разсказъ о хлыстахъ Луповицкихъ и Денисовъ построенъ, большою долею, на извёстномъ дёлё Татариновой, и т. д. Нёкоторыя подробности очень курьезны, напр., разсказъ о томъ, какъ нѣкогда нищіе плавали на старую макарьевскую ярмарку цёлыми лодками и дощаниками, распъвая духовные стихи (I, стр. 275); картинки кулачнаго боя (II, стр. 300), женскаго старообрядческаго скита, его разрушенія, старыхъ бурлацвихъ нравовъ и обычаевъ и т. д. Удачно нарисованы нёкоторые характеры, напр., благочестивый выжига Смолокуровъ, раскольничьи старицы и др.; но типы "положительные" обыкновенно натянуты и неестественны. Мельниковъ любилъ показывать свой товаръ лицомъ, т.-е. обставить свой матеріалъ поэффективе, прикрасить археологическими рёдкостями, выисканными народными выраженіями и т. п., и, дёйствительно, этнографическая картина очень интересна. Но какое міровоззрѣніе лежить въ ся подкладкѣ? Насколько собственныя истолкованія и комбинаціи автора объясняють изображаемый быть? Въ этомъ смысле результать разсказовъ очень невеликъ. Взглядъ Мельникова на народную жизнь есть въ сущности тоть же взглядъ старой оффиціальной народности.

Во вкусѣ Сахарова и Даля, Мельниковъ выставляетъ превосходства добраго стараго времени, "истинно-русскихъ" обычаевъ, противополагаемыхъ новъйшей пустой образованности. Въ такомъ духъ изображается, напр., старообрядческая семья, гдё двё дёвицы получають идеальное воспитание въ духв "коренной русской жизни" (I, стр. 198 и д.); но воспитание описано только неопредёленными чертами, и читатель недоумъваеть относительно его тъмъ болъс, что передъ тёмъ (I, стр. 33-35) описаны раскольничьи наставницы и содержание ихъ учения, которое едва ли могло приносить такие плоды. Дъйствіе разсказа ндеть по преимуществу въ старообрядческомъ быту; но читатель напрасно ожидаль бы встрётить и въ мнёніяхъ писателя и въ фактахъ повёсти какое-нибудь объяснение смысла и источника этого быта. Въ сущности, онъ объясняется такъ же, какъ нъвогда - въ севретныхъ оффиціальныхъ запискахъ того же автора. Описавши раскольничій споръ "отъ писанія" о томъ, прокляты или нёть дрожжи, авторъ продолжаетъ: "Таковы у раскольниковъ богословскія пренія. Только и толковъ, только и споровъ, что можно ли

HOT. OTHOPP. II.

квашню на хмелевыхъ дрожжахъ поставить, съ кожаной аль съ холшевой лёстовкой слёдуеть Богу молиться, нужно ли ради души спасенія гуменцо на макушкѣ выстригать. А чаще и больше всего споровъ ведется про антихриста, народился онъ проклятый, или еще нѣтъ, и каковъ онъ собой (и проч.)... Много такихъ споровъ, много и толковъ съиздавна идетъ на Руси среди простого народа... А сколько иногда въ техъ спорахъ бываетъ ума, начитанности, ловкости въ словопреніяхъ, сколько искусства!.. И весь этотъ народный умъ дрожжами, лёстоввами да антихристомъ занятъ!.." (II, стр. 276 - 277). Если прибавить въ этому, что начитанный старообрядецъ Чубадовъ въ интимной бесёдё сознается, что настоящая вёра находится въ "великороссійской" церкви; что въ разсказъ выведенъ деревенскій священникъ, говорящій книжно напыщенными проповѣдями (но впроченъ сврырающий отъ властей хлыстовское гнёздо въ его селѣ).-то этимъ ограничивается все, что въ четырехъ-томномъ разсказѣ Мельникова относится въ объясненію раскола. Однажды, впрочемъ, признано, что благочестіе возможно и въ расколѣ. Еще одинъ эпизодъ указываетъ отношение автора въ общинѣ -- составляющей такую святыню въ глазахъ народниковъ и такой залогъ благополучія будущаго русскаго народа. Въ глазахъ Мельникова, это -- великое зло. "Бывали на Горахъ крѣпостные съ милліонами.—разсказываетъ онъ.-Теперь на Горахъ не мало крестьянъ, что сотнями десятинъ владъють. За то туть же рядомъ и бъднота неповрытая... Такой бъдности незамѣтно однакожъ по близости рѣвъ, только въ мѣстахъ отъ нихъ удаленныхъ можно встрётить ее. Общинное владъніе землей и частые передѣлы-вотъ гдѣ коренится причина той бѣдности. Чуть не каждый годь міръ-община передвляеть подя, отъ того землю никто не удобряетъ, что-де за прибыль на чужихъ работать. На дворахъ навозу пролёзть негдё, а на полё ни воза, землю выпахали, пошли недороды. Нётъ корысти въ передёлахъ, толкуетъ каждый муживъ, а община-міръ то-и-дѣло за передѣлъ.. И богатые, и бѣдные въ одинъ голосъ жалобятся на тѣ передѣлы, да подѣлать ничего не могуть... Община!.. За то кому удастся вибиться изъ этой-прахо ее возъми-общины, да завестись хоть невеливнить вускомъ земли собственной, тому житье не плохое: земля на Горахъ родить хорошо" (І, стр. 10). Если свести къ общему выводу отношение автора къ народной средѣ, то, кажется, нельзя опредѣлить его иначе, какъ отношеніемъ чиновничымъ, въ томъ духѣ, въ какомъ относилась къ этой средѣ оффиціальная народность тридцатыхъ и сорововыхъ годовъ.

Другой тонъ господствуетъ въ произведеніяхъ писательницы, которая въ сильной степени отличается консервативными сочувствіями, но сглаживаеть ихъ нягкимъ поэтическимъ чувствомъ. Это-г-жа Кохановская. Свою литературную дёятельность она начала въ пятидесятнать годахь: повёсть "Гайка" доставида ей большую извёстность. и вибств указала манеру, которой писательница осталась върна и въ своихъ послёдующихъ трудахъ, съ примётами славянофильства. Это-апоесова добраго стараго времени и того быта, который называется у Мельникова "кореннымъ русскимъ", но котораго онъ не съумёль идеализировать. Предположенія о славянофильствё не были лишены основанія, потому что въ сочиненіяхъ г-жи Кохановской съ великимъ сочувствіемъ изображались именно черты русской жизни. ндущей по старому преданію въ противоположности съ новыми нравами, перенятыми съ чужихъ образцовъ. Она какъ бы выполняла завътъ, оставленный Гоголемъ (послъдняго періода)--изобразить свътлыя явленія простой русской жизни,---и писательница находить ихъ въ твердости религіозныхъ върованій, въ любви въ преданіянъ народной поэзіи, въ връпкихъ правственныхъ началахъ стараго быта, сохранившагося преимущественно въ провинціи. "Народъ собственно остается тутъ въ сторонѣ, --- замѣчалъ современный критикъ: --- отъ него отбираются только самыя видныя черты характера, самыя яркія вачества его духовной природы, и вмёстё съ творческой поэзіей, имъ созданной, разлагаются на весь міръ, безъ разбора состояній, воспитаній, привычевъ и направленій. Все становится народомъ... Ходеная дочка богатаго пом'ящика и бъдная горожанка, воспитанная подъ тираннической опекой матери-одинаково отличаются у г-жи Кохановской исностью и веседіемъ духа, одинаково заражены страстію къ руссвой песне, къ руссвой плясве, въ формамъ руссваго общежитія, воторыя вгоняють ихъ, такъ сказать, въ ростъ героинь народной фантазіи... Идеалы г-жи Кохановской могутъ даже рости подъ сѣнію присутственныхъ мѣстъ... Вообще надо свазать, что г-жа Кохановсвая мало заботится о дурной или сомнительной репутаціи, какая лежить на нёкоторыхъ классахъ нашего общества и на нёкоторыхъ эпохахъ нашей исторіи. Она останавливается только съ ироніей и нескрываемымъ презрѣніемъ предъ подражательной "образованностью" столичныхъ людей, передъ холоднымъ изяществомъ ихъ манеръ, передъ условной моралью и началами ихъ спокойнаго, приличнаго и, въ сущности, не очень честнаго общежитія, которыми они силятся замѣнить крѣпкія основанія народнаго быта, утвержденныя на вѣрѣ, преданіи и поэзіи" 1).

Но по замѣчанію вритика, г-жа Кохановская представляетъ этотъ бытъ только съ праздничной стороны, когда онъ обнаруживаетъ только

<sup>1)</sup> Анненковъ, Восп. и крит. очерки, П, 308 и слъд.

свои показныя черты, и оставляеть въ туманѣ его будни, гдѣ лоджны были бы отврыться его практическія действія и взгляды. Въ самомъ дѣлѣ, остается неизвѣстнымъ, что дѣлали эти идеальные чиновники въ своихъ канцеляріяхъ, купцы въ своихъ лавкахъ, помъщики въ своихъ конторахъ и т. д. Если при своемъ появлении повъсти г-жи Кохановской внушали это недоумъніе, то теперь, когда для описываемаго быта наступила провърка двадцатилътняго опыта трудныхъ общественныхъ столкновеній, это недоумѣніе не уменьшилось: мы не видёли, чтобы старыя преданья стали на уровнё историческаго требовании и внесли въ обраниение тъ кръпкия свойства, съ какими они были возводимы въ идеалъ. Произведенія г-жи Кохановской имбли, однако, свою историческую заслугу: въ эпоху ожиданій общественнаго обновленія, онъ были словомъ въ защиту твхъ забытыхъ и пренебреженныхъ классовъ, которые, хотя, быть можетъ, были отсталы въ образованности, хранили, однаво, преданія старины и создавали свой особый нравственный типъ, заслуживавшій уваженія. Это былъ новый вкладъ, хотя односторонне-тенденціозный, въ то возроставшее понятіе, что не довольно относиться въ народу съ одной филантропіей или сантиментальностью, но и съ изученіемъ его бытового правственнаго склада и содержанія. Другою заслугою былозамёчательное знаніе народной рёчи, ся тонкостей и изящества; но, какъ въ самомъ содержани было преувеличение и прикраса, такъ и это изящество языка впадаетъ въ сладкоглаголаніе, которое очень часто не совпадаеть ни съ правдивостью, ни съ простою красотой рѣчи: Салтыковъ однажды заставилъ говорить языкомъ г-жи Кохановской одну изъ своихъ героинь, медоточивыхъ ричей которой не выдерживали сами "лейбъ-кампанцы".

Третій прим'яръ, опять особаго рода, мы найдемъ въ сочиненіяхъ писателя нынё дёйствующаго. Въ писаніяхъ г. Л'ескова неоднократно затрогиваются или прямо народные сюжеты или особенно бытъ классовъ, наиболёе близкихъ къ народу, напр., бытъ духовенства. Онъ беретъ эти сюжеты вообще не спроста. Нёкогда, — о чемъ онъ любитъ припоминать, чтобы объ этомъ какъ-нибудь не забыли, — онъ написалъ обличительный романъ противъ опасныхъ увлеченій молодого поколёнія, а впосл'ёдствіи цёлый рядъ произведеній, которыя посвящены были "положительнымъ" явленіямъ народнаго и полу-народнаго быта, и гдё обыкновенно болёе или менѣе ясно высказывалось или подразумѣвалось осужденіе всякаго новъйшаго либерализма. Однимъ изъ наиболёе извѣстныхъ сочиненій его были "Соборяне", картина изъ жизни провинціальнаго, именно уѣзднаго духовенства, гдѣ главное лицо—просвѣщенный протоіерей Туберозовъ, истинный

404

христіанниъ, типъ чисто "руссвій" и вполит положительный". Онъ пользуется великимъ уважениемъ согражданъ, отличается благочестіемъ и благоразуміемъ, даже независимымъ взглядомъ на вещи. напр., на положение духовенства, на раскольничьи дела; отъ его вниманія не ускользнуло и нов'йшее броженіе умовъ, и на это у него есть также свой взглядъ (сходный со взглядомъ автора). Дъйствіе разсказа начинается съ 30-хъ годовъ (протојерей ведеть свой дневникъ съ этихъ годовъ); въ эти старыя времена уже случаются факты, которые дають возможность автору заявить свои исторические и политические взгляды. Напримъръ: благочестивый протойерей не расположень въ преследованию раскола, но его усилия въ этомъ направленіи оказываются безплодными. Въ противность всему, что извёстно о судьбѣ раскола, о причинахъ и ходѣ его преслѣдованія, мы узнаемъ, что здесь этою причиною быль не кто иной, какъ губернаторъ-ию. мень. и правитель его канцеляріи — полякь (стр. 40 — 41). Когда всявдствіе ихъ пресявдованія предается разрушенію раскольничья часовня, то свалившійся кресть убиваеть солдата-жида (стр. 39). Картина, какъ видимъ, издёлія лубочнаго, и авторъ не замѣчаетъ, что туть же въ "Дневникв" разсказывается, какъ церковный причть делаеть на священника донось, что онь не ходить съ крестомъ во дворы раскольниковъ (это нехождение причту невыгодно), -такъ что въ фальшивомъ и лицемърномъ отношения въ расколу. виноваты были не одни нѣмцы, поляви и жиды. Наконепъ, сама епархіальная власть мнений благочестиваго протојерея не разделяла, какъ не приняла его разсужденій "о положеніи православнаго духовенства и о средствахъ возвысить его для пользы церкви и государства"; консисторія (въ 1837 году) привязывалась въ импровизированной проповеди съ указаніемъ на живое лицо, что вызвало замётку въ дневникѣ: "ахъ, сколь у насъ вездѣ всего живого боятся!" (стр. 51). Подъ 1841 годомъ самъ "Дневникъ" жалуется на какую-то повъсть, въ которой неуважительно было выведено духовное лицо (стр. 69). Сколько извъстно, въ тѣ времена цензура едва ли могла позволить что-нибудь въ этомъ родѣ, такъ какъ и въ ближайшее къ намъ время изображеніе въ повъстяхъ духовныхъ лицъ оставалось весьма затруднительнымъ; изображался все больше такъ называемый "батюшкинъ братъ". На стр. 133. дълается нескладная инсинуація: намекъ на какой-то петербургскій диберальный журналь. Въ другомъ месте замечается, что "у насъ, въ необходимость просвещеннаго человека вменяется безверіе, издъвка надъ родиной" (стр. 253) и т. д. Такими и подобными подробностями авторъ изображаетъ достоинства "коренной" русской жизни, относя въ ней всё добродётели и сваливая всякіе пороки на новѣйшій либерализмъ, на ифицевъ и полявовъ. Все это, вонечно, сшито бълыми нитками <sup>1</sup>).

Въ другомъ произведении г. Лѣскова: "Мелочи изъ архіерейской жизни", съ одобреніемъ разсказывались продѣдки одного "умнаго" пастыря съ совершеніемъ фальшивыхъ браковъ,—продѣдки, которыя, собственно говоря, должны называться циническимъ обманомъ и кощунствомъ.

Этихъ примъровъ довольно, чтобы видёть отношеніе автора къ изображаемому быту. Онъ довольно приглядёлся къ этому быту, владѣетъ внѣшней манерой занимательнаго разсказа, но поражаетъ непониманіемъ живыхъ привлекательныхъ сторонъ того самаго быта, которому отдаетъ свои сочувствія, и нескладной фальшью тѣхъ обвиненій, какія прямо или косвенно желаетъ набросить на направленія жизни, ему не сочувственныя. Можно не раздѣлять увлеченій и преувеличеній г-жи Кохановской, но нельзя не признать ся искренности, во многихъ случаяхъ дѣйствительной поэзіи, прекраснаго знанія той (хотя только лицевой) стороны быта, который ее вдохновляетъ. Ничего или очень мало подобнаго мы найдемъ у г. Лѣскова. Это дѣланыя картины, едва ли достигающія поставленной въ нихъ цѣли.

Выше мы имѣли уже случай указывать <sup>3</sup>), какая громадная разница дѣлить эту беллетристику прежней школы съ новѣйшими изображеніями народнаго быта—разница и въ настроеніи писателей, и въ пріемахъ изображеній. На одной сторонѣ—продолженіе "литературной выдумки", искусственное отношеніе къ предмету, чиновническо-консервативная точка зрѣнія, или благодушный, но самообольщенный идеализмъ (какъ у г-жи Кохановской), или непониманіе, или наконецъ лицемѣріе; на другой сторонѣ—быть можеть, неровность, недостатокъ художественности (она и на другой сторонѣ не Богьвѣсть какъ велика), и т. п., иногда свои идеалистическія преувеличенія, но всегда—полная искренность, желаніе узнать настоящую народную жизнь, и нерѣдко вамѣчательное изображеніе ея, доселѣ небывалое въ нашей литературѣ. Не разъ говорили о художественымхъ недостаткахъ Гл. Успенскаго, говоря въ то же время о художественныхъ достоинствахъ Мельникова и даже г. Лѣскова; это

<sup>2</sup>) Глава XI.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Прибавних еще, что авторъ, какъ и слёдуетъ бить, старается передать и ий тный колорить языка. Иногда вто ему удается, а иногда несовсёмъ: напр., онъ безъ надобности заставляетъ почтеннаго протоіерея Туберозова употреблять слова въ такой формё: "кокетерія", "Шарлотта Кордай", "пренумеровать" и т. п., и инсать: "Аліопа", какъ писали въ XVIII столётін, вмёсто: Алёша. Онъ заставляетъ его писать: "съ коллегомъ своимъ", чего не могъ слёлать протоіерей Туберозовъ, вёроятно, знавшій по-латыни.

странно и вообще, а въ особенности когда говоратъ о художественности тамъ, гдъ изображеніе бываетъ фактически невърно, даже намъренно фальшиво.

Это положительно двѣ разныя школы-до и послѣ-реформенная. Мельниковъ-вполнѣ до-реформенный писатель; таковъ же, съ прибавкой новъйшаго консерватизма, г. Лесковъ, который можеть назваться въ нъкоторыхт отношеніяхъ ученикомъ Мельникова; съ лучшей стороны, но также до-реформенными являются и произведенія г-жи Кохановской. Повороть къ новому направлению быль приведенъ смѣпою историческихъ поколѣній и новыми возникшими требованіями. Въ покольнія, начинавшемъ свою деятельность подъ вліяніемъ врестьянской реформы, возобладало настроеніе, которое мы отмѣтили у Добролюбова; исполненный сочувствія интересъ въ народу, но вмёсте съ твиъ и вритическое отношение въ его быту. Народъ былъ великая, неизвёстная, знаменательная загадка; по его освобожденій, въ немъ ожидали найти новую силу, которая создасть вскор'в иныя, болёе благопріятныя условія общественнаго существованія. Ожиданіе было по необходимости весьма неясное; было извъстно еще мало данныхъ, на которыхъ можно было бы основать какія-нибудь опредёленныя надежды, но многіе питали глубокую вёру въ народъ, доходившую до энтувівзив, хотя уже вскор'в явились опыты, въ которыхъ слишкомъ горячія увлеченія опровергались фактами. Но тв же ожиданія отъ народа побуждали вникать больше, чёмъ когда-нибуль прежде, въ свойства народнаго быта, состояние понятий, экономичесвое положение народа. Этимъ настроениемъ съ самаго начала возбуждены были съ одной стороны рядъ научныхъ изслѣдованій, съ другой — художественно-публицистическія изображенія. Въ тёхъ и другихъ подняты были многіе существенные вопросы народнаго быта -съ ихъ реальной и визств правственной стороны. Таковъ былъ вопросъ объ общинѣ, гдѣ, какъ выше говорено, сходились безъ спора двѣ, раньше постоянно враждовавшія литературныя партіи; но одни видёли въ нихъ реальную бытовую форму, подлежащую экономическому и политическому разсчету, предъ другими носилось извъстное мистическое начало. Другой предметь изученій являлся въ религіозныхъ движеніяхъ народа: раціоналистичесвіе или мистичесвіе толки раскола вызывали оживленный интересъ-инымъ казалось, что здёсь именно и скрыто глубочайшее содержание народнаго духа и т. д. Навонецъ, для народной беллетристики вообще служила предметомъ наблюденій настоящая минута народной жизни, какъ она складывалась въ новыхъ условіяхъ. Бытовая беллетристика перемежалась съ чисто-этнографическими очерками, и иногда трудно было положить между ними грань. У новой шволы писателей-народниковъ строгій

реализыт, вёрность изображенія стали непремённымъ требованіемъ. Такова была народная беллетристика шестидесятыхъ годовъ, разсказы и очерки Николая и Глёба Успенскихъ, Левитова, Рёшетникова, Слёпцова и т. д., съ разными оттёнками въ тонё, отъ юмора и шутви до трагедів. За первыми беллетристами выступилъ, около начала семидесятыхъ годовъ, новый рядъ писателей-народниковъ --- Нефедовъ, Наумовъ, Эртель, Вологдинъ и др., съ новыми варіаціями сюжетовъ, манеры и настроенія. Предметъ былъ неисчерцаемъ (особливо при несвободѣ разсказа), и мало-по-малу народная повёсть получаетъ новое видоизмѣненіе. Продолжительное наблюденіе, съ одной стороны, и съ другой - разработва вопроса экономическаго въ публицистикѣ направили народниковъ-беллетристовъ въ особенности на изображеніе общественныхъ и экономическихъ отношеній народа. Типы, лица, характеры, обычан отступають на второй планъ, а на первомъ планѣ становятся общіе вопросы: жизнь врестьянина въ общинѣ, отношенія къ помѣщику и къ властямъ, заработки, школа, разные внутренніе распорядки, вліяющіе на складъ деревенской жизни, міръ и кулачество и т. д. "Деревня", ставшая предметомъ настоящаго вульта у одного разряда народническихъ публицистовъ, поглощала и народниковъ-повъствователей: одни, чтобы овладъть вполнъ ся содержаніемъ и "слиться" съ народомъ, поселялись въ деревнѣ и изучали сельское хозяйство; другіе изслѣдовали сельско-хозяйственныя отношенія въ земской статистикѣ; третьи ставили своей задачей изучить деревенскую жизнь въ ея обыденныхъ случаяхъ и проявленіяхъ, отношенія врестьянина дома, съ односельчанами, на міру, на промыслахъ и т. д., изслёдовать мужицкіе типы не по однёмъ чертамъ личнаго характера, а именно по хозяйственному и общественному положению.

Понятно, что при этомъ интересѣ именно къ существу "деревни", при усиленномъ стремленіи рѣшить соціальную загадку, интересъ чисто художественный долженъ былъ отступать на второй планъ. Наблюдаемыя явленія такъ захватывали писателя, что онъ забывалъ о художествѣ; онъ не думалъ о созиданіи образовъ и спѣшилъ дать исходъ своему личному, тэкъ или иначе возбужденному чувству. Эпическое спокойствіе было невозможно-по крайней мѣрѣ для тѣхъ, которые принимали дѣло близко къ сердцу. Отсюда то смѣшеніе художественной работы съ публицистикой, какое не разъ встрѣчаемъ у новѣйшихъ писателей изъ народнаго быта: какъ видимъ, это имѣетъ свое простое, жизненное объясненіе.

Съ особенной рельефностью эта ступень народнической беллетристики выказалась въ произведеніяхъ гг. Гл. Успенскаго и Златовратскаго; изъ нихъ мы возьмемъ нёсколько примёровъ этого склада народничества.

Когда въ литературѣ возниваетъ новое направленіе, оно обыкновевно на первыхъ порахъ впадаетъ въ преувеличение. Это имбетъ часто свою долю пользы, потому что преувеличение рельефиве выражаеть новое настроеніе и требуеть къ нему вниманія, или ярче выдаеть мало замѣченную раньше сторону предмета; но завлючаеть въ себѣ и долю ошибки, какъ односторонность. Подобное произошло и здёсь. Народные повёствователи, направившись въ "деревню", какъ будто забыли обо всемъ остальномъ мірѣ: внѣшнія условія припоминались только тогда, когда уже слишкомъ прямо вліяли на деревню"-и вліяли большей частью неблагопріятно. Леревенскій мірь считался какъ будто за нѣчто особое не только отъ общества, но и отъ государства; интересы его разсматривались такъ спеціально, что читатель.оставался въ недоумвніи объ отношеніяхъ деревни въ остальному міру. Возникала новая идеализація, очень не похожая на прежнюю филантропическую идиллію, - основанная теперь на знаніи внутренняго деревенскаго быта, но ділавшая ту ошибку, что слишвомъ выдѣляла "деревию" изъ общаго политическаго и общественнаго быта.

Самая характерная въ этомъ отношении книга г. Гл. Успенскаго есть-"Власть земли" 1). Основная идея статей, носящихъ это заглавіе, -- великое значеніе земли и земледфльческаго труда для деревенскаго быта и самаго народнаго характера. "Вообще, къ какой бы групп'в явленій народной жизни мы ни прикоснулись, — говорить авторъ, - первое, что мы замѣчаемъ и что уясняеть намъ эту группу явленій-это земля, земледъльческій трудъ и т. д. Мы потому такъ пристально выслѣживаемъ одну только эту черту, чтобы повазать, какъ велика ломка, какъ много осложненій можетъ произойти отъ того, если эта, одна только эта, сторона народныхъ нуждъ не будеть удовлетворена въ полной мёрё. Какъ несправедливы тё радётели о народномъ благѣ, которые рѣшаются сказать, что земельные порядки, существующіе въ настоящее время въ народѣ, удовлетворительны, не требують улучшеній" 2). Земля нужна народу не только вакъ обезпечение его хозяйственнаго положения, она необходима и какъ ручательство его правственнаго равновѣсія, --- потому что всѣ лучшія стороны народнаго характера привязаны въ земледѣльческому труду на глазахъ "міра", въ извѣстной правильности этого труда и и его вознагражденія, управляемыхъ самой природой. Авторъ при-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ср. "Въстн. Евр." 1883, октябрь: "Лъсная правда и высшая справедливость", К. К. Арсеньева.

<sup>\*)</sup> Власть Земли. Очерки и отрывки изъ памятной книжки. М. 1883, стр. 49-50.

водить различные прикъры этого воздъйствія земледъльческаго труда на народные нравы и нравственность. "Типическимъ лицомъ, въ которомъ навлучшимъ образомъ сосредоточена одна изъ самыхъ существенныхъ группъ характернъйшихъ народныхъ свойствъ", представляется автору извёстный Платонъ Каратаевъ, изображенный гр. Толстымъ въ "Войнѣ и Мирѣ". "Отвуда, --спрашиваетъ г. Успенсвій, --какъ не изъ самыхъ нѣдръ природы, отъ вѣковѣчнаго, непрестаннаго соприкосновенія съ ней, съ ся вѣчною лаской и вѣчною враждой, могли выработаться такія типичнёйшія черты духа?.. Мать-природа, воспитывающая милліоны нашего народа, вырабатываеть милліоны такихъ типовъ, съ одними и тёми же духовнымя свойствами. "Онъ-честица"; "онъ самъ по себв ничто"; "онъ любовно живетъ со всёмъ, съ чёмъ сталкиваетъ жизнь", и "ни на минуту не жалёсть, разлучаясь" (какъ Платонъ Каратаевъ)... Такая частица мретъ массами на Шипкъ, въ снъгахъ Кавказа, въ пескахъ Средней Азіи... Все можетъ сдълать Платонъ: "Возьми и свяжи", "возьми и развяжи", "застрёли", "освободи", "бей", "бей сильнёй" или "спасай", "бросайся въ воду, въ огонь для спасенія погибающаго!"-словомъ все, что даетъ жизнь, все принимается, потому что ничто не имъетъ отдѣльнаго смысла, ни я, ни то, что дала жизнь... Въ Крымскую войну такихъ Платоновъ умирало безъ слёда, безъ жалобы-тысячи, десятки тысячь; 20 тысячь ихъ легло на Зеленыхъ горахъ въ одинъ день... Сотни тысячъ ихъ умираетъ ежегодно по всей Россіи-безмольно, безропотно, какъ трава, и сотни тысячъ, также какъ трава родится... Все это черты чисто наши, родныя, россійскія-черты той страны, гдѣ десятки милліоновъ ежедневно слушають мать-природу, въ которой, какъ и въ нихъ, нътъ исключительной любви, вътъ смысла въ отдѣльномъ существованіи камня, дерева, ручья... Это все-наше, но это не все" (стр. 151-152).

Не все потому, что есть противоположный типь — "хищникъ"... "Развѣ это не нашъ типъ? Развѣ не "ничтожество", сознаваемое Платономъ, воспитало его, развило, раскормило, раздуло его страсть къ произволу, къ "ндраву", до послѣднихъ размѣровъ?" — Наконецъ, авторъ прибавляетъ третій типъ, существовавшій въ старину и котораго онъ теперь не видитъ, "народную интеллигенцію", которая указывала Платону "правду". Это — люди старинной церкви и старинной школы (съ часословомъ и "строгостью").

Не будемъ говорить о прекрасныхъ, по истинѣ художественныхъ изображеніяхъ частностей и о цѣлой картинѣ этой связи съ "землей", владычества природы надъ земледѣљческимъ трудомъ, о тонвихъ объясненіяхъ народной психологіи, — все это давно оцѣнено читателями и критикой и составляетъ привлекательную особенность дарованія писателя; но если мы станемъ искать цѣлой теоретической постановки вопроса, мы приходимъ въ большое недоумѣніе. Если милліоны Платоновъ составляютъ типическое произведеніе нашей "земли" и "природы", и если она же вскармливаетъ породу "хищниковъ", противъ которой народъ безсиленъ и которая постоянно выростаетъ изъ его же среды, то какое же основаніе имѣютъ эти надежды на народъ, какими народники вооружаются на своихъ противниковъ? "Платоны"---какъ растолковалъ ихъ г. Успенскій---очевидные фаталисты, люди, потерявшіе даже свой европейскій складъ мысли, воспитавшіе въ себѣ чисто пассивную полу-восточную природу.

И когда рядомъ съ этимъ, авторъ, рисуя "власть земли" надъ русскимъ мужикомъ-земледѣльцемъ и сообщаемую ею высокую правственность, изображаеть затёмъ его паденіе, когда онъ выходить изъ-подъ этой власти, т.-е. берется за другое дёло, особливо дающее деньги и "волю", — является новое недоумёніе: вакъ же хрупко то разумное настроеніе, та нравственная сила, которую, по словамъ автора, сообщаеть власть земли? Эта власть отождествляется съ властью неодолимой нужды, и человѣкъ, безъ этой веревки. оказывается неспособнымъ ни къ элементарному разсчету, ни къ какойнибудь выдержкв. Достаточно получить несколько лишнихъ рублей и досуга, чтобы нравственныя правила, внушенныя "землей", испарились, чтобы человъвъ сбился съ пути, и когда подобныя явленія самимъ авторомъ выдаются за обычныя и естественныя, то это не можетъ не возбуждать большого недоумънія о връпости правственнаго содержанія, доставляемаго "землей". Такія же недоумёнія возбуждаеть и то, что говорить г. Успенскій о "народной интеллигенція": она имбла несомнбино свое историческое значеніе въ воспитанів народнаго харавтера, но странно противопоставлять ее съ новъйшей народной шволой и не видъть, что въ новыхъ условіяхъ всей народной жизни новая школа становится все болёе необходимой. Къ сожалънию, и г. Успенский не воздержался отъ упрековъ "цивилизаціи", какіе раздаются въ ультра-народническомъ лагерѣ и имъють весьма двусмысленный видъ.

"Какъ же обстоятъ дѣла теперь?—спрашиваетъ авторъ.—Теперь мы видимъ только двѣ фигуры—Платона и хищника. Третьей фигуры—человѣка, который бы могъ заикнуться о той правдѣ, которую Богъ видитъ и которую говоритъ устами людей—нѣтъ и въ поминѣ. Напротивъ, все на сторонѣ хищника. На сторонѣ его вемельное разстройство массъ, разстройство душевнаго удовлетворенія ихъ трудомъ; разстройство это гонитъ ихъ къ хищнику внутренно обезсиленными, сознающеми свое ничтожество сильнѣе, чѣмъ сознавалъ Каратаевъ. Цивилизація приходить къ намъ не та, которая бы заступалась за Каратаевыхъ (?), — она не облегчаеть ихъ труда, не пополняеть досуга работой мысли и пробужденіемъ духовныхъ силъ, а помогаеть хищнику, облегчая его хищничество помощью европейскихъ (?) "оборотовъ", съ которыми деревенскій хищникъ начинаетъ знакомиться и къ которымъ получаетъ огромный аппетитъ. Вседля него, и ничего-для Платона. Не удивляйтесь же, что человѣкъ сердца и правды, очутившись между этихъ двухъ типовъ, изъ которыхъ личность одного доведена до ничтожества, а другого-раздута до невозможныхъ размѣровъ, теряетъ голову. Не гоните же (?) изъ народной среды потребность въ божеской правдѣ между людьми, она нужна народу такъ же, какъ и земля. Не забывайте (?), что хоть и не скоро, но Богъ непремѣнно скажетъ правду" (стр. 153-154).

Эти слова, видимо сказанныя авторомъ съ искреннѣйшимъ доброжелательствомъ къ народу, производятъ прискорбное впечатлѣніе — по неясности самой мысли. Что собственно означаетъ упрекъ "цивилизаціи", помогающей "хищнику"? зачѣмъ надо было характеризовать "европейскими" тѣ обороты, которыми этотъ хищникъ пользуется: куда все это адресуется и въ чьемъ выходитъ вкусѣ? Намъ кажется, что именно только "цивилизація" (заслуживающая этого имени) одна и заступалась у насъ за Каратаевыхъ противъ хищника. И кто "гонитъ" изъ народной среды потребность въ божеской правдѣ?

Прибавляются другія неясности. Сказать, что типъ Платона созданъ нашей землей и природой-это значить сказать нвчто весьма неопредъленное или даже ошибочное. Кромъ земли, на образование типа действовали многоразличныя и важныя условія человеческаго общежитія. Руссвій народный характерь и въ настоящую минуту не таковъ, чтобы "Платоновъ" можно было считать милліонами; а въ прежпее время — тёмъ болёе. Едва ли сомнительно, что типъ, о которомъ идетъ рѣчь, составлялся подъ огромнымъ вліяніемъ не земли (какъ земледѣльческаго труда, зависящаго отъ природы), а именно учрежденій и бытовыхъ формъ, — какъ давнее притёсненіе врестьянина-земледѣльца, какъ полное его закрѣпощеніе, привазное правленіе, безжалостное старое рекрутство и т. д. Отсюда, изъ этого полнаго подавленія личности, шла большая доля неопредбленнаго добродушія, принадлежащаго Платону, это-безравличное добродушіе, свойственное несчастію, которое уже ничего не ждеть для себя и, сохранивъ врожденные инстинкты добраго характера, впадаетъ въ полное фаталистическое отсутствіе воли.

И рядомъ съ этими теоретическими неясностями, историческими опибками – прекрасные разсказы, удивительныя картины дёйствительности, согрётыя искреннимъ чувствомъ скорбной любви къ народу и исполненныя съ истинно-художественной яркостью и простотой. Гл. Успенскаго осуждали за это сибшение публицистики и поэзін. Но старыя пінтическія и реторическія рубрики несомнѣнно перерождаются: въ повесть и рожанъ все больше и больше врывается содержание имъ прежде мало знакомое-дъйствительность, все съ новыми подробностями ся жизненныхъ процессовъ, и разсказы г. Успенскаго несомнѣнно представляютъ одинъ изъ фактовъ этого перерожденія. Народная жизнь, имъ изображаемая, дёйствительно никогда прежде не проникала въ литературу съ такими сокровенныме чертами ся внутренней работы. Писателю нёть времени и возможности такъ удалиться отъ этой жизни своимъ чувствомъ, чтобы стать въ ней въ отношение невозмутимаго зрителя, какъ спокойный эпическій півець или "дьякь вь приказахь посідіялый". Зрізлище этой жизни захватывало и потрясало воспріимчивую душу, и нёть ничего удивительнаго, что за художественнымъ разсказомъ слѣдуетъ личное размышленіе автора о явленіяхъ этой жизни. Жаль только, что теоретичеческія размышленія иногда весьма ошибочны.

Неясности, о которыхъ мы упоминали, заключаются въ самомъ не выработавшенся взглядѣ автора и составляютъ не только его личную особенность, но черту множества людей, искренно привязанныхъ къ народному дѣлу, но смущенныхъ и сбитыхъ съ пути страшно запутаннымъ положеніемъ этого дѣла. Положеніе г. Успенскаго въ литературномъ мнѣніи до сихъ поръ нѣсколько неопредѣденно: несмотря на сильный талантъ, на множество прекрасныхъ, хотя эпизодическихъ, разсказовъ, дышущихъ истиной, на теплое, сочувственное отношеніе къ народу, его значеніе остается неустановленнымъ: новѣйшее славянофильство его почти-что ненавидѣдо (потому что онъ говорилъ о настоящемъ, а не воображаемомъ народѣ); требовательвые народники чуть не заподозривали въ немъ наклонностей къ старымъ крѣпостнымъ порядкамъ <sup>1</sup>)...

Очень оригинальны, въ другомъ родѣ, сочиненія г. Златовратскаго, образчикомъ которыхъ возьмемъ "Деревенскіе Будни" (Спб. 1882). У него еще труднѣе отличить беллетриста-повѣствователя и публи-

<sup>1</sup>) Пов'яйшіе критики (напр. г. Скабичевскій), обозр'явая д'ялтельность Гл. Успенскаго, не причисляють его къ народникамъ, считая его только "наблюдателемъ". Мы упоминали, что народничество им'яло много разныхъ оттёнковъ и степеней. Гл. Успенскій можеть быть отнесенъ въ нему какъ по особенному интересу его именно къ народной жизни, понятой имъ своеобразно и исключительно, такъ и по и ткоторымъ выводамъ, совпадающимъ съ народническими.

Колебаніе его общихъ влаглядовъ, диктуемыхъ часто именно впечатлёніемъ данной минуты, а въ другую минуту исправляемыхъ и дополняемыхъ самвиъ писателенъ, очень вёрно указано въ характеристикё М. А. Протопопова, "Р. Мысль", 1890. августъ, сентябръ. циста. Особенная цёль его изслёдованія есть община, степень ея современной силы и шансы будущаго ея развитія. Онъ исповёдуеть гдубокую вёру въ народные "устои", но видить обступающую ихъ опасность и посвящаеть свой трудъ на изученіе существа общины и ея нынёшнихъ условій. Въ названной книге онъ не ставить художественныхъ цёлей и хочеть просто прослёдить жизнь деревни въ ея "будни", войти въ ея обыденные интересы и раскрыть сущность общиннаго быта и различныя проявленія "мірского" порядка. Онъ поседяется сначала въ деревнё Ямахъ, потомъ въ Лопухахъ (въ сѣверномъ краё средней Россія), живеть въ деревенскомъ домикъ, знакомится съ мужиками, отправляется на сходы, идетъ смотрѣть на дѣлежъ земли (луга для сѣнокоса), зазываетъ мужиковъ въ себѣ въ гости и стенографируетъ ихъ бесѣду и т. д. Деревенская жизнь проходитъ передъ нами во очію. Какое же извлекаетъ авторъ поученіе изъ своихъ наблюденій?

Мы найдемъ у него опять довольно обычную черту народнической литературы. Писатели ся вообще ставять дёло такъ, какъ будто они открывають Америку. Авторъ не довольствуется тёмъ, что отм'ячаетъ извѣстное явленіе крестьянскаго быта, пропущенное или невѣрно объясненное другими наблюдателями; онъ тотчасъ обобщаетъ и предаеть этихъ наблюдателей суровому осуждению, насмёхается надъ ними; особенно достается отъ него такъ-называемымъ "свѣжимъ людямъ"-онъ иронизируетъ надъ ними безъ конца, хотя, въ сущности, "свъжіе люди" сдълали не мало полезныхъ наблюденій, и ихъ труды не совствить лишены смысла и права на внимание. Объяснение каждаго явленія крестьянской жизни авторъ представляетъ чрезвычайно труднымъ, недоступнымъ не только "свѣжему человѣку", но на первый разъ и самому спеціалисту-автору. Онъ идетъ, напримъръ, на деревенскій "сходъ" и поражается совсѣмъ непонятными рѣчами: только послё подробныхъ объясненій своего хозяина и другихъ мужиковъ онъ уразумъваетъ въ чемъ дъло; на передълъ луговъ онъ опять слышить невразумительные термины, странныя слова, и только по особымъ объясненіямъ узнаетъ обстоятельства и резоны того или другого дѣлежа. Онъ не разъ прибѣгаетъ къ этому пріему озадачиванія читателя, имѣющему цѣлью показать, какъ трудно обыкновенному человъку постигнуть внутреннія дъла деревни и именно общины. Но читателю приходить въ голову, что это озадачивание было совершенно напрасно. Всякому человѣку, попадающему вдругъ во всякую чужую спеціальность, сначала все будеть дико и непонятно: еслибы авторъ вмѣсто общины земледѣльцевъ попалъ въ артель плотниковъ, къ рыбнымъ промышленникамъ, къ какимъ-нибудь мастеровымъ --или, совершенно также, въ какую-нибудь ученую дабо-

414

раторію, словомъ, во всякое спеціальное рабочее и техническое дёло, онъ на первый разъ спутался бы на неизвёстной ему терминологіи разговоровъ, на неизвёстныхъ ему личныхъ отношеніяхъ людей между собою и, пожалуй, также сталъ бы озадачивать читателя. Дёло просто въ томъ, что земледёльческій трудъ есть спеціальный трудъ, и "сходъ", разсуждающій о хорошо извёстныхъ всѣмъ его членамъ дёлахъ какого-нибудь кума Матвёя или бабы Гусарихи, весьма естественно будетъ непонятенъ для посторонняго, который слышить объ этихъ дёлахъ въ первый равъ, и не только постороннему "интеллигентному" человѣку, но пожалуй даже и незнакомому съ ними мужику изъ другой деревни.

Какъ у г. Успенскаго, такъ и здёсь, повторается то же недовърје къ новой деревенской шкодѣ: авторъ разсказываеть о ней двѣтри подробности, действительно нелёпыя, и затёмъ съ сочувствіемъ говорить о самодёльномъ деревенскомъ "перехожемъ" учителѣ, съ которымъ ребятишки большіе друзья и который хотя, по мизнію самого автора, способенъ сообщить имъ не мало взлора, но въ то же время можеть съ авторитетомъ передать и нима для нихъ существенно важное. Тема очень старая и избитая, и нельзя не пожалѣть, что писатель, поставившій себѣ цѣлью столь внимательное изучение деревни, поднимая этотъ вопросъ, оставляеть его въ такомъ неопределенномъ и даже двусмысленномъ свете. Новая деревенская школа несомнѣнно имѣеть пока врупные недостатки, но зависять ли они отъ самаго ся существа, или гораздо больше отъ внёшнихъ условій и постороннихъ обстоятельствъ? Полагаемъ, что человѣвъ, желающій здраваго разъясненія діла, существенно важнаго для деревни, не можетъ обойти этого вопроса.

Не указывая другихъ случаевъ, гдё разсужденія автора ведутся съ такой же односторонностью, упомянемъ еще о главѣ XI, гдѣ авторъ иронизируетъ надъ "учеными людьми", посвящавшими свои труды изученію хозяйственныхъ отношеній нашей деревни. Авторъ не соглашается съ ними, но споръ его противъ нихъ нельзя назвать правильнымъ: спокойному разсужденію съ фактами въ рукахъ должно быть противопоставлено такое же разсужденіе и такіе же факты. Бытъ можетъ, они въ иномъ не правы; но не думаемъ, чтобы все дѣло было объяснено наблюденіями нашего автора въ Верхнихъ и Нижнихъ Лопухахъ.

Само собою разумъется, что мы ни мало не отвергаемъ всей великой пользы такого пристальнаго изученія деревенскаго быта, какимъ задался г. Златовратскій. Въ его книгъ разсъяно много цънныхъ замъчаній; самый пріемъ изученія, вникающаго во всъ мелочи деревенскаго обихода, заслуживаетъ всякаго сочувствія. Иногда авторъ приходитъ въ выводимъ, несьма неожиданнымъ для боровратической точки зрѣнія. Укажемъ для примъра эпизодъ, гдѣ авторъ передаетъ разговоръ съ деревенскимъ кабатчикомъ по поводу одной мъры, придуманной въ извѣстномъ совѣщанія свѣдущихъ людей объ уменьшенія народнаго пьянства, а именно замѣны простыхъ кабаковъ безъ закуски бѣлыми харчевнями съ закуской. Кабатчикъ былъ въ восторгѣ отъ этого предположенія и говорилъ слѣдующее:

"Это что-жъ — дѣло весьма похвальное! Придумано хорошо! Конечно, Петербургъ, правительственное помѣщеніе... Нельзя не похвалить!.. Потому, помилуйте, ныньче у насъ въ кабакахъ такое поведеніе, что даже срамно-съ... Ни ты гостю селедочки или сырцу, или чего другого предложить не можешь, не можешь угостить его по-человѣчески!.. Не можешь никакой ему пріятности доставить! Какъ же онъ, спрошу васъ, пить будетъ? Урывкомъ, съ жадностью... Хватитъ косушку—и съ ногъ долой. А ежели я его съ пріятной закусочкой усажу, такъ онъ у меня весь день просидитъ въ пріятной бесѣдѣ, и хоша вдвое выпьетъ, все ие въ опьянѣніи будетъ, а болѣе въ благородномъ мечтаніи... Понимаемъ это вполнѣ! умно! А какъ скоро это будетъ, не слышно?"

Книга г. Златовратскаго почти уже не беллетристика, а бытовое экономическое изслёдованіе, вложенное въ повёствовательную рамку. Эпизодическія картинки очень интересны, но не дёлають его труда художественнымъ произведеніемъ, а съ другой стороны не составляють и научнаго факта. Прибавимъ, впрочемъ, что по взгляду автора деревенская жизнь представляеть столь оригинальный міръ, что изображеніе его даже не подъ силу современному искусству.

"Есть громадная разница между отношеніемъ интеллигентнаго читателя въ воспроизведеніямъ жизни общества и въ воспроизведенію жизни народной, въ особенности у насъ", —говоритъ авторъ.

"Въ то время, какъ интеллигентный человъкъ смотритъ на общество изъ среды самого общества, непосредственно изъ себя, на народъ онъ не можетъ смотръть иначе, какъ со стороны, такъ, какъ смотритъ на дикихъ людей Америки и Африки. Отсюда вытекаетъ и громадное различіе въ отношеніяхъ читателя къ воспроизведеніямъ жизни того и другого. Критерій для оцънки художественнаго воспроизведенія общественной жизни читатель непосредственно находитъ въ себъ, непосредственно ощущаетъ художественную правду и ложь, непосредственно наслаждается или не удовлетворяется.

"Другое дёло съ воспроизведениемъ народной жизни. Наше об-

щество читаеть романы изъ народнаго быта съ твиъ же енницимъ любопытствоиъ, съ какимъ читаеть оно романы Купера, имва только единственный критерій для провёрки ихъ художественной правды: общія нсихологическія основы и имя автора. Но въ послёдненъ случав, оно имветь то преимущество, что романы Купера или вообще воспроизведеніе жизни дивихъ можеть быть провёрено имъ путемъ научныхъ данныхъ, собранныхъ путешественниками. А этого-то важнаго условія русскій читатель лишенъ относительно жизни своихъ "младшихъ братьевъ".

"Принявъ же во вниманіе еще и то, что наблюденіе народа со стороны у насъ сопровождается разными побочными соображеніями врёностническими, опекунскими, сантиментальными, спекуляторскими, патріотическими и проч., и проч., смотря по тому, съ какой стороны подходитъ иземъ наблюдатель — у мыслящаго читателя невольно должно зарождаться сомиёніе въ правдл воспроизведенія народной жизни этими "сторонними наблюдателями". И это совершенно естественно, потому что нётъ прочнаго критерія, нётъ данныхъ для оцёнки, нётъ сиеціально научной точки зрёнія. Этотъ критерій могли бы дать мыслящему читателю или научныя нзысканія въ сферѣ народнаго быта, или непосредственный народный художникъ, мірской общинный человёкъ. Къ сожалёнію, первыхъ у насъ до сего времени очень маю; второго мы не видёли еще и, Богъ вёсть, дождемся ли когда-нибудь" (стр. 128—129; ср. также стр. 151—155).

Такимъ образомъ, дёло ставится почти сверхъ обыкновеннаго человъческаго разумънія — столь непостижимымъ представляется автору деревенскій мірь и въ частности акть общаго передёла. Нёть сомнёнія, что всякій "художникъ" долженъ знать тотъ кругь жизни, который онъ берется изображать, и неужели общинный передёль есть такая многотрудная задача, которой художникъ не можеть и постичь, если самъ не родился въ средъ общины? Съ такимъ же правомъ и всякая другая область жизни могла бы потребовать своего спеціальнаго художнива: чиновника имблъ бы право описывать только чиновникъ, сапожника-сапожникъ, офицера только офицеръ и т. д., и литература въ концё концовъ превратилась бы въ рядъ цеховыхъ областей, взанино недоступныхъ. Но, важется, въ этомъ не предвидится надобности: бытовыя формы не такъ недоступны изучению, и въ нихъ движется одна и та же человическая природа. Требуется только знаніе и таланть, — какъ требовались и всегла.

HCT. STHOPP. II.

Эти нёсколько примёровъ народничества публицистическаго и художественнаго можно было бы размножить еще многими варіаціями этого направленія до трактатовъ объ "улицё", для которой также потребовано было право голоса въ литературё. Но приведенныхъ образчиковъ довольно, чтобы показать общій характеръ этого направленія, сильно распространившагося въ послёдніе годы, и упорно заявляющаго притязанія на непогрёшимость и господство. Мы видёли, насколько эти притязанія могутъ быть допущены съ точки зрёнія логики и исторія.

Народничество, исполненное такого высокаго мивнія о себв и столь пренебрегаемое, напр., въ лагеръ славянофильскихъ самобытниковъ, съ которыми въ иныхъ случаяхъ оно дъйствительно ръзко сталкивается (хотя въ другихъ имъ вторитъ), - есть во всякомъ случаѣ явленіе характерное и знаменательное. Оно думаетъ о себѣ, какъ о принципѣ совершенно новомъ; въ дѣйствительности не трудно видёть, что оно происходить по прямой линіи оть народныхъ стремленій 60-хъ годовъ-правда, съ большими измѣненіями или новыми оттънками. Послъдующіе годы внесли въ общественную жизнь столько волненій, столкновеній, трагическихъ событій, разочарованій, что многіе не въ состояніи были ни сохранить вёры въ прежніе идеалы, ни развить ихъ въ новую прочную точку зрѣнія; получилось нѣчто среднее, неопредѣленное и недодѣланное. Съ одной стороны, стремленія въ изученію народа не ослабъвали и даже усилились, доходя до такихъ внимательныхъ изслѣдованій, примѣромъ которыхъ могутъ служить въ беллетристикъ труды гг. Успенскаго и Златовратскаго и ихъ товарищей, а въ литературѣ научной — масса трудовъ экономическихъ, этнографическихъ и т. д. Но съ другой стороны, народническая публицистика до врайности преувеличила значение самой "деревни", затерявъ при этомъ ясныя общественно-политическія понятія той школы, няъ которой сама всходила, впала въ такія неловкости, что иногда говорила въ одинъ тонъ съ злъйшими врагами не только общественной автономія, но и самого народа. Таковы двё существенныя ошнбки, повторяющіяся у большинства народническихъ писателей: во-первыхъ, недостаточное внимание въ истории общества и народа, отвуда происходилъ и происходить рядъ самыхъ грубыхъ и вредныхъ недоразумёній; вовторыхъ, странное представление объ "европейской цивилизаци", будто бы намъ не нужной и непригодной, въ чемъ имъ вторять, потирая руки отъ удовольствія, настоящіе обскуранты. Они доходять до того, что подъ "европейской цивилизаціей" понимають только какія-нибудь новѣйшія выдумки экономической эксплуатація, не разумѣя, что это названіе принадлежить, выше всего, именно тѣмъ величайшимъ созданіямъ общечеловѣческаго ума и поэтическаго творчества, подъ вліяніемъ которыхъ, въ послѣднемъ результатѣ, просвѣтилось и наше собственное общественное самосознаніе; однимъ изъ отпрысковъ его является само народничество, какъ стремленіе оградить права народной личности и привести въ полному признанію ея нравственнаго и гражданскаго достоинства.

Глава Ш.—Съ октябрьской книги "Вёстника Евроны", 1890, начато печатаніе новаго труда Ө. И. Буслаева: "Мон воспоминанія", которыя представляють чрезвычайно любопытныя свёдёнія о біотрафія нашего заслуженнаго ученаго.

Глава V (стр. 137).—Октября 3, 1890, праздновался 40-лѣтвій юбилей ученой дѣятельности Н. С. Тихонравова, съ первой историколитературной работы его, напечатанной въ 1850 г. Библіографическій очеркъ этой дѣятельности сдѣланъ Д. Д. Языковымъ въ "Р. Мысли", 1890, октябрь. Извѣстія объ юбилеѣ см. въ статьѣ "Русскихъ Вѣдомостей", 4 октября, 1890, въ "Новостяхъ", № 282, и др. Приводимъ изъ этихъ извѣстій нѣсколько указаній о долголѣтней и плодотворной дѣятельности Н. С. Тихонравова, какъ ученаго и профессора.

"Н. С. Тихонравовъ выступилъ на поприще, доставившее ему столь почетную извёстность, въ октябрѣ 1850 года, напечатавъ въ "Москвитянинъ" свой первый трудъ: "Нъсколько словъ по поводу статьи "Современника"-Кай Валерій Катуллъ и его произведенія". Н. С. былъ въ это время еще студентомъ-новичкомъ въ Главномъ Педагогическомъ институтъ, мечтавшимъ перейти на историко-филологический факультеть Московскаго университета. Статья способствовала исполнению его мечты, и ко времени появления ся вт печати пріурочено и юбилейное торжество. Въ то время комплекть университета ограничивался 300 студентовъ и когда молодой студенть Педагогическаго института обратился къ М. П. Погодину съ просьбой походатайствовать о переводѣ его въ Московскій университеть, комилекть быль уже полонь. М. П. Погодинь посовётоваль Н. С. пріобрѣсти себѣ право на сверхъ-комплектный пріемъ какой-либо литературной работой. Н. С. такъ и сдёлалъ: статья обратила на себя внимание и отврыла молодому человѣку двери университета.

"Университетская наука не мъшала Н. С. дъятельно работать надъ составленіямъ историво-литературныхъ статей для "Москвитянина", "Отечественныхъ Записовъ" и "Московскихъ Вѣдомостей"; незадолго до окончанія курса онъ получилъ золотую медаль за сочиненіе на заданную Грановскимъ тему: "О нѣмецкихъ народныхъ преданіяхъ въ связи съ исторіей". Затёмъ слёдовала педагогическая служба въ московскихъ гимназіяхъ, избраніе адъюнктомъ для чтенія левцій по педагогний въ Московскомъ университеть и, наконецъ, 4-го сентября 1859 года, получение въ этомъ же университетъ казедры русской литературы, на которой Н. С. достойно и плодотворно потрудился въ теченіе тридцати лёть. Новые научно-литературные труды слёдовали одинъ за другимъ; многочисленныя цённыя изслёдованія Н. С. доставили ему почетный дипломъ доктора русской литературы и высшую для ученаго награду--звание ординарнаго академика Императорской Академін наукъ; кромѣ того, Н. С. занималъ въ теченіе шести лёть по 1883 г. пость ректора Московскаго университета, а въ настоящее время состоить предсъдателемъ Общества любителей россійской словесности.

"Заслуги Н. С. Тихонравова, какъ въ области университетскаго преподаванія, такъ и въ области научно-литературной очень велики. Талантливо-составленные, живые, увлекательные университетскіе курсы, обнимающіе всю исторію нашей литературы, горачее, живое отношение въ преподаванию, умълан, интересная постановка практическихъ работъ, способность возбуждать въ аудиторіи сильный и сознательный интересь въ дёлу, - все это виёсть оказало сильное вліяніе на научное и литературное развитіе многихъ поволѣній молодыхъ людей. Въ области научно-литературной первое мъсто занимаеть глубово-научная постановка основныхъ вопросовъ русской литературы и метода ихъ разработки, данная въ академическомъ "Отчетв" о 19-иъ присуждении Уваровскихъ наградъ, подъ видомъ рецензін на "Исторію литературы" Галахова; затёмъ, многочисленныя образцовыя изданія литературныхъ памятниковъ, освѣтившія почти неизвёстную тогда картину умственной жизни народной массы; работы по исторіи русскаго театра, впервне поставившія эту отрасль исторіи на строго-научную почву, и, наконецъ, обработка новаго изданія сочиненій Гоголя, составляющая колоссальный критическій трудъ".

Юбилей 3-го октября "былъ учено-семейный праздникъ, доказавшій, однако, юбиляру безпредѣльность уваженія, какимъ онъ пользуется въ ученомъ мірѣ и искренность симпатій къ нему, прочно сохраняющихся въ средѣ его слушателей... Юбилейный праздникъ омрачился, однако, сознаніемъ, что юбилей, къ общему сожалѣнію, совпаль съ окончательнымъ оставленіемъ Николаемъ Саввичемъ московской васедры".

Глава VIII (стр. 237). Впослёдствій Ор. Миллеръ не могъ не признать научнаго значенія новыхъ изслёдованій древняго эпоса, устранявшихъ мисологическую теорію; но ему жаль было разстаться съ той манерой, гдё можно было, не заботясь о самомъ происхожденіи сюжета и подробностей, не заботясь о хронологіи народнаго творчества, прямо идеализировать его продукты, возводить ихъ сполна въ національному существу и духу. Въ послёднемъ своемъ трудѣ, посвященномъ Глѣбу Успенскому, Ор. Миллеръ говоритъ по поводу былины о Святогорѣ:

"Сущность земледѣльческаго труда воспроизвелъ и самъ народъ въ той былинѣ, которую Успенскій очень мѣтко назвалъ занадкой. Это былина о Святогорѣ богатырѣ, способномъ своротить землю и неспособномъ поднять маленькой сумочки переметной, съ которою такъ легко справляется Микулушка Селяниновичъ. Отъ этой чудной былины, какъ и отъ многихъ другихъ, ничего почти не осталось- съ тѣхъ поръ, какъ у насъ завелась ученая теорія о заимствованіяхъ, ведущая, въ томъ видѣ, какъ она у насъ практикуется, къ сыстотрисанію изъ памятниковъ народной словесности живого смысла, живой души. Успенскій отнесся къ этой былинѣ безъ всякихъ ученостей, онъ отозвался на живую душу народной поэзіи своею живою душою" и пр. ("Г. И. Успенскій. Опытъ объяснительнаго изложенія его сочиненій". Спб. 1889, стр. 125).

Это сожалѣніе о разлагающей силѣ анализа очень харавтерно для идеалиста, какимъ былъ Ор. Миллеръ, но очевидно, что идеализація, желающая обойтись безъ помощи анализа, рискуетъ быть одной фантазіей. Можно желать только, чтобы новѣйшая аналитическая критика получила наконецъ возможность приступить къ обобщенію частныхъ изслѣдованій.

Глава IX (стр. 257). Въисторія науки особенный интересь представляеть ходъ научнаго развитія ся дѣятелей (вліяній школы или независимыхъ отъ нея стремленій, какъ самостоятельное чтеніе и поиски и т. п.), особливо тѣхъ, чьи труды отмѣчены особою оригинальностью и значительностью научной заслуги; за неимѣніемъ, во многихъ случаяхъ, данныхъ по этому вопросу въ литературѣ, мы обращались за свѣдѣніями къ самымъ лицамъ, труды которыхъ были особенно важнымъ вкладомъ въ развитіе русской этнографія. Слѣдующія замѣтки А. Н. Веселовскаго вполнѣ совпадаютъ съ тѣмъ, что было нами сказано о молодости русской науки, гдѣ еще не создалось традицій, въ настоящемъ случаѣ между прочимъ потому, что передъ нею сразу вставалъ громадный, мало тронутый или совсѣмъ нетронутый матеріаль—и гдё такимъ образомъ каждой новой крупной силё надо было самой прокладывать свою дорогу. Оттого особливо интересны историческія данныя о путахъ этой науки и тёмъ выше заслуга дёятелей, ставившихъ новыя задачи и предпринимавшихъ громадныя работы въ области народовѣдѣнія.

"Родился я-пишетъ А. Н. Веселовский-въ 1838 году въ Москвъ на Нѣмецкой улицъ, на углу Коровьяго брода, гдъ у дъда (Лисевича, изъ Кенигсберга) былъ собственный домъ, съ большимъ садомъ и прочими угодьями... Жилось, какъ въ деревет; лето я проводилъ либо въ деревнъ дъда (с. Нъмдово, Малоярославецкаго уъзда; бывшее имѣніе Радищева), либо въ селѣ Коломенскомъ, гдѣ отепъ стоядъ съ своей ротой, впослёдствіи съ баталіономъ (онъ служиль въ 1-мъ, потомъ въ 3-мъ кадетскомъ ворпусѣ). Первоначальное воспитание получиль дома. И миб, какъ всбиъ, сказывали сказки, но я не свизываю съ этимъ мое позднѣйшее пристрастіе въ folklor'у; няньва у меня была древняя чистенькая старушка, никогда не ввшая мяса, набожная, съ расвольничьных пошибомъ, всегда готовившая на себя въ своей особой посудъ. Мать и отецъ овружали ее особымъ уваженіемъ; она и скончалась у насъ, когда я уже кончалъ университетъ. Отецъ занимался со мной самъ ариеметикой и географіей; у меня еще долго сохранялись тетрадки въ 32 долю листа, имъ лично написанныя и даже иллюстрированныя: родъ географическаго руководства, съ описаніемъ городовъ и т. п. <sup>1</sup>). Библіотева отца плохо охранялась отъ вторженій монхъ и брата Өедора, который былъ моложе меня однимъ годомъ. Читалось, что попадало подъ руку: Жуковскій, Марлинскій, Оссіанъ Кострова, Казавъ Лугансвій и словарь Плюшара. Еще до поступленія въ гимназію (на 12-мъ году, въ 4-й классъ) я сталъ шалить провой и стихами: повёсти романтическаго стиля, съ луной и темнымъ лёсомъ, гдё совершалось убійство, привидёніями и замвами-и непремёнными иллюстраціями. Стихами я баловался и позже и на первоиъ курсѣ подалъ Шевыреву отрывокъ перевода изъ "Орлеанской Дівы", за что быль призвань и поощрень.

"Матери я много обязанъ. Нѣмка по рожденію (она родилась въ Землѣ войска Донского, гдѣ ея отецъ былъ медикомъ; онъ состоялъ въ 1812 году при Платовѣ), она съумѣла обрусѣть въ мѣру: отлично говорила по-русски, ходила одинаково въ кирку и русскую церковь, любила постничать съ нянькой и слушать нѣмецкую или англійскую проповѣдь. Она хорошо знала нѣмецкій и французскій языки и занималась выборомъ гувернантовъ и учителей; впослѣдствіи, чтобы идти въ уровень съ нами, она изучила и англійскій языкъ, а со мною

<sup>1</sup>) Некрологъ Н. А. Веселовскаго (1811—1885) см. въ "Р. Вѣдомостяхъ", 1885, № 275. А. П. долго перенисывалась по-французски, чтобы поддержать во мив практику.

"Въ гимназін (2-й, на Разгулят) я шелъ настолько ровно, что учитель математики (Новицкій) совётоваль моему отцу отдать меня на математическій факультеть. Не зналь онь, что математика доставалась мив Sitzfleisch'енъ; я интересовался руссвимъ язывомъ (Hocковъ, шевыревецъ) и исторіей (Смирновъ), впрочемъ, больше второй, чёкъ первой. Въ университетъ, куда я поступняъ въ годъ юбняея, интересы распредёлились такъ же: Шевыревъ никогда не увлекалъ меня...; Буслаева я еще не слышаль, и весь отдался Кудрявцеву. Его левцін были для меня откровеніемъ; когда вернулся изъ отпуска (кажется, изъ-за границы) Грановскій, я никакъ не могъ пристать въ его покловникамъ, и отъ его лекцій (онъ читалъ у насъ не долго) мнѣ отдавало фразой. На слѣдующій годъ я увлекся чтеніемъ Леонтьева (философія мнеологія, Шеллинга), котораго напомниль мев впослёдствія Штейнталь. Къ Буслаеву я перешель уже послё этихъ вліяній. Онъ читалъ оригинально, по своему, съ нѣкоторыми скачками, связь которыхъ не легко давалась новичку: заключение являлось нерѣдко неожиданнымъ; чтобъ усвоить его, лекцію приходилось передумать: увлекали вѣянія Гриммовъ, откровенія народной поэзів, главное: работа, творившаяся почти на глазахъ, орудовавшая мелочами, извлекавшая неожиданныя откровенія изъ разныхъ Цвѣтнивовъ. Пчелъ и т. п. старья. Почему я тотчасъ же не записался въ шволу Буслаева, а попалъ въ Бодянскому -совершенно не помню; въроятно, хотълось обставить себя понадежние съ славянской стороны, ибо по европейскимъ языкамъ и литературамъ я болёе быль обезпечень: итальянскимь языкомь я сталь заниматься дома; отецъ досталъ инв какого-то ломбардца-винодвла не у двлъ.котораго ему рекомендоваль колбасникь Монигетти; что онъ быль почти безграмотенъ — это я уже понималь и ограничиль свои занятія твиъ, что болталь съ нимъ ходя по залв; испанскому языку я научился по грамматикъ; въ университетъ слушалъ санскрить у Петрова и курсъ сравнительной грамматики у Леонтьева. Я помню, какъ я былъ доволенъ, когда мнѣ удалось пріобрёсть первое изданіе Боппа. Присоедините къ этому чтенія, которыми тогда увлекались въ университетскихъ кружкахъ: читали кландестинно Фейербаха, Герцена, впослёдствія рвались за Бовлемъ, за котораго я и впослёдствія долго ломаль копья.

"У Бодянскаго я занимался сонно, не осилилъ даже грамматики Добровскаго, и когда представился случай сбъжалъ... и перешелъ къ Буслаеву. Закимался я у него мало: иомню, читалъ у него рукописный Синодикъ, дълалъ выписки изъ Мессіи Правдиваго; но все это

было не важно; важнёе для меня были лекціи Буслаева и рядомъ съ ними его работы, давшія впослёдствін содержаніе его "Очеркамъ".

"Тотчасъ по выходѣ изъ университета я уѣхалъ за границу, на частное мѣсто, прямо въ Испанію, гдѣ пробылъ около года; побывалъ въ теченіе этой же поѣздки въ Италіи, во Франціи и Англіи. Кромѣ внѣшнихъ впечатлѣній и бо́льшаго ознакомленія съ испанскимъ языкомъ я изъ этого путешествія извлекъ мало: слишкомъ былъ юнъ, да и приходилось жить въ мѣстахъ, гдѣ никакого не могло быть ученаго общенія.

"Когда въ 1862 году я былъ командированъ за границу (па два года, по рекомендаціи Московскаго Университета), я быль полонь вождельній, но бъденъ программой; въ сущности программы у меня не было нивакой, да и дать было некому. Буслаевъ далъ мнё интересъ въ Гриммовскому направлению — въ приложении въ изучению руссво-славянскаго матеріала; но нёкоторыя стороны дёла, постановка мнеическихъ гипотезъ и "романтизмъ народности" никогда меня не удовлетворяли и у меня немного найдется статей, въ которыхъ отразилась бы эта Буслаевская струя (рецензін въ Лётоп. Тихонравова, Le Tradizioni popolari nei poemi d'Antonio Pucci, Novella della figlia del rè di Dacia, Замътви и сомнънія о сравнительномъ изучении средневёковаго эпоса). Съ другой стороны у меня сложился интересь въ вультурно-историческимъ вопросамъ, въ Kulturgeschichte; было ли тутъ вліяніе Кудрявцева, монхъ чтеній — не знаю и не помню. Il Paradiso degli Alberti вытекъ изъ этого направленія; изученіе историческихъ отношеній ослабило въру въ состоятельность мноодогическихъ гипотезъ.

"Въ Берлинѣ я занимался въ теченіе двухъ (слишкомъ, коли не ошибаюсь) семестровъ ощупью: слушалъ Нибелунги и Эдду и нѣм. метрику у Мюлленгофа; посѣщалъ лекцін Штейнталя, Гоше, Jürgen Bona Meyer'a (психологія), и занимался на дому у Мана провансальскимъ и даже баскскимъ языкомъ. Романскихъ каседръ въ то время въ Германіи не существовало, только въ Боннѣ читалъ Дицъ; интересъ къ романскимъ литературамъ и приложенію сравнительнаго метода къ изученію литературанъ и приложенію сравнительнаго метода къ изученію литературныхъ явленій, уже возбужденный вылазками Буслаева въ сферу Данте и Сервантеса и средневѣковой легенды, поддержалъ во мнѣ всѣмъ своимъ составомъ извѣстный журналъ Эберта, Jahrbuch für romanische und englische Literatur (съ 1859 гола).

"Нагрузившись берлинскою мудростью, я поёхаль въ Прагу. Хотёлось пополнить свои свёдёнія по славистикё. Толку отъ этого получилось немного; пребываніе въ Прагё затанулось почти на годъ; командировка приходила къ концу, а мнё мерещилась впереди Италія: послё нёмцевь и славянь (изь Праги я ёвдиль недёли на двѣ въ австрійскую Сербію и на Фрушкую гору) хотелось повидать и романцевъ; командировало меня министерство Головнина на два года съ объщаниемъ продлить командировку, буде окажется необхоаниость. Я заговориять о томъ слишкомъ позано, когла смёты въ министерстве были уже составлены, да и Толстой явился на смену. Мић отказали. Пришлось вхать въ Италію съ 2000 рублей (собственныхъ), надеждой на посильную помощь отца и на собственные литературные заработки. Въ такихъ условіяхъ я прожилъ нёсколько лётъ, главнымъ образомъ во Флоренціи, кое-когда печатался у Корша (съ именемъ и безъ имени, и подъ буквами: Евр.) и принялся за работу. Затвялъ я общирную исторію итальянскаго Возрожденія чуть ли не съ паденія имперіи! Чтенія и выписокъ была масса; коечто сохранилось у меня и теперь, многое унесно вътромъ изъ овна. квартиры и я на другой день получиль изъ лавки внизу кусочекъ масла, завернутый-въ мон надежды. Это было своего рода предупрежденіе; я впрочемъ и ранбе того сообразилъ, что à vol d'oiseau исторіи Renaissance не напишешь, что на серьезный трудъ въ этой области уйдеть вся жизнь. Въ это время я случайно набрелъ на памятникъ, около котораго и сгруппировалъ свою работу: Il Paradiso degli Alberti. Пока работа шла довольно одиноко и я по природной мнъ робости ни съ къмъ не знакомился, когда мнъ случилось въ русскомъ кружкѣ встрѣтиться съ De-Gubernatis'омъ. Въ его журнальчикъ я помъстилъ свою статейку о Пуччи. Черезъ нъсколько дней ко мнъ подошелъ въ библіотевъ проф. д'Анвона, познавомился со мною; онъ же познакомилъ меня съ Кардуччи и Компаретти. Я почувствовалъ почву подъ ногами и мив стало работать легче.

"Надъ Paradiso я работалъ года три; такъ освоился въ Италін, что о Россіи пересталъ думать: интересы у меня явились мѣстные, явилась даже идея и возможность совсѣмъ устроиться въ Италіи. Въ это время я получилъ письма отъ Буслаева и Леонтьева: звали на казедру въ Москву, обѣщали тотчасъ же допустить меня къ чтенію съ жалованьемъ, такъ чтобы я могъ исподоволь сдать экзаменъ и передѣлать Paradiso въ "Вилла Альберти". Я согласился и, чтобы выѣхать изъ Италіи, принялъ на себя мѣсто у в. кн. Маріи Николаевны обучать ея сына Сергѣя (убитаго въ послѣднюю турецкую войну) въ Карлсруэ, гдѣ онъ долженъ былъ провесть зиму у сестры. Такъ я заработалъ деньги, на которыя съѣздилъ въ і Лондонъ "и вернулся въ Москву. Здѣсь меня ожидало разочарованіе: і о жалованьѣ и лекціяхъ ни помину; требовали напередъ диссертаціи русской и зквамена, а чтобы утѣщить меня, предлагали читать въ университетѣ частнымъ образомъ, при чемъ предоставляли мнѣ ман-

кировать, но деньги получать. Отъ этого я отказался, чтобы не связать себя; прошелъ томительный, безденежный годъ; надо было сдать экзаменъ, войти въ долги для напечатанія диссертаціи, ибо денегъ, отпущенныхъ университетомъ, не хватало. Кстати О. Миллеръ далъ въ это время идею перейти въ Петербургъ на незанятую еще каседру. Дёло устроилось быстро и я ушелъ изъ Москвы, не читавъ лекцій, а тодько защитивъ диссертаціи (1870 г.). Юркевичъ (тогда деканъ) приходилъ уламывать меня: въ Петербургъ-де меня увёсятъ орденами, запрутъ въ администрацію, и работать я перестану; кажется, ничего такого не случилось.

"Въ 1872 году я напечаталъ свою работу о "Соломонѣ и Китоврасѣ" и съ тѣхъ поръ Вы меня знаете. Направленіе этой книги, опредѣлившее и нѣкоторыя другія изъ послѣдовавшихъ монхъ работв, нерѣдко называли Бенфеевскимъ, и я не отказываюсь отъ этого вліянія, но въ долѣ, умѣренной другою, болѣе древней зависимостью отъ книги Дёнлопа-Либрехта и вашей диссертаціи о русскихъ повѣстяхъ. Когда явилась буддійская гипотеза, пути изученія, и не въ одной только области странствующихъ повѣстей, былѝ для меня намѣчены точкой зрѣнія на историческую народность и ея творчество какъ на комплексъ вліяній, вѣяній и скрещиваній, съ которыми изслѣдователь обязанъ сосчитаться, если хочетъ поискать за ними, гдѣто въ глуби, народности непочатой и самобытной, и не смутится, открывъ ее не въ точкѣ отправленія, а въ результатѣ историческаго процесса".

Глава X (стр. 300). "Русская Историческая Библіографія" г. Межова им'яла потомъ продолженіе: томы IV — VI, Спб. 1884 — 1886.

— (Стр. 346). За послёднее время, расширеніе этнографическихъ интересовъ вызвало два новыхъ замёчательныхъ изданія. Съ 1889 г. начало выходить въ Москвё "Этнографическое Обозрёніе, періодическое изданіе Этнографическаго Отдёла Импер. Общества любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи, состоящаго при Московскомъ Университеть" (донынѣ шесть выпусковъ). Изданіе выходитъ подъ редакцією секретаря Отдёла, Н. А. Янчука, и доставило уже множество интересныхъ работъ какъ по общимъ вопросамъ этнографіи и антропологіи, такъ и по собиранію этнографическихъ данныхъ. Отмётимъ въ особенности труды А. Н. Веселовскаго, Э. Вольтера, В. Каллаша, В. Ө. Миллера, Н. Ө. Сумцова, Н. Янчука и др. Кромѣ того въ "Обозрѣнін" ведется весьма обстоятельная библіографія этнографической литературы.

Съ 1890 г. предпринято подобное изданіе въ Петербургѣ: "Живая Старина, періодическое изданіе Отдѣленія Этнографіи Импер. Рус-

скаго Географическаго Общества", подъ редакціев предсёдательствующаго въ Отдёленін Этнографіи В. И. Ламанскаго (вниускъ I, 1890). Это изданіе, какъ можно видёть и по первому его выпуску, объщаеть быть важнымъ фрганомъ этнографическихъ изслёдованій. Оно распадается на слёдующіе отдёлы (послё общихъ свёдёній, относящихся въ ходу изданія): 1) Изслёдованія, наблюденія, разсужденія; 2) Памятники языка и народной словесности; 3) Критика и библіографія; 4) Смёсь.

Оба изданія служать подспорьемъ для работь двухъ ученыхъ обществъ, и присоединая въ трудамъ послёднихъ большую быстроту при изданіи особливо сочиненій небольшого объема, могутъ стать вообще драгоцённымъ пособіемъ для развитія и научнаго объединенія нашихъ этнографическихъ изученій.

# вонецъ второго тома.

# Въ книжномъ складъ М. М. Стасюлевича продаются:

Вѣлинскій. Его жизнь и переписка. Сочиненіе А. Н. Пыпина. Въ двухъ томахъ. Спб. 1876. Цѣна 4 р., въ переплеть 4 р. 50 к.

Исторія славянскихъ литературъ. А. Н. Пыпина и В. Д. Спасовича. Изданіе второе, вновь переработанное и дополненное. Два тома. Спб. 1879—1881. Томъ I – 3 руб.; томъ II—5 руб.

Сводный старообрядческій Синодикъ. Второе изданіе Синодика по четыремъ рукописямъ XVIII—XIX в. А. Н. Пыпина. (Памятники древпей письменности и искусства, издав. Императорскимъ Обществомъ любителей древней письменности). Спб. 1883. Ц. 1 р.

Общественное движение въ России при Александръ́ I. А. Н. Пыпина. Издание 2-е, пересмотрънное и дополненное. Спб. 1885. Ц. 4 р.

Изъ исторіи народной пов'єсти. Гисторія о гишпанскомъ шлахтичі Долторий, какъ візроятный источникъ "Пов'єсти о россійскомъ матросі Василіи". Тексть по рукопислять XVIII візка и введеніе А. Н. Пыпина. (Въ издавіи Импер. Общества любит. древней письменности). Спб. 1887. Ц. 80 коп.

Для любителей книжной старины. Библіографическій списокъ рукописныхъ романовъ, повѣстей, сказокъ, поэмъ и пр. въ особенности изъ первой половипы XVIII вѣка. А. Н. Пыпина. Изданіе Общества любителей россійской словесности. Москва. 1888. Цёна 1 рубль.

Характористики литоратурныхъ мнёній оть двадцатыхъ до пятидесятыхъ годовъ. А. Н. Пыпина. Издапіе 2-е, съ исправленіями и дополненіями. Спб. 1890. Ц. 3 р. 50 к.

Исторія русской этнографіи. Томы І— ІІ. Сиб. 1890— 1891.—Цёлое сочиненіе въ четырехъ томахъ. Цёна, съ подинскою на Ш—ІУ томы, 10 руб.

### Въ печати:

Исторія русской этнографія, томы III (Этнографія жалорусская) и IV (Бѣлоруссія и Сибирь).

#### Готовится къ печати:

Систематическое обозрѣніе русской этнографической литературы (библіографическій указатель).

-----

.

----

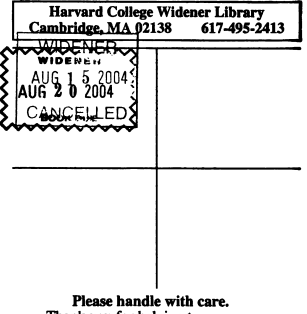
•

.



The borrower must return this item on or before the last date stamped below. If another user places a recall for this item, the borrower will be notified of the need for an earlier return.

Non-receipt of overdue notices does not exempt the borrower from overdue fines.



Please handle with care. Thank you for helping to preserve library collections at Harvard.



